
d
5–6/2023

Anna Elisabetta Galeotti

»Verjetno najbolj izpostavljeno vprašanje zadeva meje strpnosti.«
6

Mitja Sardoč in Boris Vezjak

Strpnost in nestrpnost danes: nove družbene dileme
3

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

— U V O D  V  T E M O —

— R A Z P R A V E —

— P O G O V O R —

Rainer Först

Strpnost, napredek in oblast
18

Peter Balint

Razlaga politične strpnosti
30

Tomaž Grušovnik

Strpnost do nestrpnosti kot bežanje pred moralno odgovornostjo
44

Roberta Sala

Razumna strpnost in modus vivendi
56

Mitja Sardoč

Kako misliti o strpnosti in jo razumeti
65

Sune Lægaard

Večkulturnost in strpnost kot nasprotujoča si pristopa k raznolikosti
76



— i n T R O D U C T i O n  T O  T H E  T O P i C —

Mitja Sardoč and Boris Vezjak

Tolerance and intolerance today: new dilemmas for society
189

Mirjana Ule

Ali je promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vključujoče 
in skupnostno naravnane družbe?

89

Andrew Shorten

Kdaj je versko motivirana diskriminacija dopustna?
102

Zdenko Kodelja

Problem tolerance do džamije kot vidnega simbola islama 
114

Vesna Leskošek

Napadi na ženske v politiki in novinarstvu 
133

Nina Žnidaršič in Jernej Kaluža

Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialistične Jugoslavije
144

Mirt Komel

Štiri Antigone in gordijski vozel spravljive tolerance
159

Sabina Autor

Pogoji tolerance
169

Boris Vezjak

Bog, bela rasa in virus: medijska nestrpnost, 
beli supremacizem in rasizem v analizi primera

179



3

Nesporno se je strpnost danes razvila v eno najvitalnejših družbenih vrednot,
brez katere si težko predstavljamo družbeno kohezijo in harmonično sobiva-
nje med ljudmi. Z njo največkrat opisujemo pestro paleto naših ravnanj, pred-
vsem pa spoštovanje in sprejemanje različnih mnenj, stališč in prepričanj ter

sočutno ravnanje do tako ali drugače »drugačnih« pripadnikov družbe. V podstati pojma
se zagotovo skriva reflektiran pogled na svet, da nas medsebojna različnost tako ali dru-
gače bogati in ji moramo zato ponuditi prostore bivanja.

Če odmislimo njene praktične vidike v sodobni družbi, je koncept strpnosti dolga sto-
letja zavzemal pomemben prostor predvsem v filozofskih razpravah, kamor segajo nje-
gove korenine. Že v antiki so klasične avtoritete starogrške filozofije, kot so Sokrat, Platon

d
5–6/2023

Strpnost in 
nestrpnost danes:

nove družbene 
dileme

Mitja Sardoč in Boris Vezjak 

U V O D  V  T E M O



4

TEMA |  Mitja Sardoč in Boris Vezjak |  Strpnost in nestrpnost danes: nove družbene dileme

in Aristotel, gradile svoje razumevanje spoznavnih možnosti na prepričanju, da je za iska-
nje resnice potrebno strpno upoštevanje različnih mnenj, kjer nato po poti dialoga z dru-
gimi in skozi spiralo dobre argumentacije iščemo končno resnico, vselej podano kot rezul-
tanto pretresanja različnih argumentov in njihovega skrbnega tehtanja. Kasneje se je,
najmanj v 16. stoletju, pojavila ideja verske strpnosti, s katero se je zagovarjalo takrat
skrajno pomembno svobodo veroizpovedi. Še kasneje, predvsem v 18. stoletju, so filozofi
razvili koncept politične strpnosti, kar je bila spet nekakšna aplikacija začetnega zasnutka
zagovora strpnega sožitja različnih političnih prepričanj. 

Danes je zanimanje za pojem strpnosti v družboslovju tako rekoč eksplodiralo in se
obenem nanaša na najširši spekter družbenih in kulturnih razlik, med katerimi iščemo
ravnovesje. Obenem vključuje tudi druge vidike, kot so spolna usmerjenost, rasna razlika
in družbeni položaj. Toda kar je zares ključnega pri  javni obravnavi, je prav njena osnovna
naperjenost v sprejemanje različnosti, in to v perspektivi bodisi idej, prepričanj, verovanj
tudi takrat, ko jih ne delimo in se z njimi ne strinjamo. Vidikov njene pojmovnosti je ve-
liko in o strpnosti lahko govorimo na mnogotere načine, na primer z razpravo o etičnih di-
lemah človeka in sveta, kot so na primer pravice in dolžnosti nas kot posameznikov. Lahko
izpostavimo njihovo bolj sociološko in družboslovno relevantno perspektivo, kjer so po-
memben gradnik medsebojnih odnosov in strukturacije družbenih razmerij, saj si z njo
prizadevamo za več človekove svobode, enakosti, dostojanstva in končno tudi demokra-
cije. Z družbenim razvojem, ko smo soočeni z vedno več večkulturnosti in njenimi posle-
dicami, migracijami in z njimi povezano raznolikostjo prepričanj, vrednot in svetovnih
nazorov, pa se zdi, da postaja ena vedno bolj nepogrešljivih vrednotnih orientacij in tudi
zagat, ki ji svojo mejo riše predvsem njeno nasprotje: nestrpnost, diskriminacija, ksenofo-
bija, rasizem, izključevanje, politični in verski ekstremizem, porast družbenega nasilja in
podobno. 

Razmišljati o strpnosti je težava že vse od tako imenovanega Popperjevega »para-
doksa strpnosti«: mar strpnost do nestrpnih, ki si je ne želimo, na koncu ne pripelje do
tega, da nestrpnost prevlada nad strpnostjo in nestrpni nad strpnimi? Večina se bo v da-
našnji kompleksni družbi strinjala, da je nestrpnost negativen in škodljiv odnos. Ne že-
limo si kršitev človekovih pravic, diskriminacije in pregona drugače mislečih, ker ima
vsak pravico živeti v skladu s svojimi prepričanji in vrednotami. Še manj hrepenimo po
skupnosti, v kateri nastopajo konflikti in delitve in kjer je preveč sovraštva. Končno
nestrpnost največkrat temelji na predsodkih in stereotipih glede posamičnih družbenih
skupin, s čimer nujno zanika dejstva ali dokaze, kar skoraj vedno vodi v nepravično obrav-
navo, neenakost in diskriminacijo. Po eni strani nestrpnost gotovo pripelje v nasilje in
konflikt, povzroča materialno in duševno škodo, je končno tudi življenjsko nevarna, po
drugi omejuje odprtost za drugačna znanja in razumevanje svežih in drugačnih pogledov,
kar lahko pripelje do omejevanja naših spoznanj in osebne rasti. Če kaj, je strpnost varo-
valka, da se po družbi ne bi razlezel virus sovraštva in izključevanja, ker si pač želimo
ostati vključujoča in odprta družba. Kot pravi tokratna intervjuvanka Anna Elisabetta Ga-
leotti, redna profesorica politične filozofije, je strpnost še vedno najboljše orodje, ki ga
imamo za spopadanje z nesoglasji in neodobravanjem v zelo raznoliki družbi.



5

Vseh naštetih zelo heterogenih vprašanj in tudi področij, v katere se vedno bolj zare-
zuje problematika strpnosti in nestrpnosti, se na svež način, s paleto svetovno referen-
čnih avtoric in avtorjev in hkrati slovenskih premišljevalk in premišljevalcev, loteva tudi
tematska številka Dialogov pred vami. Podpisana urednika si zato ponižno želiva, da bi
bralstvo v strokovnih premislekih na naslednjih straneh revije Dialogi našlo kakšno novo
spoznanje zase, s čimer bo osrednji motiv za njeno pripravo in nastanek tudi dosežen. Če
nas kaj lahko dela strpne, je to zagotovo kvalitetno mišljenje o strpnosti.

d
5–6/2023



: Foto: Elisabetta Baracchi

6



P O G O V O R

Anna Elisabetta Galeotti:

»Verjetno najbolj 
izpostavljeno 

vprašanje zadeva meje
strpnosti.«

 Pogovarjal se je Mitja Sardoč

7

d
5–6/2023

Anna Elisabetta Galeotti je redna profesorica politične filozofije na Univerzi
Vzhodnega Piemonta v Vercelliju. Študirala je na Univerzi v Pavii, opravila po-
doktorski študij na Univerzi v Cambridgeu, nato pa je prejela raziskovalne šti-
pendije na več tujih akademskih ustanovah, in sicer na European University In-
stitute (Firence), Institute for Advanced Study (Princeton), St Andrews Uni -
versity, Harvard, Boston College in Columbia. Njeni raziskovalni interesi segajo
od strpnosti, multikulturalizma, enakega spoštovanja do zavajanja, samoprevare
in izkrivljene komunikacije v politiki. Med njenimi knjižnimi objavami v angle-



Tako zgodovinsko kakor tudi konceptualno velja strpnost za eno od temeljnih
značilnosti, ki opredeljujejo samo bistvo pluralno raznolikih družb, ter za osnov -
no vrlino, ki jo povezujemo z liberalnim pojmovanjem državljanske enakosti 
oziroma liberalizma nasploh. Kljub temu je strpnost še vedno predmet različnih
polemik in nesoglasij, ki izhajajo iz številnih paradoksov, napetosti in dilem, po-
vezanih z njo. Katera so najbolj pereča sodobna vprašanja, s katerimi se soočajo
razprave o strpnosti?

Trenutne polemike o strpnosti so povezane s številnimi dejstvi sodobnega
sveta. Raznolikost in razlike so vedno obstajale in ljudje so se vedno gibali,
vendar se je raven raznolikosti in gibanja ljudi, ne le migracij, temveč tudi po-
tovanj ljudi, eksponentno povečala. To dejstvo zahteva prilagoditve povsod,
seveda tudi v demokratičnih državah. Glede na to, da demokracija načeloma
prepoveduje zatiranje mnenj in prisilno asimilacijo različnih tradicij, je
strpnost zelo potrebna. Vendar številni raziskovalci trdijo, da sama strpnost
ni dovolj, saj nihče ne mara biti zapostavljen, zato potrebujemo nekaj bolj po-
zitivnega, kot sta pripoznanje in enako spoštovanje. Nasprotno pa menim, da
lahko strpnost ob ustrezni razlagi opravi svoje delo, če so le razlogi, ki jo pod-
pirajo, pravi.

POGOVOR | Anna Elisabetta Galeotti: |  »Verjetno najbolj izpostavljeno vprašanje zadeva meje strpnosti.«

8

škem jeziku sta Toleration as Recognition (Cambridge University Press, 2002) in
Political Self-Deception (Cambridge University Press, 2018). Pred kratkim je za-
čela projekt o medgeneracijski pravičnosti in pravičnosti med različnimi staros-
tnimi skupinami.*

* Med njenimi nedavnimi članki so "Autonomy and Cultural Practices: The Risk of Double Standards" (European
Journal of Political Theory, 2015), "The Range of Toleration" (Philosophy and Social Criticism, 2015), "A European Is-
sue of Toleration: The Attribution of Responsibility to Self-Deceivers" (Journal of Social Philosophy, 2016), "Straight
and Twisted Self-Deception" (Phenomenology and Mind, 2016), "Cultural Conflicts: Linguistic Justice and Analytic
Philosophy" (Philosophical Papers, 2018), "How we are morally equal and how we ought to respect each other" (Philo-
sophy and Public Issues, 2018), "Glen Newey's Critique of Political Toleration" (Biblioteca della Libertà, 2019), "Belie-
ving Fake News". V: (ur.): Condello Angela Andina Tiziana, Post-Truth, Philosophy And Law. Rouledge, London (2019),
"Political Self-Deception Revisited” (Ethics and Global Politics, 2020) (v soavtorstvu s Federico Liveriero), "Toleration
and the Balance between Liberty and Security (The Journal of Ethics, 2021), "Political Disinformation and Voting Be-
havior: Fake News and Motivated Reasoning" (Notizie di Politeia, 2021), "Rescuing Toleration" (Critical Review of In-
ternational Social and Political Philosophy, 2021), "Toleration" v The Palgrave Handbook on Toleration (M. Sardo�
[ur.]) Palgrave Macmillan (2021), (v soavtorstvu s Cristino Meini) "Scientific Misinformation and Fake News: A Blur-
red Boundary" (Social Epistemology, 2022), Reassessing the Multicultural Project (Ponovna presoja multikulturnega
projekta): Chin/Levey: "Recognition as Acknowledgement: (z Roberto Sala) "What Went Wrong with Saman's Story?":
Symbolic Politic in Multicultural Democracies'" (Ethnic and Racial Studies, 2022), (z Roberto Sala) "What Went
Wrong with Saman's Story? Cultural Practice, Individual Rights, gender and Political Polarization" (Res Publica,
2022), "Is the Demand of Reasonableness Unreasonable? Biblioteca della Libertà (2022).



d
5–6/2023

Kako in v čem so se razprave o strpnosti v zadnjih nekaj desetletjih spremenile?
Kaj se vam zdi najbolj navdihujoče ali pa presenetljivo?

Razprava o strpnosti je dobila pomemben zagon sredi osemdesetih let, ko je
bil na Univerzi York v Veliki Britaniji ustanovljen ‘Morrell Project on Tolera-
tion’, ki so mu sledili številni seminarji in publikacije. Čas je bil ravno pravi,
saj sta se takrat v razpravah političnih filozofov pojavila multikulturalizem in
globalizacija. Prve knjige, ki so bile rezultat tega projekta, ki ga je koordini-
rala profesorica Susan Mendus z Johnom Hortonom in drugimi, so se sprva
osredotočale na koncept strpnosti in njeno opredelitev kot moralne vrline.
Menim, da je bilo v prvem desetletju prenovljene razprave o strpnosti eno
glavnih vprašanj moralni paradoks strpnosti. Nato se je problematika pre-
maknila v smer uskladitve med moralno vrlino strpnosti, ki se je po skrbni
analizi izkazala za zelo omejeno, in družbeno vrlino strpnosti, ki je zelo po-
trebna za spopadanje z vse večjo družbeno raznolikostjo. Leta 2002 sem na-
pisala članek ‘Ali potrebujemo strpnost kot moralno vrlino?’ (objavljen je bil
v reviji Crissp), ki se je natančno ukvarjal z nezadostnostjo strpnosti kot mo-
ralne vrline. Medtem se je po objavi knjige Johna Rawlsa Politični liberali-
zem zdelo, da je strpnost našla svoj politični prostor v utemeljitvi liberalne
ureditve. Takrat je bilo veliko razprav posvečenih strpnosti kot stališču libe-
ralnih političnih filozofov, s katerim naj bi utemeljili in legitimirali liberali-
zem, ki zajema razumni pluralizem. Na prelomu stoletja se je razvila živahna
razprava o tem, ali je moj predlog o strpnosti kot pripoznanju res strpnost ali
nekaj povsem drugega, kot so trdili Peter Jones, Glen Newey in drugi. V zad-
njem času so bila številna dela posvečena orisu povsem deskriptivnega kon-
cepta strpnosti, kot je bil v predlogih Petra Balinta, Suneja Laegaarda in
Glena Neweyja, v skladu s t. i. ‘realističnim obratom’ v politični filozofiji. Kot
sem utemeljevala v nekaterih od svojih nedavnih člankov, me poskus tega
oblikovanja povsem deskriptivnega koncepta strpnosti namreč ne prepriča.
Menim namreč, da alternativa zgolj deskriptivnemu konceptu ni samo mora-
listični koncept, temveč prej normativni koncept. Normativni koncept je
agnostičen glede razlogov tako za ugovor kot za sprejem, vendar vključuje
meje strpnosti kot pogoje za to, da pravzaprav gre za strpnost.  Želim namreč
reči, da če ne vključimo meja strpnosti, ki omejujejo strpnost kot dragoceno
stvar, potem izgubimo možnost, da bi potegnili mejo med strpnostjo in po-
puščanjem s povzročanjem škode in kršenjem pravic.

Vaša knjiga Toleranca kot pripoznanje, ki je izšla leta 2002, predstavlja izviren
in še vedno zelo aktualen prispevek k temu področju znanstvenega raziskovanja.
Kot pišete v sklepnem delu te knjige, je ‘strpnost kot pripoznanje predstavljena
kot ustrezna reinterpretacija nevtralnosti in kot nadaljnji korak k uresničitvi

9



ideala enakega spoštovanja, ki ga imam za temeljno lastnost dostojne in pravi-
čne družbe’ (str. 228). Kako ocenjujete to svojo trditev in glavne argumente,
predstavljene v tej knjigi, dvajset let po njenem izidu?

Še vedno se strinjam s konceptom strpnosti kot pripoznanjem, ki je najbolj
primeren za spopadanje z določenimi vrstami razlik v naših demokracijah.
Sedaj pa sem prišla do prepričanja, da bi se morali trije koncepti strpnosti:
strpnost kot vrlina, ki ureja horizontalna razmerja, liberalna strpnost, ki
ureja določene vrste vertikalnih razmerij, in strpnost kot pripoznanje, ki
ureja druge različne in vroče vrste vertikalnih razmerij, medsebojno dopol-
njevati. V nedavnih člankih, kot so tisti, ki jih je ponovno objavil Crispp, sem
argumentirala natanko v tej smeri. Glede na kontekst in primer se ustrezno
uporablja eno od drugih pojmovanj, pogosto pa je treba strpnost kot pripo-
znanje dopolniti s strpnostjo kot vrlino, da bi uresničili državljansko prija-
teljstvo, ki ga John Rawls navaja kot ustrezno držo med državljani.

Vaše pojmovanje ‘strpnosti kot pripoznanja’, ki ga podrobno razvijete v tej
knjigi, je obravnavalo tri najpomembnejše sodobne probleme strpnosti, in sicer
istospolne poroke, t. i. ‘l'affaire du foulard’ (afera naglavnih rut) in rasizem. Ali
bi na ta seznam dodali še kakšne druge sodobne probleme, ki bi jih lahko obrav-
navali v okviru vašega pojmovanja strpnosti kot pripoznanja? Če da, kateri so ti
primeri in v čem bi se lahko razlikovali od prej navedenih primerov iz vaše
knjige?

Menim, da strpnost kot pripoznanje dobro deluje v vseh primerih, ki so pove-
zani z razlikami in povezanimi s skupinami, ki zaradi svojih razlik ne uživajo
polnega statusa državljanov. Dobro deluje v vseh primerih, ko se soočamo z
razlikami, ki jih večina ne mara ali pa celo prezira, in zaradi katerih so njihovi
nosilci v položaju podrejenosti, zatiranja, nevidnosti itn. Povedano drugače,
kadar se ne soočamo le s preprostim nesoglasjem glede vrednot in mnenj,
temveč z nesoglasjem, ki je prepleteno z neenakostjo statusa, takrat potrebu-
jemo strpnost kot pripoznanje. Če ta razlika ne povzroča škode, jo je treba jav -
no tolerirati, vendar ne le kot javno slepoto do družbenih razlik, temveč kot
priznanje njihovih nosilcev kot enakih. Po objavi knjige leta 2002 sem anali-
zirala vrsto drugih primerov: primer obrezovanja žensk, polemiko o mošejah
v Evropi, razpravo o napadu na uredništvo Charlie Hebdoja in v zadnjem
času primer Saman Abbas, deklice pakistanskega porekla, ki je živela v Italiji
in jo je njena družina ubila, ker je zavrnila poroko, ki jo je njena družina ure-
dila. Vse primere je treba najprej pravilno razumeti in jih umestiti v kontekst.
Pri vseh mi je pomagala strpnost kot pripoznanje, vendar pogosto skupaj z
drugimi koncepti strpnosti in ob upoštevanju tudi drugih vrednot in načel.

POGOVOR | Anna Elisabetta Galeotti: |  »Verjetno najbolj izpostavljeno vprašanje zadeva meje strpnosti.«

10



d
5–6/2023

Vaša ideja o strpnosti kot pripoznanju predstavlja nekakšno alternativno pred-
stavo o strpni družbi. Ne predstavlja namreč le pomembnega odmika od stan-
dardne liberalne doktrine strpnosti in njene gravitacijske orbite konceptov in
idej (npr. nevtralnost, nevmešavanje), temveč zagovarja javno pojmovanje
strpnosti. Kateri so bili glavni motivacijski vzgibi za uveljavljanje tega alterna-
tivnega pojmovanja strpnosti?  Kako ste se pravzaprav začeli zanimati za vpraša-
nja, povezana s strpnostjo? Kaj je dejansko sprožilo vaše zanimanje za to po-
dročje znanstvenega raziskovanja?

Prvotno me je zanimala oz. pritegnila prav t. i. ‘afera naglavnih rut’ (l'affaire
du foulard"), ki je izbruhnila leta 1989 v Franciji, prav na začetku mojega ra-
ziskovanja. Ko sem poskušala razumeti oziroma osmisliti ta primer, se mi je
zdelo, da tradicionalni pogled na strpnost ne zadostuje tako za razumevanje,
za kaj gre, kot tudi za zagotavljanje odziva. Tradicionalna doktrina je zadevo
namreč razlagala kot vprašanje svobode posameznika oziroma kot sporne
svobode izražanja. Menila sem, da je takšna razlaga precej redukcionistična,
saj spregleda konflikt moči med večino in manjšino ter vprašanje neenakega
položaja različnih družbenih skupin. Kot sem že dejala, so se številni razisko-
valci s tema dvema problemoma soočali zunaj okvira strpnosti, vendar sem
menila, da se pomen strpnosti lahko spreminja in širi glede na razloge, ki jo
podpirajo. Zato sem poskušala razširiti njeno področje uporabe na dva razli-
čna načina: s premikom njene lokacije v javni prostor in s sklicevanjem na
razloge priznavanja drugih, ki nosijo razliko, kot enakovrednih. Trdila sem,
da pojem strpnosti omogoča takšno razširitev, ne da bi pri tem izgubil katero
koli od svojih značilnih lastnosti. Menim, da se obstoj enega pojma, ki se ob
različnih interpretacijah lahko razširi prek svobode posameznika k enakosti
svobode in spoštovanja, odziva na teoretično urejenost.

Ali ste svojo teorijo strpnosti kot pripoznanja, odkar ste jo razvili, tudi kaj spre-
menili ali pa prilagodili? Če da, katere njene elemente?

Kot sem že dejala, se mi zdi, da se zgoraj omenjena pojmovanja strpnosti do-
polnjujejo. Poleg tega sem bolje pojasnila, da je t. i. ‘tanko’ pripoznavanje, ki
sem ga tudi že omenila (v nasprotju s t. i. ‘krepkim’ pripoznavanjem, kot ga na
primer vidi Charles Taylor), način legitimizacije prisotnosti določenih razlik
ob značilnostih in možnostih večine. Nazadnje sem kar nekaj časa namenila
tudi analizi nestrpnosti in tistega, česar ni mogoče tolerirati.

Kljub svojemu osrednjemu mestu v panteonu liberalnih političnih idealov ostaja
strpnost pravzaprav sporen pojem in izmuzljiva vrlina, saj še vedno razdvaja

11



tako svoje zagovornike kakor tudi kritike. Katere so po vašem mnenju glavne
točke nesoglasij med njenimi zagovorniki in kritiki?

Strpnost, če jo razlagamo na tradicionalen način, ima nekakšen priokus po-
kroviteljstva in vzpostavlja asimetrično razmerje med tistim, ki je strpen (ki
ima moč poseganja), in tistim, do katerega smo strpni. Vendar je, kot rečeno,
tak priokus odvisen od interpretacije strpnosti, ki jo sprejmemo. Kot trdita
Peter Jones in Reiner Först, je strpnost lahko tudi recipročen odnos.

Amplituda med zagovorniki strpnosti in njenimi nasprotniki ne ovira le raz-
prave o njenih glavnih problemih in izzivih, temveč bo verjetno povzročila tudi
ostro polarizacijo. Zakaj menite, da strpnost še vedno tako polarizirano razdvaja
svoje zagovornike in kritike?

Tisti, ki nasprotujejo strpnosti, dejansko niso za nestrpnost, vendar nekateri
menijo, da je strpnost manj zaželena, kot je spoštovanje, drugi pa, da v kon-
tekstu liberalne nevtralne države ni smiselna, saj če je zahteva po strpnosti
politično sprejeta, se strpnost umakne legitimizaciji. Na obe vprašanji sem
skušala odgovoriti v članku o pojmovanju strpnosti Glena Neweyja, objavlje-
nem na portalu Biblioteca della libertà leta 2019.

Za nekatere kritike se zdi, da predstavlja strpnost razširitev klasične ‘formule’,
ki jo je razvil Carl von Clausewitz, po kateri vojna deluje kot ‘nadaljevanje poli-
tike z drugimi sredstvi’. Po tej razlagi bi se strpnost kot instrument liberalnega
upravljanja (W. Brown) pojavila kot nekakšno nadaljevanje vojne z drugimi
sredstvi ali kot nekakšen liberalni ‘trojanski konj’, namenjen ‘kolonizaciji’ neli-
beralnih skupnosti, kot bi lahko trdili nekateri njeni kritiki. Kako bi ocenili tak
tip ugovora proti strpnosti?

Ta ugovor pravzaprav ponovi staro Marcusejevo kritiko, po kateri je bila
strpnost mehko sredstvo represije, torej nekakšna ‘represivna toleranca’.
Toda ali bi bilo bolje živeti v neliberalni represiji? Pod Putinovo Rusijo ali
pod iranskim režimom? Da bi cenili strpnost, bi morali pomisliti na takšne
primere.

Še eno dodatno vprašanje: kateri vidik strpnosti se vam zdi najbolj problemati-
čen? Katere kritike standardnega liberalnega pojmovanja strpnosti so dejansko
pokazale na vprašanja, ki bi jih morala obravnavati raznolika pojmovanja
strpnosti?

Strpnost se mi ne zdi problematična; pri razpiranju tega pojma se namreč
soočamo z različnimi vrstami ugank: moralnimi, epistemičnimi in pragmati-

POGOVOR | Anna Elisabetta Galeotti: |  »Verjetno najbolj izpostavljeno vprašanje zadeva meje strpnosti.«

12



d
5–6/2023

čnimi. Vendar menim, da so nedavne analize zagotovile zadovoljive rešitve
teh ugank in da je strpnost še vedno najboljše orodje, ki ga imamo za spopa-
danje z nesoglasji in neodobravanjem v zelo raznoliki družbi.

Gravitacijska orbita pojmov, povezanih s strpnostjo, vključuje tako različne
ideje, kot so vljudnost, dostojanstvo, prisila, škoda, konflikt, nestrinjanje, seku-
larizem, pravovernost, disidentstvo, vednost, avtoriteta, moč, prevlada, zaupa-
nje, zadržanost, nevmešavanje, nevtralnost, poštenost, razumnost, pluralizem,
samostojnost, (medsebojno) spoštovanje, priznavanje in nazadnje sama raznoli-
kost. Katera od teh (ali drugih) idej in s tem povezanih konceptov se vam zdi v
zvezi s strpnostjo najbolj neraziskana?

13

: Elisabetta Galeotti predava na Festivalu filozofije 2022 v Modeni | foto: Elisabetta Baracchi



Po mojem mnenju sta pojma, ki sta v povezavi s strpnostjo manj raziskana,
dejansko moč in dominacija. Razlog za to je, da se strpnost tradicionalno poj-
muje kot vprašanje svobode izražanja posameznika. V tem smislu očitno ob-
staja moč potencialnega subjekta strpnosti, da poseže v nepriljubljeno vede-
nje, vendar pa ostaja najgloblje vprašanje moči pravzaprav neraziskano.
Najgloblje vprašanje glede moči je po mojem mnenju moč družbene večine,
da določi nabor ‘normalnih’, ‘sprejemljivih’, ‘legitimnih’ možnosti te družbe,
med katerimi lahko posamezniki svobodno izbirajo, ne da bi bili pri tem oso-
vraženi, ponižani, marginalizirani in tako naprej. Če zdaj dopustimo, da so
razlike, ki povzročajo družbeno pomembna vprašanja tolerance, tiste zunaj
‘normalnega razpona’, potem lahko dojamemo temeljni problem, kdo ima
moč, da določene razlike razglasi za legitimne možnosti in kdo je tej moči
tudi podvržen.

S strpnostjo so nenazadnje povezana številna pomembna vprašanja, na primer:
Zakaj strpnost? Kako tolerirati? Kje so meje strpnosti? Katero od teh vprašanj
vas najbolj zanima (in zakaj)? 

V različnih obdobjih mojega raziskovalnega dela so me zanimala vsa zgoraj
navedena vprašanja. Prav tako me je zanimalo vprašanje ‘Kaj je dobrega na
tem, da smo strpni?’. Verjetno najbolj izpostavljeno vprašanje zadeva meje
strpnosti, saj danes nihče ne zagovarja nestrpnosti, mnogi pa zagovarjajo
omejevanje meja strpnosti. Zato je razprava o tem, kje je treba začrtati mejo
med tolerantnim in netolerantnim, tako zelo ostra.

Kompleksnost in protislovnost določenega pojma bi lahko intuitivno ocenili tudi
na podlagi njegove konvergence z definicijo v običajnem jeziku ali njegove odda-
ljenosti od vsakdanjega jezika. V nekaterih primerih se naše intuitivne ali stro-
kovne opredelitve v veliki meri prekrivajo. Morda najbolj nazoren je primer do-
moljubja (ki v obeh jezikovnih registrih pomeni 'ljubezen do domovine').
Nasprotno pa amplituda med našimi vsakdanjimi in znanstvenimi opredelit-
vami strpnosti ne bi mogla biti večja. Znanstvena opredelitev strpnosti je na-
mreč prepredena s celo vrsto paradoksov, napetosti in dilem. Zakaj menite, da se
diskurz o strpnosti sooča s tem izzivom?

V vsakdanjem jeziku so strpna družba, strpen posameznik in strpna država
dragocene stvari. V znanstvenih razpravah pa se zdi, da premagovanje neodo -
bravanja ali nestrinjanja pravzaprav omadevažuje strpnost kot nekakšno
žrtvovanje svojih globokih prepričanj. Toda če razširimo razpravo o razlogih
za strpnost, potem lahko prefinjeno filozofsko analizo uskladimo z vsak -
danjim jezikom in jo dejansko tudi osmislimo.

POGOVOR | Anna Elisabetta Galeotti: |  »Verjetno najbolj izpostavljeno vprašanje zadeva meje strpnosti.«

14



d
5–6/2023

Še zadnje vprašanje: Ali nameravate tudi v prihodnosti raziskovati in pisati o
strpnosti? V katero smer bi se moralo v prihodnje usmeriti preučevanje strpnosti?

Zaenkrat mislim, da sem povedala že vse, kar sem imela prispevati k razpravi
o strpnosti, zato sem se usmerila v druga področja raziskovanja. Moja knjiga
Political Self-Deception, ki je izšla leta 2018 pri založbi Cambridge University
Press, je tudi dokaz tega. Vendar pa bi rada poudarila, da se bo delo o strpno-
sti in zlasti o strpnosti kot pripoznanju verjetno izkazalo za koristno pri vsa-
kem novem projektu, ki se ga bom lotila. Če navedem samo en primer. V na-
slednjih letih bom sodelovala pri velikem nacionalnem projektu o starajočih
se družbah, v katerem bodo k izzivom starajoče se družbe, kakršna je večina
razvitih demokracij, prispevali znanstveniki z različnih področij, od medi-
cine do družboslovja, od demografije, tehnologije, epidemiologije, politolo-
gije, antropologije in tudi politične filozofije. V tem okviru bom izvajala pro-
jekt na področju medgeneracijske pravičnosti. Tematika medgeneracijske
pravičnosti je bila raziskana predvsem v zvezi s prihodnjimi, še nerojenimi
generacijami, medtem ko je v zvezi s sedanjimi generacijami pritegnila raz-
meroma malo pozornosti. Ukvarjala se bom z obema temama. Kot je raz-
vidno, ima takšna raziskava jasen distributivni interes, tj. razpravljati o tem,
koliko sredstev je treba prihraniti za prihodnje generacije in kako jih pravi-
čno razdeliti med sedanje, stare in mlade generacije.
Če sedaj pustimo ob strani vse zaplete pri opredeljevanju posameznih distri-
butivnih načel, valute delitve ter ontoloških in metafizičnih vprašanj v zvezi
z neobstoječimi bitji, če se osredotočimo na sedanje generacije, pravičnost
med državljani različnih starostnih skupin ni zgolj stvar pravične razdelitve
sredstev. Gre za vprašanje enakega spoštovanja, ki pripada vsem državlja-
nom vseh starosti, saj pravičnost pomeni, da je treba vsakogar obravnavati z
enako pozornostjo in spoštovanjem. Takšna razsežnost pravičnosti zadeva
boj proti odnosu in praksi starostne diskriminacije, poniževanja, marginali-
zacije, z eno besedo, nepriznavanja ranljivih ljudi. Ranljivost se običajno po-
vezuje s starostjo, s sklicevanjem na telesno šibkost in kognitivne izgube,
vendar so otroci in mladi državljani prav tako ranljivi na različne načine. To
razsežnost pravičnosti so znanstveniki, ki se posebej ukvarjajo z enakostjo in
distribucijo, označili kot ‘relacijsko enakost’. Po mojem mnenju pa je ta raz-
sežnost povezana z napačnim pripoznavanjem ljudi kot enakih ter z nestrp-
nostjo do slabosti in ranljivosti.
Diskriminacija je pravzaprav dejanje, ki izhaja iz tega, da se določene razlike
jemljejo kot nekaj, kar zmanjšuje enako moralno vrednost, ki pripada vsa-
kemu človeškemu bitju. Je oblika odrekanja enakega državljanskega statusa.
Kot sem že dejala, se strpnost kot pripoznanje natančno ukvarja s proble-
mom, kako ravnati s spornimi družbenimi razlikami, ki pomenijo napačno
pripoznavanje njihovih nosilcev. Slabotnost, bolezen, odsotnost z dela ali

15



brezposelnost se zlahka prevedejo v starizem, tj. v stališča in dejanja, katerih
cilj je marginalizacija in poniževanje državljanov, ki zaradi starosti niso po-
polnoma sposobni in opravilni. Podobno je mogoče starostno diskriminacijo
zaznati, kadar se mnenja in prispevki mladih podcenjujejo ali kadar se jih na
trgu dela marginalizira. Menim, da je delo, ki sem ga opravila na temo strpno-
sti kot pripoznanja, mogoče uporabiti na tem področju in plodno dopolniti
obstoječo literaturo o pravičnosti skozi različna starostna obdobja. Dodajam
le, da poskus, ki so ga znanstveniki na tem področju opravili, da bi enakost
kot pravičnost razširili z odnosno enakostjo, kaže v to smer, vendar po mojem
mnenju zagotavlja manj bogat nabor orodij za soočanje s problemom enakega
položaja vseh državljanov in napačno priznava, da je vprašanje strpnosti v
ozadju vseh vprašanj diskriminacije, marginalizacije in ponižanja.

POGOVOR | Anna Elisabetta Galeotti: |  »Verjetno najbolj izpostavljeno vprašanje zadeva meje strpnosti.«

16



d
5–6/2023

17



18

Strpnost, napredek
in oblast*

Rainer Först

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Nismo prva generacija, ki živi v družbah, zaznamovanih z velikimi razlikami v
načinih življenja in morali. Še posebej kristjani so se dolgo časa spopadali z vpra-
šanjem, kako živeti skupaj, ne da bi v dejanjih drugih videli predvsem hudičevo
delo. Kako skrajni so lahko takšni konflikti, si lahko še danes predstavljamo, ko
se razpravlja o vprašanjih splava. Toda tudi polemike o istospolnih porokah ali
pravici do posvojitve za istospolne pare, obrezovanju iz verskih razlogov, islam-
skih pravilih oblačenja, obrekovanju verskih voditeljev ali prepovedi fašističnih
strank kažejo na konflikte, ki nas kot na časovnem potovanju katapultirajo nazaj
v zgodovinska obdobja, v katerih je bil pojem strpnosti ustvarjen.1 Ta koncept
ostaja tako privlačen, ker obljublja, da nam bo omogočil živeti s takšnimi razli-
kami, ne da bi jih lahko ali morali reševati. 

* Prvič objavljeno v Toleranca, oblast in pravica do opravičevanja: Rainer Forst v dialogu (Rainer Forst: https://man-
chesteruniversitypress.co.uk/9781526116321/toleration-power-and-the-right-to-justification/) 
1 Te in druge spore o strpnosti sem analiziral v svoji knjigi TiC – Toleration in Conflict (12. poglavje). Nadaljnje ana-
lize takih konfliktov so na voljo v J. Dobbernack in T. Modood (ur.), Tolerance, Intolerance and Respect: Hard to Accept? (
Houndmills: Palgrave Macmillan, 2013).



d
5–6/2023

Obljuba in dialektika strpnosti

Že ta kratek pregled zgodovine sporov glede strpnosti kaže, kako smiselno je skupaj pre-
učevati oba pojma, strpnost in napredek. Mislimo ali vsaj upamo namreč lahko, da so naše
družbe od časov verskih vojn in krvavega preganjanja manjšin dejansko postale bolj
strpne. S tem, ko sem v naslovu 'strpnosti' in 'napredku' dodal še tretji pojem 'oblast', pa
želim nakazati, da imamo opraviti s kompleksno zgodovino, v kateri se ne smemo prehitro
sklicevati na pojem napredka, saj so konflikti glede strpnosti vedno umeščeni v kontekst
odnosov družbene moči, v katerih se oblike dominacije reproducirajo in spreminjajo. Pri
tem se 'dominacija' ne nanaša le na oblike nestrpnosti, saj dominacija včasih deluje tudi
tako, da strpnost omogoča.2 Zato mora biti pravilna teorija strpnosti kritična: različne
oblike in utemeljitve strpnosti mora podvreči kritičnemu pregledu in z genealoške per-
spektive prikazati nenehno združevanje norm in odnosov nadvlade. Zgodovina strpnosti
mora torej biti dialektična. Pripoveduje o racionalizaciji argumentov za strpnost (od kate-
rih ima vsak svoje meje in se lahko sprevrže v nestrpnost), pa tudi o napredujoči racional-
nosti oblasti, ki strpnosti včasih nasprotuje, a je z njo pogosto tudi povezana.3 Še vedno
smo del te dialektike.

Koncept strpnosti

Najprej bom razpravljal o konceptu strpnosti. Pomembno se je zavedati, da je ta koncept
sam predmet družbenih konfliktov in da ni nevtralna stranka, ki ostaja zunaj teh spopa-
dov.4 Nekaj primerov: nekateri ljudje menijo, da bi bilo treba desničarske politične dejav-
nosti prepovedati, ker kršijo meje demokratične strpnosti, drugi pa menijo, da je to ne-
strpno; nekateri ljudje tolerirajo obrezovanje, drugi pa menijo, da je to nestrpno, tudi če
gre za dečke; nekateri ljudje podpirajo strpnost do istospolnih partnerstev, ne pa tudi ena-
kih pravic, medtem ko drugi menijo, da je to nestrpno in represivno. Zato ni sporno le to,
kako daleč naj se strpnost razširi, ampak se ob nekaterih navedenih primerih postavlja
tudi vprašanje, ali je strpnost sploh nekaj dobrega, saj lahko gre po eni strani predaleč, po
drugi pa lahko legitimira odrekanje enakih pravic. Ali ni strpnost celo znak asimetrične
politike ali zvite oblike vladanja z discipliniranjem manjšin, ki sledi Kantovemu izreku, da

19

2 Takšna razmerja med strpnostjo in oblastjo obravnavava Wendy Brown in jaz v knjigi The Power of Toleration: A
Debate ( New York: Columbia University Press, 2014 ).
3 Model za takšno dialektično zgodovino ponuja Jürgen Habermas, Theory of Communicative Action (2 zvezka),
prev. T. McCarthy ( Boston: Beacon Press, 1984, 1987); glej moje razmisleke o tem v uvodu v TiC.
4 G. Newey, Toleration in Political Conflict (Cambridge: Cambridge University Press, 2013). Newey zlasti poudarja
politično razsežnost koncepta.



je ime strpnosti nekaj 'arogantnega',5 ali Goethejevemu izreku: 'Strpnost naj bo le začasna
drža; pripeljati mora do pripoznanja. Tolerirati pomeni žaliti'?6 Kar potrebujemo tukaj, je
zgodovinsko utemeljena, kritična filozofija, katere naloga je, da preveri našo zalogo poj-
mov in ki se sprašuje: Kaj pojem strpnosti pravzaprav sploh pomeni?

Strpnost označuje odnos, ki v analitičnem smislu vključuje tri komponente – s kate-
rimi že lahko razčistimo vrsto napačnih predstav, na primer zmotno prepričanje, da je
strpnost povezana z arbitrarnostjo brez sodb ali ravnodušnostjo, kot pri Nietzscheju, za
katerega je bila strpnost 'nezmožnost reči da ali ne'.7 Ko rečemo, da nekaj 'toleriramo' – na
primer mnenje prijatelja, vonj določene hrane ali dejanje skupine –, to storimo le, kadar
nas pri tem mnenju, vonju ali dejanju nekaj moti. In res je prva sestavina strpnosti ugo-
vor.8 Prepričanjem ali praksam, ki jih toleriramo, nasprotujemo, ker menimo, da so napa-
čna ali slaba. V nasprotnem primeru bi bila naša drža ravnodušnost ali potrjevanje, ne pa
strpnost.

Vendar pa strpnost nujno vključuje tudi drugo komponento, in sicer sprejemanje. Ta
določa razloge, zakaj je treba vseeno dopuščati to, kar je napačno ali slabo. Strpnost vklju-
čuje vzpostavitev ravnovesja med negativnimi in pozitivnimi premisleki, saj razlogi za
sprejemanje ne izničijo razlogov za nasprotovanje, temveč so na prvi pogled na isti ravni
in v primeru strpnosti prevesijo ravnovesje. Vendar pa ugovor ostaja veljaven. (Navidez-
nega) paradoksa, kako lahko človek sprejme nekaj, čemur dejansko nasprotuje, ne bi smeli
pretirano poudarjati, saj ni nič nenavadnega v tem, da na stvari gledamo z dveh strani in
vidimo razloge za sprejetje nečesa, kar se nam zdi problematično. S tem seveda ne zani-
kamo, da gre pri tem za pomemben problem, saj je s to konstelacijo družbeni konflikt tako
rekoč vnesen v samo držo strpnosti. Ta od človeka v določenem smislu zahteva, da svoje
negativno mnenje preseže ali pa postavi v oklepaj.

Nazadnje je treba upoštevati še tretjo komponento, to je zavrnitev, ki ponovno vklju-
čuje negativne razloge. Ti negativni razlogi označujejo meje strpnosti, zato morajo biti se-
veda resnejši in močnejši od prej omenjenih razlogov za nasprotovanje, saj jih ne morejo
premagati razlogi za sprejemanje. V ambicioznem, demokratičnem pojmovanju strpnosti
(ki ga bom podrobneje obravnaval v nadaljevanju) morajo biti ti razlogi takšni, da jih je
mogoče ponuditi tudi tistim, ki jih zavrnitev prizadene (tj. tistim, katerih prepričanja ali
prakse se ne tolerirajo). Utemeljujejo, zakaj je treba meje določiti z nepristranskega zor-
nega kota, kajti če bi bile meje strpnosti povsem poljubne, strpnost ne bi bila vrlina in bi
podlegla (pogosto obravnavanemu) paradoksu strpnosti, da vedno predstavlja tudi vrlino
nestrpnosti. Zato je lahko vrlina le, če njene sestavine temeljijo na dobrih razlogih. Po

TEMA |  Rainer Först |  Strpnost, napredek in oblast

20

5 I. Kant , "Odgovor na vprašanje: Kaj je razsvetljenstvo? ', v: I. Kant, Praktična filozofija, ur. in prev. M. Gregor (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1996), str. 21, Ac. 8:41.
6 J.W. Goethe, Maxims and Reflections , prev. E. Stopp , ur. P. Hutchinson (London: Penguin, 1998), str. 116 (prevod
spremenjen).
7 F. Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 1885–1887, v: Kritische Studienausgabe 12, ur. G. Colli in M. Montinari
(München/Berlin: dtv/ de Gruyter, 1988), str. 432.
8 Moja analiza sestavnih delov strpnosti se v bistvu, če že ne v vseh podrobnostih, zgleduje po Preston King, Tolera-
tion (New York: Allen & Unwin, 1976), 1. poglavje.



d
5–6/2023

drugi strani pa bi bila brezmejna strpnost absurdna, saj bi morala dopuščati tudi vse
oblike nestrpnosti, vključno s svojo lastno negacijo, in bi tako samo sebe postavila pod
vprašaj. 9

Naloga strpnosti je, da te tri sestavine spravi v pravilen normativni red. Razlogi za na-
sprotovanje, sprejemanje ali zavračanje nekega prepričanja ali prakse so lahko različnega
izvora. Vsi trije imajo lahko verske izvore, na primer, ko nekdo nasprotuje drugi religiji kot
napačni, vendar jo v duhu verskega miru in harmonije tolerira, dokler ne privede do bogo-
kletja. Vendar so lahko razlogi tudi različnih vrst, na primer kadar se verski ugovor sooča z
razlogi za sprejetje in zavrnitev, ki se sklicujejo na človekove pravice – na primer razlogi
za sprejetje, ki temeljijo na pravici do verske svobode, in razlogi za zavrnitev, ki temeljijo
na pravici do telesne celovitosti. Pomembno je opozoriti, da ti razlogi sami po sebi niso del
koncepta strpnosti, ki je odvisen od drugih normativnih virov.10

Že iz te analize je razvidno, da strpnost ni vedno pravi recept proti nestrpnosti. Rasi-
zem je na primer zelo razširjen vzrok nestrpnosti. Toda kaj pravzaprav počnemo, ko kot
odgovor na rasistične napade pozivamo k 'strpnosti'? Ali želimo 'strpne rasiste', torej
ljudi, ki ostajajo rasisti, le da ne ravnajo v skladu s svojimi prepričanji? Ne, namesto tega si
moramo prizadevati za premagovanje rasizma; to pa pomeni, da so v tem primeru razlogi
za nasprotovanje že problem. Nekoč so razsvetljenski misleci na podlagi modela premago-
vanja razlogov za nasprotovanje trdili, da je ustrezen odziv na verske spore prizadevanje
za religijo razuma; vendar se je to izkazalo za neizvedljivo, ker so od razuma pričakovali
nekaj, česar ta ni sposoben zagotoviti – namreč, da bo dal končne odgovore na spekulativ -
na vprašanja. Versko utemeljenih razlogov za nasprotovanje na ta način ni mogoče pre -
magati.

Kljub temu nas problem tolerantnega rasista opozarja na pomembno spoznanje o
družbenem napredku: večja strpnost je pogosto znak napredka, saj so tisti, ki so tuji ali
drugačni, sprejeti manj ozkogledno; včasih pa je manjša strpnost prav tako znak napredka.
Rasizem sam ne bi smel biti predmet družbene strpnosti, saj je nagnjen k temu, da se zasi-
dra v vsakdanjem življenju in povzroča nasilje. To ne pomeni, da je potrebno preganjati
vsak izraz rasizma, ampak da je treba takšne izraze družbeno izobčiti. Pomembno namreč
je, ali so meje strpnosti določene družbeno ali pravno.

Toda napredek lahko pomeni tudi, da razlogi za strpnost sploh ne bi smeli več veljati:
ne bi smelo biti rasističnih razlogov za nasprotovanje ali pa razlogov, ki ponižujejo ljudi.
To velja tudi za odnos do homoseksualnosti. Eno je tolerirati homoseksualnost, drugo pa
je, da je ne smemo več obravnavati kot razlog za strpnost. Oboje bi pomenilo napredek v
primerjavi z družbeno nestrpnostjo; vendar pa bi slednja pomenila večji napredek: nič več
strpnosti, vendar tudi nič več zavračanja, temveč ravnodušnost – samo povezanost v raz-
nolikosti, brez strpnosti ali nestrpnosti.

21

9 O teh dveh paradoksih strpnosti razpravljam v TiC, str. 23f. O tem glej tudi J. Horton, "Three (Apparent) Paradoxes
of Toleration", Synthesis Philosophica, 9:1 (1994), str. 7–20.
10 O ideji normativne odvisnosti razpravljam v § 3 TiC.



Pojmovanja strpnosti

Za nadaljevanje analize moramo razlikovati med različnimi pojmovanji strpnosti, ki so se
razvila v zgodovini. Tu se bom omejil na dve.11 Prvega imenujem pojmovanje dovoljenja. Z
njim se srečujemo v klasičnih zakonih o strpnosti, kot je na primer Nantski edikt (1598),
ki pravi: '[N]e da bi pustili razlog za težave in razlike med našimi podaniki, smo dovolili in
dovoljujemo pripadnikom reformirane vere, da živijo in prebivajo v vseh mestih in krajih
tega našega kraljestva in dežele pod našo poslušnostjo, ne da bi jih kdo spraševal, nadlego-
val ali prisilil, da v veri storijo kar koli v nasprotju s svojo vestjo'.12 V tem smislu je
strpnost avtoritarna drža in praksa, ki manjšinam omogoča, da živijo v skladu s svojo vero,
čeprav v okviru, ki ga enostransko določi stran, ki dovoljenje daje. Vse tri sestavine – na-
sprotovanje, sprejemanje in zavračanje – so v rokah oblasti, tisti, ki so tolerirani, pa so
označeni in deležni prizanesljivosti kot drugorazredni državljani in so odvisni od zaščite
monarha. To je pojem strpnosti, ki ga imata v svoji kritiki v mislih Goethe in Kant, saj biti
strpen tu pomeni biti tudi stigmatiziran in dominiran. Ta oblika strpnosti predstavlja za-
pleteno kombinacijo svobode in discipline, priznanja in nespoštovanja, ki zahteva fou-
caultovsko analizo 'vladavine', ki deluje v tem kontekstu moči.13

Pri tem se dotaknemo še ene pomembne točke o strpnosti in napredku, in sicer ambi-
valentnega značaja napredka. Po eni strani edikt, kot je bil Nantski (enako velja za druge
tolerančne zakone, kot je angleški "Zakon o strpnosti" iz leta 1689 ali "tolerančni patenti"
Jožefa II. iz leta 1781), pomeni pomemben korak k zagotavljanju varnosti in družbenega
izboljšanja položaja manjšine (čeprav je bil ta tudi negotov in pogosto kratkotrajen), po
drugi strani pa kaže na neenakost te skupine in njeno skrajno odvisnost od dobre volje
monarha (in od obstoječih konstelacij moči). Takšen edikt je torej predstavljal jasen na-
predek – in prav tako jasno politiko nadvlade in neenakega obravnavanja (in včasih tudi
izsiljevanja, če na primer pomislimo na pogoje, pod katerimi so bili Judje v krščanskih
državah 'tolerirani').

Vendar pa k resnici dialektične zgodovine strpnosti spada tudi dejstvo, da se je v času
modernih demokratičnih revolucij razvilo drugačno pojmovanje strpnosti, ki je v primer-
javi s pojmovanjem dovoljenja horizontalno, in sicer pojmovanje spoštovanja. Ključna mi-
sel, na kateri temelji to pojmovanje, je, da je strpnost odnos državljanov drug do drugega,
ki vedo, da se ne strinjajo glede osrednjih vprašanj dobrega in pravilnega življenja, vendar
kljub temu sprejemajo, da morajo njihove skupne institucije temeljiti na normah, ki so
lahko skupne vsem kot svobodnim in enakopravnim osebam in ne določajo zgolj vrednot
ene skupine in jih uvajajo v zakon. Komponenta ugovora ostaja predmet opredelitve posa-

TEMA |  Rainer Först |  Strpnost, napredek in oblast

22

11 O štirih koncepcijah strpnosti razpravljam v 2. poglavju TiC.
12 Nantski edikt, povzeto po Carter Lindberg (ur.), The European Reformations Sourcebook, 2. izdaja (Oxford: Wiley,
2014), str. 193.
13 Glej TiC, § 10 et passim. Glej kritiko Wendy Brown v njeni knjigi Regulating Aversion: Strpnost v dobi identitete in
imperija (Princeton: Princeton University Press, 2006).



d
5–6/2023

meznikov ali njihovih skupnosti; komponenti sprejemanja in zavračanja pa sta določeni v
procesu legitimacije, katerega cilj so norme, ki jih je mogoče utemeljiti na splošen način –
namreč neodvisno (v ustreznem smislu) od posebnih, ne-splošnih prepričanj posamezni-
kov. Strpnost je vrlina toleriranja prepričanj in praks, s katerimi se posameznik ne strinja,
ki pa ne kršijo načel, ki izražajo enakost in svobodo vseh. Oseba drugega je spoštovana kot
oseba, ki uživa enake politične in pravne pravice; tolerirana so njegova ali njena prepriča-
nja in dejanja.

Utemeljitve strpnosti

V rekonstrukciji utemeljitev, ki so bile od antike naprej ponujene za strpnost, ki sem jo
razvil v delu Toleration in Conflict, sem razločil skupno petindvajset utemeljitev, ki se
skozi zgodovino pogosto pojavljajo v različnih verzijah.14 Prevladujejo humanistične ute-
meljitve (od Nikolaja Kuzanskega do Lessinga), ki skušajo uskladiti razlike med religijami
tako, da jih pripeljejo do temeljnih verskih ali vsaj etičnih dogovorov, in drugič utemeljitve
(od Avguština do Locka), ki pripisujejo osrednji pomen svobodi vesti, tj. ideji, da pristnih
prepričanj ne smemo ali ne moremo izsiliti, ampak morajo nastati svobodno. Tretja linija
obsega utemeljitve (od Castellija prek Bodina in Bayla do Kanta), ki temeljijo na posvetni
morali vzajemnega normativnega utemeljevanja v povezavi s pojmom 'razumnega nestri-
njanja' v verskih vprašanjih. Na tem mestu lahko le na kratko omenim pomembne točke v
zvezi s temi pojmovanji.

Ko je treba ustrezno upoštevati prispevke pomembnih mislecev o strpnosti, je treba
priznati moč in omejitve njihovih argumentov. Dober primer je John Locke. V svojem zna-
menitem Pismu o strpnosti (1689) zagovarja pojmovanje ločitve Cerkve in države, v skladu
s katerim je naloga države zagotoviti zemeljsko pravičnost, medtem ko je naloga posamez-
nikov, da iščejo odrešitev v svojih verskih skupnostih in se zaupajo Bogu. To radikalizacijo
nauka o dveh kraljestvih, kot se je razvijal od Avguština do Lutra, omogoča radikalizacija
ideje svobode vesti. V skladu s tem naukom posameznik ne sme in ne more prepustiti pri-
stojnosti glede vprašanj vere drugim, ker lahko o teh vprašanjih odloča samo Bog in ker
prava vera lahko izhaja samo iz notranjega prepričanja in je ni mogoče doseči s pritiskom
ali celo prisilo: 'Vera ni vera brez verovanja.'15 V skladu s tem mora vsakdo tudi sam slediti
svoji poti do odrešenja in ne sme zaupati drugim, ki morda sledijo drugim interesom.

Locke si teh argumentov ni izmislil, temveč jih je le povezal na jasen in sistematičen
način. Najdemo jih že pri zgodnjih krščanskih mislecih. Zlasti Avguštin zagovarja svobodo

23

14 T iC, § 29.
15 J. Locke, Pismo o strpnosti (A Letter Concerning Toleration), ur. J. Tully ( Indianapolis: Hackett, 1983), str. 26.



vesti in ločitev kraljestev, čeprav ne brez tega, da bi Cerkvi na Zemlji pripisal posebno
vlogo. Toda trditev 'credere non potest homo nisi volens' [človek ne more verjeti proti
svoji volji]16 izvira iz Avguština, prav tako pa tudi opomin, da naj nihče ne misli, da je mo-
goče človeka prisiliti, da sledi Bogu, saj on ne želi lažnih vernikov. Vendar pa je bil prav ta
Avguštin tisti, ki je v svojih poznejših letih umaknil ta nauk, ko se je soočil s konflikti z do-
natisti17 – in je oblikoval argumente, s katerimi je anglikanski duhovnik Jonas Proast poz-
neje povzročil težave Locku. Avguštin v svojih poznejših spisih utemeljuje 'dobro prisilo' s
sklicevanjem na svetopisemsko priliko o gostih, ki so prisiljeni vstopiti na gostijo, in se
sprašuje, ali ni njegova slovesna krščanska dolžnost, da ga odvrne z napačne poti, če vidi,
da nekdo ogroža svoje odrešenje. Čeprav prisila – celo do stopnje terorja – ni primerna za
uveljavljanje resnice, je po Avguštinovem mnenju primerna za odvračanje ljudi od napa-
čnih naukov. Avguštin pripoveduje, kako so mu to zaupali številni donatisti, ki jim je Cer-
kev prepovedala izvrševati vero in so se zato vrnili k resnici. Resnična svoboda vesti torej
ni svoboda slediti komur koli ali iti kamor koli hočeš, ampak svoboda sprejeti resnico in
samo eno resnico. Mimogrede, Katoliška cerkev je šele na drugem vatikanskem koncilu
priznala pojmovanje svobode vesti, ki ne vključuje več takšnih omejitev.

Zato je Lockova trditev, da vesti ne smemo prisiliti in da je tudi ni mogoče prisiliti,
problematična, kar je pozneje tudi sam priznal18 – še toliko bolj, če upoštevamo metode, ki
so jih ljudje razvili za manipuliranje z vestjo in prepričanji ter za ustvarjanje prepričanj v
tistih, ki so jim podvrženi, ki jih imajo za resnična in pristna. Svobodna vest ni naravno
epistemično dejstvo in, kot kaže poznejša Avguštinova teorija, ni samoumevna teološka
zahteva. Kajti, če se izrazimo po heglovsko, ne napreduje le 'zavest svobode', temveč tudi
številna sredstva in možnosti izvajanja oblasti in prevlade nad umom ljudi ter izpopolnje-
vanja nesvobode, ki ni več dojeta kot taka.19

Obstaja še en vidik, v katerem je Lockova utemeljitev strpnosti nepopolna. S tako mo-
čnim poudarkom na svobodi vesti postavlja meje strpnosti tam, kjer po njegovem mnenju
ta svoboda ni zagotovljena – to je med katoličani, ki so svojo vest pripravljeni vezati na po-
svetno (cerkveno ali politično) oblast, in med ateisti, saj ti nimajo nobene vesti. Odstrani-
tev Boga 'celo v mislih'20 bi po Lockovem mnenju pomenila razkroj vezi človeške družbe.
To je predstava o mejah strpnosti, ki se vleče skozi zgodovino krščanskih družb vse do da-
našnjih dni: nekdo, ki ne sprejema božje pravičnosti, na zemlji ne bo zanesljiva moralna
oseba.

Z omenjanjem teh težav v Lockeovem pristopu ne želim zmanjšati vrednosti tega ve-
likega filozofa s sodobnega vidika, temveč poudariti, da se lahko iz tega naučimo nekaj o

TEMA |  Rainer Först |  Strpnost, napredek in oblast

24

16 Augustinus, Johannis Evangelium, v: Patrologiae cursus completus, series latina, ur. P.G. Migne, 35. zv. (Pariz,
1845), str. 26, 2.
17 Cf. TiC, § 5.
18 TiC, § 17.
19 Glej R. Forst, 'Noumenal Power', The Journal of Political Philosophy, 23: 2 (2015), str. 111–127.
20 J. Locke, A Letter Concerning Toleration (Pismo o strpnosti), ur. K. Walters (Peterborough: Broadview Press, 2013),
str. 81.



d
5–6/2023

ambivalentnem značaju napredka. Napredek pri utemeljevanju strpnosti se pogosto opira
na starejše vire in pogosto podeduje njihove težave ali pa povzroča nove – in meje strpno-
sti lahko zariše na način, ki ga ni mogoče upravičiti. V svoji knjigi sem skušal napisati tak-
šno dialektično zgodovino utemeljitev strpnosti in hkrati opozoril, kako se takšne uteme-
ljitve lahko obrnejo v svoje nasprotje.21

Lockov sodobnik, hugenot Pierre Bayle, je bil tisti, ki je prepoznal in se izognil teža-
vam Lockovega pristopa – v kritiki poznega Avguština in ne Lockove teorije – ter obliko-
val logiko pojmovanja spoštljive strpnosti.22 Če sta obe strani takratnih sporov v Franciji,
katoličani in protestanti, vztrajali, da morajo njune ideje veljati za vse in biti zato prevla-
dujoče, potem je bilo po Baylovem mnenju načeloma mogoče vsak zločin v imenu vere pri-
kazati kot pobožno dejanje. Kdor sprejme to moralno resnico, pravilno uporablja razum –
kot raison universelle. Zato mora biti človeški razum, je trdil Bayle, sposoben najti jezik, v
katerem je mogoče tudi krivico, kot je krivica prisilnega spreobrnjenja, izgona ali muče-
nja, resnično imenovati krivica. Ta jezik morale in pravičnosti mora biti enak za vse in na
podlagi moči praktičnega razuma mora biti sposoben popraviti izkrivljanja in prikrivanja,
ki so posledica verske pristranskosti.

Na tej točki se moramo boriti proti napačnemu razumevanju, da je takšno pojmova-
nje strpnosti, ki temelji na razumu, 'intelektualistično'.23 Prav nasprotno, gre za zgodovin-
sko umeščeno obliko resnično praktičnega razuma, ki se oblikuje na podlagi izkušenj s
konkretnimi konflikti in človeškim nasiljem. Bayle je že pred Kantom menil, da mora po-
leg vseh verskih naukov, ki ljudi združujejo, pa tudi razdvajajo, obstajati praktični razlog,
ki od njih zahteva, da si prizadevajo za družbeno sodelovanje na podlagi norm, ki jih je mo-
goče utemeljiti med njimi kot svobodnimi in enakopravnimi posamezniki. Bayle tako ni le
zagovarjal, tako kot Bodin in drugi pred njim, sekularne države, temveč je tudi dosledno
zagovarjal sekularno moralo, ki ni protireligiozna, temveč je splošno veljavna, ker ne te-
melji na verskih načelih. Ko govorimo o napredku v strpnosti, moramo kot merilo vzeti
razvoj te morale. Ta napredek se dogaja v majhnih zgodovinskih korakih povsod tam, kjer
so obstoječi odnosi strpnosti in njihove utemeljitve podvrženi kritični presoji ter se obli-
kuje in uresničuje nova, bolj vključujoča, vzajemna in splošna raven utemeljitve strpnosti.

Strpnost in pravičnost

Morda bomo zdaj v skušnjavi, da bi domnevali, da je Baylovo pojmovanje spoštljivosti ti-
sto, ki nas danes vodi, in si predstavljali, da smo na čelu zgodovinskega napredka. Vendar

25

21 TiC, zlasti § 29.
22 Glej TiC, § 18.
23 L. Tønder, Toleration: A Sensorial Orientation to Politics (Oxford: Oxford University Press, 2013), str. 28 in 11.



bi se motili, če bi verjeli, da smo v naši demokratični dobi presegli prvo, hierarhično poj-
movanje dovoljenja v korist drugega, pojmovanja spoštljivosti. Kajti v številnih sodobnih
sporih najdemo zagovornike obeh pojmovanj v sporu, pri čemer se pojmovanje dovoljenja
ponovno pojavlja v večinski preobleki. Medtem ko nekateri menijo, da je treba minarete in
mošeje (ali pa, kot ponekod, mošeje brez minaretov) dopuščati, če se držijo smernic, ki so
jih določile krščanske večine, drugi vztrajajo, da je osnovna pravica med enakimi imeti
ustrezne prostore za bogoslužje. Medtem ko nekateri menijo, da strpnost, čeprav prepove-
duje prozelitiziranje, ne zahteva odstranitve križev ali križcev iz učilnic javnih šol ali pa
sodnih dvoran, drugi vztrajajo pri njihovi odstranitvi v imenu enakega spoštovanja. Enako
velja za muslimanske naglavne rute, istospolne poroke in podobno. Ali je treba istospolna
partnerstva 'tolerirati' le v okviru, ki ga je določila heteroseksualna večina, ali pa lahko
zahtevajo enako spoštovanje in popolnoma enake pravice?

Sam normativno odvisni koncept strpnosti nam ne pove, česa naj se tukaj držimo za
orientacijo. Pač pa se ponujajo številne vrednote ali načela – svoboda in avtonomija na eni
strani, družbena stabilnost in mir na drugi. Odvisno od tega, kje je postavljen poudarek,
pridemo do različnih zaključkov. Mislim, da bi se morali držati načela pravičnosti. Kajti
kaj drugega pa je vprašanje, kakšen položaj in pravice imajo manjšine v družbi, kot vpraša-
nje pravičnosti? Tu gre za obliko pravičnosti, ki od nas zahteva, da ponovno premislimo in
po potrebi opustimo tradicionalne koncepte v smislu materialno enakega spoštovanja.
Osrednja povezava med pravičnostjo in strpnostjo je v naslednjem vprašanju: Ali moje na-
sprotovanje določeni praksi temelji na razlogih, ki ne odražajo zgolj mojega etičnega ali
verskega stališča, s katerim se drugi ne strinjajo in se jim z njim ni treba strinjati, temveč
na razlogih, ki zadostujejo za zavrnitev – torej na primer za utemeljitev ustavitve te prakse
s pravnimi sredstvi? Ali je nasprotovanje obrezovanju, istospolnim porokam, nošenju ver-
skega simbola, gradnji verskega objekta itd. zadosten argument, ki ga je mogoče podpreti
med enakopravnimi državljani in ki ga je mogoče pravično uveljavljati v odnosu do priza-
detih – tudi in zlasti če pripadamo večini? Pri teh vprašanjih pripadnost večini ni odlo-
čilna, saj se vprašanja strpnosti tradicionalno nanašajo na položaj manjšin.

Kaj moram sprejeti, da bi na ta vprašanja odgovoril v skladu s konceptom spoštova-
nja? To se dotika težke epistemološke točke, saj se strpnosti pogosto očita, da od človeka
zahteva skeptično preizpraševanje lastnega stališča. Vendar temu ni tako. Baylovo pojmo-
vanje strpnosti ne zahteva, da dvomiš o resničnosti lastne vere, temveč le, da veš, da reli-
giozno-etičnih prepričanj ni mogoče ne preveriti ne ponarediti zgolj z racionalnimi sred-
stvi. Nahajajo se na področju, ki ga je John Rawls imenoval 'razumno nestrinjanje',24 in so
zato, kot je rekel Bayle, dessus de la raison,25 tako rekoč zunaj obsega razuma, vendar niso
nujno iracionalna (razen če vključujejo vraževerje). Razum je združljiv s številnimi eti-

TEMA |  Rainer Först |  Strpnost, napredek in oblast

26

24 J. Rawls, Political Liberalism, razširjena izdaja (New York: Columbia University Press, 2005), str. 55. Glej mojo ra-
zlago Rawlsa v "Political Liberalism: Kantov pogled", Ethics, 128 (2017), str. 123–144.
25 P. Bayle, ' Second Clarification ', v: Bayle, Historical and Critical Dictionary: Bayle, izbori , ur. in prev. Richard H.
Popkin (Indianapolis: Hackett, 1991), str. 409. Francosko: P. Bayle , "Choix d'articles tires du Dictionnaire historique et
critique", v: Oeuvres diverses, dopolnjeni del, uredil E. Labrousse, 2 zvezka (Hildesheim, 1982), str. 1223.



d
5–6/2023

čnimi in verskimi stališči, med katerimi se ne more in ne sme odločati sam.26 To pa ne po-
meni, kot se nekateri bojijo, da so razlogi za nasprotovanje 'privatizirani', saj se še naprej
izražajo v družbenem prostoru. Pomeni le, da je, ko gre za splošne politične norme, sprejet
določen intersubjektivni prag upravičenosti vzajemnosti in splošnosti.

V odnosu strpnosti v skladu s konceptom spoštovanja moram sprejeti, da drugim, ki
živijo z mano v skupnem sistemu norm, dolgujem razloge za takšne norme, ki so nam
lahko skupni moralno in politično, zlasti pa ne izhajajo iz fonda etično in versko spornih
prepričanj. Kot sem dejal, tej zmožnosti, da v teoretični in praktično-politični rabi prepo-
znamo ustrezne razloge in jih skupaj iščemo v diskurzu, pravimo razum. Pravilno razum-
ljena strpnost je torej vrlina javne rabe razuma. Če v zgodovini strpnosti obstaja kakršen
koli moralni napredek, in to je resnični 'če', ga sestavlja spoznanje o deontološki razliki
med moralnimi normami in etičnimi vrednotami.

Utemeljitev strpnosti, ki se mi zdi superiorna drugim, je torej refleksivne narave: za
pravilno šteje tisto utemeljitev strpnosti, ki temelji na načelu utemeljitve med samimi
svobodnimi in enakimi posamezniki. Ne uporablja nobenih spornih doktrin ali etičnih
vrednot, temveč le racionalno načelo vzajemnega, kritičnega utemeljevanja, pri katerem
ima vsak prizadeti vedno veto glede vzajemne in splošne narave uporabljenega utemelje-
vanja. Na ta način se filtrirajo argumenti, ki prevažajo privilegije in enostranskost: nekdo,
ki zagovarja enake pravice do poroke za istospolne pare, ne zagovarja privilegija, temveč
napada enega, ne da bi ustvaril novega. Tisti, ki kritizirajo križ na steni učilnice, ga ne že-
lijo nadomestiti s svojim simbolom, temveč želijo preseči simbolno privilegiranje dolo-
čene vere. In vsakomur, ki zagovarja strpnost do nošenja burke, ni treba, da jo razume kot
izraz avtonomne verske odločitve. Ve pa, da temu simbolu ni mogoče vsiliti enostranskega
pomena in da ima v tem primeru pravica do osebne svobode večjo težo kot določena ideja
javnega reda, na katero se nekateri ljudje v Franciji, na primer, sklicujejo kot na podlago za
zakonsko dolžnost, da je treba odkrito pokazati svoj obraz.27 In če naj bi prakse obrezova-
nja veljale za nedopustne, potrebujemo dobre razloge, da jih obravnavamo kot telesne po-
škodbe, kar razlikuje žensko obrezovanje od moškega. Minareti lahko ljudi, če to hočejo,
tudi motijo, vendar jih ne morejo prepovedati niti z referendumom.

Če želimo govoriti o resničnem napredku na področju strpnosti, je osrednje vpraša-
nje, kako razviti posvetni moralni jezik, v katerem lahko prizadeti predstavijo in razpra-
vljajo o svojih zahtevah – in v katerem so pripravljeni tudi manjšine obravnavati kot ena-
kovredne. Sekularna država tega ne more storiti brez ustreznega pojmovanja pravičnosti,
ki bi ga delili njeni državljani. Oblika razuma, ki je tu potrebna, se je naučila narediti nekaj
osrednjih razlik, zlasti med etično-religioznimi življenjskimi načrti, ki jih ni mogoče po-
splošiti, in moralnimi normami, ki so splošno zavezujoče, in s tem hkrati med tem, kaj ra-

27

26 Glej TiC , poglavje 10.
27 Glej zadevo pred Sodiščem Evropskih skupnosti, S.A.S. proti Franciji (1. julij 2014; Appl. št. 43835/ 11).



zum lahko doseže na religioznem področju in česa ne. Sposoben je razlikovati med vero in
praznoverjem – in preprečuje mešanje vere in razuma, na primer nauka o stvarjenju s teo-
rijo evolucije –, ne more pa ločiti prave vere. Razum ve, da ne zadostuje za 'končne' odgo-
vore na metafizična vprašanja o dobrem in posvečenem življenju; vendar hkrati tudi ve, da
mu ni treba, da bi na ta način zadostoval za našo orientacijo v svetu delovanja in mišljenja.
Sekularna morala, povezana s konceptom spoštovanja, ni 'sekularistična', ki bi kolonizi-
rala ali marginalizirala religijo; vendar tudi ni takšna, ki bi si jo religija lahko prisvojila.28

Kritična teorija strpnosti

Ko ljudje danes pozivajo k 'naprednim' religijam – na primer v zvezi z islamom –, se mo-
ramo spomniti na evropsko zgodovino. 'Krščanstvo' ni prišlo do takšnega odnosa spošto-
vanja samo od sebe. Resnica je, da so nekonvencionalni in izobčeni misleci, kot je bil Bayle
in še mnogi drugi, opozarjali na slepe pege krščanskega nauka in pozivali k njihovi spre-
membi. Moč kritike je bila bolj kot moč vere tista, ki je pripeljala do napredka. Te na-
predke pa so vedno spremljale dvoumnosti, nove konstelacije moči, omejitve svobode in
hierarhije. A vse dokler je razum dejavnik, ki krepi to moč kritike, ostaja vprašanje na-
predka živo. Navsezadnje je to vprašanje, ki ga postavljajo tisti, ki nočejo sprejeti tabelari-
čnega, normativno zaprtega sveta, četudi jih je le peščica.

Kot smo videli, je vprašanje strpnosti umeščeno v zapleteno družbeno mrežo moči, že
zaradi očitnega dejstva, da je vsak argument za strpnost, če je upravičen, usmerjen proti
nestrpnosti, ki zaseda prostor družbenih razlogov in utemeljitev tako, da vera ene skupine
velja za resnično in upravičeno dominantno, medtem ko se za vernike drugih ver zdi, da so
v večji ali manjši meri podlegli napaki in so družbeno nevarni, nezanesljivi itd. Borbe za
strpnost vzamejo ta noumenalna razmerja moči za izhodišče – na precej različne načine,
vendar nujno v prostoru utemeljitev. Ne glede na to, ali ponujajo imanentno kritiko prev-
ladujoče religije (na primer zato, ker temelji na ozki razlagi krščanstva) ali pa jo zavračajo
kot skrajno nemoralno, kot je to storil Castellio, ko je proti Kalvinu trdil, da 'ubiti človeka
ne pomeni braniti nauk, temveč ubiti človeka',29 dejanski boj vedno poteka v prostoru
družbenih razlogov. Seveda ne gre za čisto 'noumenalni', duhovni konflikt, temveč za de-
janski družbeni boj. Toda brez spremembe v prostoru razlogov ne bo prišlo do nobene
oblike strpnosti tam, kjer je prej prevladovala nestrpnost. Ločevanje med, če hočete, ideo-
loškim bojem in resničnim bojem, je namreč umetno.

TEMA |  Rainer Först |  Strpnost, napredek in oblast

28

28 R. Forst, "Religija in strpnost od razsvetljenstva do postsekularne dobe: Bayle, Kant in Habermas", v: N&P, str. 77–
104.
29 Castellio, Contra libellum Calvini, citirano v Wilburjevem prevodu, A History of Unitarianism (Boston: Beacon
Press, 1946, 1972), str. 203.



d
5–6/2023

Ne le utemeljitev in politika nestrpnosti, ki se kažeta kot odnos nadvlade, temveč
tudi, kot je bilo omenjeno zgoraj, nekatere politike dovoljene strpnosti. Kolikor so neka-
tere 'drugače misleče' skupine tolerirane, so hkrati stigmatizirane kot deviantne in disci-
plinirane, tudi če so jim (ob jasnih omejitvah) podeljene svoboščine. Te svoboščine niso
prave pravice, temveč le pogojno odobreni prostori svobode, ki jih je mogoče kadar koli
znova omejiti. Tako se enake pravice ne uresničujejo. Slogan 'Strpnost da, poroka ne', ki so
ga v Nemčiji uporabili za preprečevanje istospolnih porok, je v tem pogledu jasen.

Kot smo videli v zvezi z Lockom, je potrebno pri dialektični, kritični teoriji strpnosti
upoštevati še tretji dejavnik. V utemeljitve strpnosti so namreč vgrajene tudi omejitve, ki
lahko vodijo v pogoje dominacije: Kdo ima 'svobodno vest', katere varstvo se zahteva, ka-
tera religija pripada jedru humanističnega bistva, kje se začne bogokletje, ki ga ni več mo-
goče tolerirati, itd. Zato mora normativno jedro kritične teorije strpnosti temeljiti na sa-
mem načelu utemeljitve, saj je tako mogoče vsako posamezno utemeljitev strpnosti
postaviti pod vprašaj glede njenih slepih peg in izključujočih implikacij. Ta refleksivna
utemeljitev se mora znati vprašati tudi, ali vsebuje predpostavke o razumu, ki jih na pri-
mer med svobodnimi in enakopravnimi osebami ni mogoče upravičiti. Vprašanje upravi-
čenosti se torej nikoli ne konča in tam, kjer je zastavljeno na radikalen način, se zahteva
družbeni napredek, ki bo, če bo šlo vse po sreči, tudi uresničen. Toda obzorje takega na-
predka ostaja vedno odprto – in njegovi dosežki so krhki. 30

Iz angleščine prevedel Mitja Sardoč

29

30 Za koristne pripombe na prejšnjo različico tega besedila se zahvaljujem Paulu Kindermannu in Felixu Kämperju.



30

Razlaga politične
strpnosti*

Peter Balint

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Glede na to, da so v sodobnih raznolikih družbah močno prisotne in občasno tudi
nasilne napetosti, se morda zdi očitno, da je strpnost praksa, ki omogoča obvla-
dovanje konfliktov in nam pomaga, da vsi skupaj živimo svobodno. To pomeni,
da se morda zdi samoumevno, da mora liberalne družbe voditi praksa strpnosti,
ki omogoča soobstoj različnih načinov življenja. Strpnost je namreč praksa, ki se
izogiba vsiljevanju enega načina življenja drugim in ima hkrati dolg ter močan
pedigre (Zagorin 2003). Kljub temu se politična praksa strpnosti sooča s po-
membnimi konceptualnimi izzivi, ki vodijo do trditev, da je strpnost odvečna,
nesmiselna ali nedosledna, vsaj v sodobnih liberalno-demokratičnih političnih
režimih. V tem prispevku je prikazano, kako lahko strpnost kot politično prakso
pravzaprav osmislimo.

* Ta članek temelji na 3. poglavju knjige Respecting Toleration: Traditional Liberalism & Contemporary Diversity
(Balint, 2017).



d
5–6/2023

Članek se začne z opisom ‘izziva nevtralnosti’ (najpomembnejšega konceptualnega iz-
ziva), po katerem – če naj bi bila država nevtralna – le-ta ne more imeti vrednot, na pod-
lagi katerih bi lahko ugovarjala vrednotam, ki so nujna značilnost strpnosti. Članek se
nato posveti vprašanju strpne države in predlaga, da sta v igri dva pomena strpnosti –
eden od njiju vključuje ugovor in moč, drugi pa zahteva le moč. Izziv nevtralnosti je nato
odpravljen z uporabo tega spoznanja in bolj prefinjenega razumevanja nevtralnosti
države.

izziv nevtralnosti

Strpnost se je sredi in ob koncu 20. stoletja soočila z različnimi filozofskimi vprašanji.
Večina od njih je bila predstavljena kot ‘paradoksi’. Na primer, kako lahko nekdo nečemu
nasprotuje in hkrati nekaj dovoljuje? Kako je lahko nekdo z rasističnimi stališči, ki ne
deluje v skladu z njimi, bolj strpen kot nekdo brez takih stališč (Horton 1994; Bessone
2013, prim. Balint 2016)? In če je država strpna, potem bo prav to dopuščanje nasprotnih
stališč (zlasti glede vprašanja strpnosti) verjetno povzročilo porast nestrpnosti in strp-
nost v celoti spodkopalo (Popper 1945)? Kljub zanimanju, ki so ga ta vprašanja sprožila,
nobeno od njih ne izpodbija politične uporabnosti strpnosti. V tem prispevku, ki skuša po-
jasniti politično strpnost, je pomembna njena politična uporabnost. In čeprav obstajajo
številni konceptualni izzivi, je glavni konceptualni izziv za politično prakso strpnosti, vsaj
med zagovorniki liberalizma, tako imenovani ‘izziv nevtralnosti’ (Balint 2017). Ta se osre-
dotoča na navidezno nezdružljivost med strpnostjo države in njeno nevtralnostjo, s čimer
naj bi pokazal na nedoslednost v liberalni teoriji. Splošno razširjeno mnenje je, da bi mo-
rala biti sodobna liberalna država med načini življenja svojih državljanov (ki spoštujejo
pravičnost) nevtralna; to pomeni, da ne bi smela dajati prednosti enemu načinu življenja
pred drugim. Za takšno državo bi lahko rekli, da ne pripisuje nikakršne vrednosti poseb-
nim razlikam. Takšna država na primer ne bi smela imeti uradnega stališča glede vere ali
številnih drugih ‘zasebnih’ zadev.  Običajno razumevanje strpnosti je, da gre za zadržanje
oblasti kljub nasprotovanju. Če je torej država nevtralna, ne bi imela več takšnih vrednot,
zaradi katerih bi lahko nasprotovala in zadržala oblast.

Glen Newey tako piše:

V nevtralistični teoriji ... je politična oblast mišljena kot normativna praznina. Ker strpnost
zahteva, da ima tisti, ki je strpen, razloge, da ne odobrava prakse, in mora kljub temu imeti ra-
zloge, da šteje nevmešavanje za dobro, je normativna praznina zapolnjena in nevtralnost tako
izgine (2013: 42).

31



Robert Paul Churchill (2003: 65–76) pa trdi, da ‘“liberalna strpnost”’ še zdaleč ni nev-
tralna, ampak lahko paradoksalno podpira sovražnost (‘nestrpnost’) do oseb, vrednot in
prepričanj, ki naj bi jih drugi tolerirali’.

Končno, kot pravi John Gray (1995: 19):

Strpnost kot politični ideal je za novi liberalizem – liberalizem Rawlsa, Dworkina, Ackermana in
podobnih – žaljiva, ker je glede na pojmovanje dobrega izrazito nevtralna. Po mnenju novih libe-
ralcev pravičnost, ki predstavlja načelo revizionističnega liberalizma, zahteva, da vlada v svojih
institucijah in politikah izvaja nevtralnost in ne strpnosti do konkurenčnih pojmovanj dobrega ži-
vljenja.

V skladu s tem izzivom, ki ga zagovarjajo tudi številni drugi (na primer Horton 1996;
Newey 1999, 2001; Meckled-Garcia 2001 in Seligman 2003), je politična strpnost v na-
jboljšem primeru odvečna, v najslabšem pa povsem nezdružljiva z liberalno nevtralnostjo.
Država ali institucija je lahko nevtralna in liberalna ali pa je strpna in ni liberalna (ali vsaj
ni nevtralistično liberalna); oboje pa ne more biti.

Strpnost brez ugovora

Medtem ko zagovorniki izziva nevtralnosti v liberalnih političnih strukturah ne vidijo
prostora za strpnost, koliko ‘strpnosti’ v resnici pravzaprav obstaja v nevtralni politični
strpnosti? Ali strpni politični režimi – nevtralni ali drugi – dejansko ‘tolerirajo’ različne
načine življenja svojih državljanov? Ali pa se dogaja nekaj povsem drugega? Odgovor na to
vprašanje je v veliki meri odvisen od tega, kaj je mišljeno s ‘strpnostjo’. V skladu s sedan-
jim teoretskim pravoverjem mora imeti strpnost vedno tri osnovne sestavine: ugovor, moč
negativnega delovanja na podlagi tega ugovora in namerno opustitev tega delovanja (Ba-
lint 2014). Gre torej za vrsto dopuščanja. V političnem kontekstu je paradigmatični pri-
mer takšnega razumevanja strpnosti tradicionalni vladar, ki dopušča, da njegovi podaniki
prakticirajo religije, ki so konkurenčne njegovi lastni. Pri tem obstaja moč posredovanja
in jasno izraženo nasprotovanje.

To stališče, da mora strpnost vedno vključevati ugovor, moč oviranja in namerno ne -
oviranje, je vsaj v teoretskih krogih postalo prevladujoče pravoverje. Vendar to zagotovo ni
edini način razumevanja tega pojma. Obstaja veliko širše razumevanje, ki ne zahteva ugo-
vora, temveč zgolj moč in namerno neoviranje. Prav to razumevanje strpnosti je prisotno,
ko nekoga ali neko okolje označimo za relativno strpnega. Ko je na primer univerza opi-
sana kot relativno strpna, to ne pomeni, da ima ta institucija veliko ugovorov, ki se kljub
temu, da ima moč, ne izvajajo. Običajno je mišljeno, da ima institucija malo ali celo nič
ugovorov na stvari, ki bi se drugim lahko zdele sporne (in da ima moč, da na teh področjih

TEMA | Peter Balint |  Razlaga politične strpnosti

32



d
5–6/2023

deluje negativno, če bi to želela). To razumevanje strpnosti je splošne narave. Uporablja
se, ko govorimo na splošno o strpnih političnih strukturah.

To širše razumevanje strpnosti je permisivno v dveh ključnih pogledih. Prvič, je širše
od ozkega pogleda, ki je prevladoval v nedavni politični filozofiji. To razumevanje se
ujema z našim vsakdanjim jezikom. Na primer, način, na katerega se nekatere družbe opi-
sujejo kot posebej strpne, ne pomeni, da je v njih veliko ljudi in institucij, ki nenehno pre-
magujejo svoje globoko zakoreninjene moralne ugovore, ampak preprosto to, da večini
ljudi in institucij v taki družbi v resnici ni mar za veliko stvari, ki bi jim drugi nasprotovali,
in so posledično relativno popustljivi. Strpna družba običajno vključuje bistveno več brez-
brižnosti kot dopuščanja.

Drugič, strpnost je dovoljena v bolj dobesednem pomenu. Več kot je strpnosti, bolj je
družba permisivna in s tem njeni državljani uživajo več svobode (prim. De Ceva 2019). To
ne pomeni, da strpnost ne bi smela imeti omejitev, vendar so te omejitve, četudi dobro
utemeljene, omejitve in zaradi njih je takšna družba manj permisivna, četudi upravičeno.
Na splošno bi lahko rekli, da je strpnost boljša od nestrpnosti. Vendar bo v številnih pri-
merih – na primer, ko bi se lahko drugim povzročila škoda – bolje, da se uporabi nestrp-
nost. To ne pomeni nič drugega kot to, da bo vsak liberalni režim strpnosti imel določen
obseg. Vse, kar je v njegovem obsegu, bo dovoljeno – bodisi zato, ker ni nasprotovanja, bo-
disi zato, ker morebitno nasprotovanje odtehta drug vidik, kot je svoboda vesti ali svoboda
združevanja. Onkraj tega razpona bodo in bi morale biti stvari predmet nestrpnosti.

Nič od tega ne pomeni, da zavračamo bolj filozofsko ortodoksno razumevanje
strpnosti kot dopuščanja. Popolno razumevanje liberalne prakse politične strpnosti bo za-
htevalo tako permisivni kot tudi dopuščajoči smisel strpnosti: eden gotovo ne izničuje
drugega. Če želimo osmisliti strpnost kot politično prakso, potrebujemo oba smisla
strpnosti. Preprosto povedano, razumevanje strpnosti, ki ne zahteva vedno ugovora, opi-
suje splošne politične ureditve. Nasprotno pa se ugovorni smisel strpnosti (‘dopuščajoča
strpnost’) uporablja v posebnih primerih, povezanih s posebnimi dejanji strpnosti – de-
janji, do katerih lahko pride v okviru splošne ureditve strpnosti. Uporaba tega razliko-
vanja med splošnim in specifičnim ima pomembne prednosti, zlasti na področju, na kate-
rem se oba pojma prepogosto uporabljata izmenično. In čeprav se v literaturi včasih
pojavljajo različna pojmovanja ‘strpnosti’ (na primer Crick 1971: 144; King 1976: 12−13,
68; Galeotti 2001: 273, št. 1; Forst 2004: 315; in Habermas 2004: 5), to semantično razliko-
vanje pravzaprav ni pomembno, temveč je pomembno razlikovanje med splošnim in spe-
cifičnim. Uporaba tega razlikovanja pri politični strpnosti nam omogoča razumeti splošni
režim strpnosti, kot je režim liberalne države, kot režim, ki ga ne vzdržujejo zgolj speci-
fična dejanja dopuščajoče strpnosti, temveč tudi ravnodušnost in celo potencialno de-
janja spoštovanja razlik.

Eden od načinov, kako utemeljiti, da strpnost ne pomeni vedno dopuščanja in nega-
tivnega vrednotenja, je pogled na našo rabo pridevnika ‘strpen’. Včasih ga uporabljamo v
posebnem pomenu, na primer tako, kot lahko opišemo zgodovinski dogovor o delitvi ob-
lasti med Ianom Paisleyjem (Demokratična unionistična stranka) in Gerryjem Adamsom
(Sinn Fein) na Severnem Irskem leta 2007. Oba moška sta se očitno sovražila, a sta se

33



kljub temu dogovorila za sodelovanje. Kadar so določena dejanja v tem smislu opisana kot
strpna, to običajno pomeni, da obstaja neko nasprotovanje ali neodobravanje, ki je nato
premagano iz nekega drugega razloga, z drugimi besedami, strpnost.

Nasprotno pa je pri opisu delujočega kot posebej strpnega v splošnem smislu obi-
čajno mišljeno nekaj povsem drugega. Švedska, na primer, je lahko opisana kot država s
posebej strpno družbo. Pri tem je običajno mišljeno, da so dovoljene različne
dejavnosti/razlike. Vendar pa je pomembno, da v splošnem smislu ta strpnost ni celotna
slika. Prav tako je implicirano, da ima takšna oseba/delujoči manj razlogov za strpnost. To
pomeni, da na splošno strpen delujoči ne le da ne posega posebej pogosto, ampak da ima
tudi – kar je pravzaprav ključno – manj razlogov za poseganje. Kot piše John Horton
(1996: 38):

...strpna oseba ni ozkogleden fanatik, ki je zadržan; ni nekdo, ki ima veliko predsodkov o ravnanju
drugih, a se kljub temu junaško zadržuje, da ne bi ravnal restriktivno ... [z]a strpnost ni značilno
izključno ravnanje, ampak tudi presoja.

Horton (1996: 38) hkrati še nadaljuje: ‘razširitev koncepta na zožitev obsega tega, kar
velja za sporno, je nedvomno protisovno. […] Vendar pa to ni povsem neskladno z mnogimi
običajnimi rabami strpnosti’. Prav ta občutek strpnosti je zajet v strpnosti kot splošni pra-
ksi. Strpna liberalna država na primer ne zadržuje le oblasti, ampak tudi – kar je pravza -
prav ključno – ne sodi o zelo širokem razponu razlik svojih državljanov. Strpna liberalna
država je zelo popustljiva, vendar ne zato, ker se ne ozira na načine življenja svojih držav-
ljanov, temveč zato, ker je v večini primerov do njih ravnodušna.

Tukaj lahko ugovarjamo, da gre pri tem za pretirano raztezanje samega pojma
strpnosti, saj že imamo ustrezne pojme, ki pokrivajo ta splošni pomen ‘strpnega’ v politič-
nem kontekstu. Zakaj ne bi na primer govorili o pomenu svobode posameznika? Ali pa o li-
beralnem pristopu k raznolikosti? Vendar če gre za svobodo posameznika, potem še vedno
potrebujemo politiko ali prakso za njeno uresničevanje: strpnost je ena od praks, ki ures-
ničuje in podpira to vrednoto. In čeprav liberalizem upravičuje poseben pristop k
strpnosti, ni nujno, da je splošna ureditev strpnosti tudi liberalna. Obstajajo številni pri-
meri strpnih režimov, ki so utemeljeni z neliberalnimi načeli (morda najbolj znan je bil t. i.
‘miletski’ sistem v Otomanskem cesarstvu). Razlikovanje med splošnim in specifičnim je
kot tako namenjeno osmišljanju našega običajnega jezika in naših političnih praks.

Preden preučimo splošno naravo politične strpnosti, je smiselno omeniti, da je ‘tradi-
cionalno’ pojmovanje strpnosti, ki temelji le na ugovoru in prevladuje v razpravah o
strpnosti v moralni filozofiji, pravzaprav lahko precej nova ortodoksija v politični filozo-
fiji. V svojem Drugem pismu o strpnosti ([1690]1824: 62), na primer John Locke predlaga
širšo uporabo v zadevah verske spreobrnitve; ‘[s]strpnost je le odstranitev [sile]’. Locke v
pismu Philipu van Limborchu leta 1869, v katerem opisuje parlamentarno razpravo o
strpnosti, prav tako predlaga, da je strpnost lahko v obliki ‘odpustkov’ – kar je ugovorni tip
strpnosti – ali ‘razumevanja’ – kar v verskih zadevah vključuje čim manjše in čim bolj pri-
lagodljive cerkvene obrede, da bi se lahko prilagodilo čim več ljudi (povzeto po Cranston

TEMA | Peter Balint |  Razlaga politične strpnosti

34



d
5–6/2023

1987: 111–112; in Kaplan 2007: 132–133; prim. Tate 2016). Zdi se, da je bilo ‘razumevanje’
njegov prednostni izraz za strpnost (Cranston 1987: 112). Perez Zagorin (2003: 7, 199-208,
256–288) v svojem temeljnem delu o vzponu verske strpnosti na Zahodu meni, da niti
Locke, niti Pierre Bayle ali pa Roger Williams niso razlikovali strpnosti od svobode vesti.
Sally Jenkinson (1996: 320) trdi, da je Bayle šel še dlje, saj si je prizadeval za obliko
strpnosti, ki je bila pluralistična, in razsvetljeno republiko, ki ji je ‘predsedoval konfesio-
nalno nevtralen suveren, ki ga je podpirala civilna in ne verska uprava’.

Preston King veliko pozneje pravi, da je ‘strpnost širša od tolerance’, pri čemer je
‘strpnost’ sestavljena iz vseh ‘negacij nestrpnosti ... [vključno z] brezbrižnostjo [in] favori-
ziranjem ter zlasti ... sistemom enakih pravic’, medtem ko je ‘strpnost’ ‘najmanjša negacija
nestrpnosti’ (1976: 12-13, 68; prim. Newman 1982: 5; Walzer 1997: 2; in Scheffler 2010).
Celo John Rawls (1999: 188) uporablja strpnost v splošnem pomenu kot enakovredno svo-
bodi vesti, in to očitno v razmerah brez državne religije ali podobnih razlogov za nasproto-
vanje.

Nazadnje, med zgodovinarji zahodne verske strpnosti se običajno uporablja širši po-
men tega pojma. Najvidnejša nedavna primera sta Zagorin, ki strpnost opisuje ‘v najšir-
šem smislu kot enakovredno stanju verske svobode’ (2003: 6), in Benjamin J. Kaplan, ki
strpnost opredeljuje kot ‘mirno sobivanje ljudi različnih verstev, ki živijo skupaj v isti vasi,
kraju ali mestu’ (2007: 8, 11, 162).  Ta pogled je skladen s prejšnjimi pomembnimi zgodovi-
nami strpnosti W. K. Jordana in Josepha Leclerja (oba navedena v Zagorin 2003: 314). Nič
od tega ne pomeni, da je ozko pojmovanje strpnosti, ki temelji le na ugovoru, napačno,
temveč da to ni edini način uporabe tega pojma in da ga tudi ne smemo imeti za posebej
tradicionalnega; morda ortodoksnega, a zagotovo ne tradicionalnega.

Ne gre za to, da strogi, bolj filozofsko ortodoksni smisel strpnosti ne igra nobene
vloge, niti za to, da je moralno ali politično nepomemben, prav tako pa niti za to, da je ne-
kako manjvreden – dopuščajoča strpna je v mnogih primerih nekakšen ključni minimum.
To razlikovanje med dvema pomenoma strpnosti je konceptualno, ne pa moralno ali poli-
tično normativno. A pri osmišljanju dejanske prakse politične strpnosti potrebujemo oba
pomena strpnosti.

Strpnost kot splošna politična praksa

Čeprav govorimo o splošno strpnih državljanih, pa je konceptualni izziv, ki ga je najbolj
treba obravnavati takrat, ko je država dejavnik strpnosti, in na to se bomo tukaj osredoto-
čili. Pri osmišljanju splošne državne prakse strpnosti bomo pokazali, da se ta ne reducira
na dopuščajočo strpnost in da od nje tudi ni popolnoma neodvisna.

V večini političnih režimov strpnosti ima dopuščajoča strpnost obrobno vlogo.
Država, zlasti liberalna država, precej redko izvaja dejanja, ki izpolnjujejo tri pogoje za po-

35



sebno dejanje dopuščajoče strpnosti (ugovor, moč oviranja in namerno neoviranje).  Naj-
večkrat bo država kljub temu, da ima moč oviranja, povsem ravnodušna do različnih nači-
nov življenja svojih državljanov. Čeprav torej na splošno strpen režim zadržuje moč nega-
tivnega oviranja in je tako prizanesljiv do posebnih razlik, morata veljati le pogoja moči in
neoviranja.

Medtem ko so v preteklosti države izvajale dejanja strpnosti v zvezi z globoko izraže-
nimi verskimi stališči, sodobna liberalna država teh razlogov za nasprotovanje nima.  Ob-
last, vsaj v materialnem smislu, je zadržana iz zelo različnih razlogov; v veliki večini pri-
merov se država preprosto ne sme vmešavati v (večino) različnih načinov, kako ljudje
živijo svoja življenja. V nekaterih primerih ima (nevtralna) liberalna država sicer lahko
svoje mnenje o tem, kaj je dobro življenje – na primer takšno, ki spodbuja avtonomijo – in
bo zato na nekaterih področjih popustljiva, vendar tudi tu država ne bo imela nobenega
mnenja o veliki večini načinov življenja svojih državljanov. To ne pomeni, da takšna
država na splošno ni strpna, le da je zelo malo popustljiva. Dejanja dopuščajoče strpnosti
so le eden od načinov – in to ne zelo pogost način – kako se bo splošna liberalna praksa
državne strpnosti prilagodila različnim načinom življenja svojih državljanov, namesto
tega bo prevladovalo ravnodušno razmerje. Če sprejmemo razlikovanje med splošnim in
specifičnim, potem tu ni nič nenavadnega.

Ravnodušnost

Glede na pomen ravnodušnosti v splošnem opisu politične strpnosti je o njej potrebno
razpravljati naprej. ‘Ravnodušnost’ se namreč lahko uporablja v vsaj dveh pomenih, pri
čemer je pomembno, na kateri pomen se nanašamo. Prvi pomen je preučen in načelen. V
tem primeru je država ravnodušna do določenega načina življenja ali sklopa prepričanj,
ker ustreza določenim načelnim parametrom. Na primer, sekularna liberalna država bi
morala biti brezbrižna do neke vere (ne glede na njene prakse). Država ima v tem primeru
načelen razlog, da poveže vrednost ravnodušnosti do vseh verstev znotraj določenega raz-
pona. Drugi smisel ravnodušnosti je bolj podoben ravnodušnosti. V tem primeru biti rav-
nodušen pomeni, da o nečem prej nismo zares razmišljali. Čeprav je to smiselno razliko-
vanje, se zdi, da v primeru tolerantne liberalne države ne deluje. Področja, na katerih je
liberalna država ravnodušna, so načelna –  pomen zasebne sfere, na primer, je osrednjega
pomena za liberalizem. To ne pomeni, da so vsi razlogi za zadržanje moči oviranja načelni,
temveč da je področje ravnodušnosti v liberalni državi načelno. Torej ne gre toliko za
vprašanje, ali je država upoštevala ta ali oni način življenja ali prakse, temveč da je iz na-
čelnih razlogov vse v določenem obsegu (na primer v zasebni sferi, ne glede na to, kako je
opredeljena) obravnavano ravnodušno.

Ta razprava bi lahko sprožila tudi s tem povezan pomislek glede opisovanja nečesa,
kar je obravnavano indiferentno, kot predmet strpnosti v splošnem smislu. Gre dejansko
za pomislek, da mora za to, da je nekaj predmet strpnosti, četudi prek ravnodušnosti, ob-
stajati vsaj možnost ugovora. Kot smo že razpravljali, če Švedsko označimo za splošno

TEMA | Peter Balint |  Razlaga politične strpnosti

36



d
5–6/2023

strpno državo, to pomeni, da obstaja ravnodušnost do stvari, ki so v manj strpnih državah
običajno bodisi predmet ugovora in/ali prepovedi. Z drugimi besedami, če Švedsko ozna-
čimo za strpno, to pomeni, da smo primerljivi. V tem smislu je trditev, da država tolerira
košarko ali barvo nogavic nekoga, nesmiselna, saj sta to malo verjetna razloga za more-
bitno nasprotovanje. Kot piše Newey (2013: 6-7, 30), lahko ‘intranzitivno’ rabo strpnosti
štejemo za tolerantno le, če obstaja možnost nestrpnosti. To je res, vendar glede na naravo
človeške politike vedno obstaja možnost ugovora in nestrpnosti; možnost, ki se prepo-
gosto uresničuje, saj politične oblasti skrbijo za skoraj vsak vidik življenja svojih državlja-
nov. Država je liberalna skoraj natanko zato, ker ne nasprotuje vrsti dejavnosti, ki jim
druge politične strukture bodisi nasprotujejo bodisi si pridržujejo pravico, da jim naspro-
tujejo. Zato se to razlikovanje tudi na tem področju ne uporablja veliko.

Dopuščajoča strpnost 

Čeprav je zmotno misliti, da se splošna liberalna praksa strpnosti omejuje na dejanja do-
puščajoče strpnosti, je prav tako zmotno misliti, da dopuščajoča strpnost nima nobene
vloge. Nobena liberalna država (in verjetno nobena možna država) ne bo popolnoma rav-
nodušna do vseh načinov življenja svojih državljanov. Liberalna država bo še vedno imela
vrednote – predvsem vrednote pravičnosti – in nekateri načini življenja njenih državlja-
nov bodo v nasprotju s temi vrednotami, vendar morda ne v tolikšni meri, da bi presegali
meje strpnosti. Liberalne države na primer zagotovo ne bi smele biti ravnodušne do
skrajno desničarskih ekstremističnih skupin, ki nasprotujejo enaki moralni vrednosti
vseh državljanov, vendar se zdi, da je pomen svobode vesti in združevanja dober razlog, da
se liberalne države vsaj na začetku ne vmešavajo v dejavnosti takih skupin. Ker gre očitno
za spopad vrednot in ker ima država pristojnost, da ovira – četudi zaradi ustavnih določb
ne sme povsem preprečiti –, lahko rečemo, da se država pri takih skupinah ukvarja z de-
janji dopuščajoče strpnosti. Liberalna država ima razloge za to, da ne posega negativno, ki
lahko prevladajo, kar pomeni, da obstaja prostor med dovoljenjem in prepovedjo za
državna dejanja strpnosti (nadaljnji izzivi za možnosti državnih dejanj dopuščajoče
strpnosti so obravnavani v naslednjem razdelku).

Spoštovanje

Končno lahko liberalni režimi strpnosti v različni meri vključujejo dejanja spoštovanja
razlik, saj dejanja spoštovanja razlik vključujejo tudi moč in neoviranje. Nekatere razlike
bodo zaradi pravičnosti potrebovale vsaj pozitivno podporo države. Eden od takih prime-
rov je invalidnost. Ob predpostavki, da pravičnost narekuje potrebo po enakih možnostih,
bodo osebe z določenimi invalidnostmi morda potrebovale pozitivne ukrepe države, da
bodo imele enake ali zadostne možnosti (‘spoštovanje’ je tu v obliki Darwallovega (1977)
pripoznanja-spoštovanja, prim. Balint 2013)). Čeprav se o invalidnosti običajno ne raz-

37



mišlja kot o načinu življenja (obstajajo pomembne izjeme, kot je gluhota), bi lahko enako
utemeljevali in tudi so utemeljevali tudi nekatere identitete. Liberalni nacionalisti na pri-
mer zagovarjajo vpletenost države v oblikovanje in spodbujanje krovne nacionalne identi-
tete zaradi njenega pomena za uspeh redistributivne pravičnosti, poleg drugih ključnih
družbenih dobrin (glej na primer Miller 1995; Soutphommasane 2012; Lenard 2012). Zato
pozivajo k spoštovanju nacionalne identitete in kulture. Liberalni perfekcionisti so na-
klonjeni spoštovanju nekaterih načinov življenja in ne drugih – običajno so to načini živ-
ljenja, ki so skladni z večjo avtonomijo (zlasti Raz 1986). Liberalni perfekcionist bo tako
zagovarjal spoštovanje načinov življenja, ki spodbujajo neko dobrino, kot je avtonomija, in
bo ravnodušen do številnih drugih načinov življenja ter dopuščajoče strpen do načinov živ-
ljenja, ki bodisi ne utemeljujejo te dobrine bodisi jo na nek način dejavno zavirajo. Nazad-
nje, liberalni multikulturalisti zahtevajo, da država spoštuje (vsaj nekatere) razlike med
manjšinami. Čeprav bo torej brezbrižnost ostala glavna vrednota, povezana s posamez-
nimi razlikami, bosta dopuščajoča strpnost in celo spoštovanje razlik še vedno imela po-
membno vlogo; kakšno vlogo bosta imela, pa je odvisno od posameznikovega pogleda na li-
beralizem. Vse to so možne poti od splošne prakse strpnosti do morebitnega prilagajanja
specifičnim razlikam.

Ponovna obravnava izziva nevtralnosti

Izziv nevtralnosti je bil argument, da če naj bi bila država nevtralna, potem naj ne bi imela
nobene vrednote, povezane z življenjskimi slogi svojih državljanov, in zato ni mogoče
trditi, da ima kakršen koli ugovor, potreben za ‘strpnost’. Na podlagi tega branja je vsak
splošni pojem liberalne strpnosti v najboljšem primeru nepomemben, v najslabšem pa
neskladen. Nevtralnost in strpnost sta bodisi neskladni bodisi je nevtralnost preprosto iz-
podrinila strpnost. Bolj formalno je argument videtinekako tako:

1) liberalna nevtralnost ne vključuje niti vmešavanja niti presojanja razlik, vključno z
njihovim negativnim vrednotenjem;

2) liberalno nevtralne države razlik svojih državljanov ne vrednotijo negativno; 
3) strpnost vključuje negativno vrednotenje razlik;
4) liberalno nevtralne države ne izvajajo strpnosti-
Vendar ima argument, da liberalna nevtralna država izvaja ravnodušnost in ne

strpnosti, dve glavni težavi. Prvi je, da ravnodušnost nikoli ne more biti celotna zgodba,
tudi če je ravnodušnost glavni odnos, povezan z razlikami v liberalni družbi. Kot smo že
omenili, bo liberalna država še vedno imela vrednote – vključno s pravičnostjo –, ki jih za-
govarja. Obstajale bodo prakse in prepričanja, ki bi morale biti v liberalni družbi dopustne,
a bodo hkrati v nasprotju s temi temeljnimi vrednotami. Tako se zdi, da Gray povsem na-
pačno razume sodobni liberalizem, ko zapiše: ‘Kar nevtralnost radikalne enakosti zapove-

TEMA | Peter Balint |  Razlaga politične strpnosti

38



d
5–6/2023

duje, ni nič drugega kot pravna razgradnja morale’ (1995: 20, poudarek v izvirniku). Eks-
tremistične skupine, ki niso verjele v enako moralno vrednost vseh državljanov, so primer,
ko liberalna država ne bi smela biti ravnodušna. Liberalna nevtralna država namreč ni
nevtralna do vsega. Tako kot strpnost je tudi nevtralnost koncept razpona: znotraj določe-
nega razpona so države nevtralne do vsega (običajno razpona, ki spoštuje pravičnost),
stvari zunaj tega razpona – na primer nasilje ali kraja nad drugimi, pa tudi zanikanje
enake moralne vrednosti – pa niso stvari, do katerih bi morala biti liberalna država nev-
tralna (Balint 2015). V stvari zunaj tega razpona bodisi negativno poseže, kot sta nasilje in
kraja, bodisi jih vsaj presoja, kot v primeru tistih, ki zanikajo enako moralno vrednost.
Predpostavka 1) v zgornjem argumentu je torej napačna.

Upam, da je zdaj razviden drugi problem argumenta, in sicer da sta nevtralnost in
strpnost neskladni. Predpostavka 3) je bila neposredno izpodbijana z argumentom iz prej-
šnjega razdelka. Ni namreč nujno, da strpnost vključuje negativno vrednotenje in je po-
vsem skladna z brezbrižnostjo. Če to sprejmemo, je strpnost kot splošna praksa popol-
noma združljiva z liberalno nevtralnostjo. Argument, da liberalna nevtralnost in strpnost
nista združljivi, tako spodleti v dveh točkah. Prvič, liberalna nevtralnost ni preprosto rav-
nodušnost, in drugič, tudi če bi bila, bi jo (vsaj konceptualno) še vedno lahko imeli za
strpno.

Ker sta nevtralnost in strpnost različna pojma, nobena liberalna država ne bo niti
nevtralna niti strpna do vsega. O tem, kaj natančno naj bi bilo v liberalni državi tolerirano,
torej o tem, kaj je znotraj in kaj zunaj meja ali obsega strpnosti, poteka stalna razprava.
Kljub temu obstaja široko soglasje, da do načinov življenja, ki drugim povzročajo nekon-
senzualno škodo, ne bi smeli biti strpni (npr. Cohen 2014). Vsaj v okviru liberalne poli-
tične teorije obstaja tudi argument, da bi morala biti država nevtralna do načinov živ-
ljenja, ne pa tudi do pojmovanj pravičnosti. To pomeni, da se vsaj v teoriji strpnosti in
nevtralnosti lahko v veliki meri ujema. Če bi se popolnoma ujemala, bi imeli prav tisti, ki
pravijo, da liberalna strpnost ni nič drugega kot ravnodušnost, nevtralnost pa bi pomenila
ravnodušnost do vsega, kar je v mejah strpnosti. Vsega, kar bi presegalo te meje, ne bi bilo
mogoče ne tolerirati ne obravnavati nevtralno. A tudi če bi bila država ravnodušna do vseh
načinov življenja v mejah strpnosti, bi jo še vedno upravičeno označili za tolerantno in
nevtralno (čeprav verjetno ne liberalno). V splošni praksi strpnosti ni ničesar (vsaj kon-
ceptualno), kar bi zahtevalo kaj več kot ravnodušnost.

Kljub temu se območje strpnosti in območje nevtralnosti v liberalni državi ne bosta
povsem ujemala. Razpon liberalne nevtralnosti bo ožji od razpona liberalne strpnosti. Li-
beralna država bo še vedno tolerirala, tj. ne bo negativno posegala v nekatere stvari, ki so
zunaj njenega območja nevtralnosti – to bodo predvsem stvari, ki so v nasprotju z njenim
pojmovanjem pravičnosti, vendar še vedno niso dovolj močne, da bi lahko zagrešile de-
janja nepravičnosti. Liberalni nevtralni režim strpnosti se bo vzdrževal z dejanji brez-
brižnosti in dejanji strpnosti.

Liberalno nevtralen režim strpnosti bo verjetno vključeval tudi dejanja spoštovanja
razlik. Država je lahko hkrati strpna in nevtralna ter spoštuje razlike. Nevtralna država bi
morala spoštovati invalidnost; če drži argument liberalnih nacionalistov, lahko spoštuje

39



nacionalno kulturo in identiteto; in končno, lahko se nevtralnosti loti tudi s pristopom t. i.
‘hands on’ in ne t. i. ‘hands off ’, pri čemer država poskuša aktivno priznati manjšinske kul-
ture.

Ta prikaz splošne prakse strpnosti, v kateri so lahko načini življenja ljudi predmet
dopuščajoče strpnosti, ravnodušnosti ali spoštovanja razlik, velja ne glede na to razpravo
o nevtralnosti. V tem razumevanju strpnosti kot splošne prakse ni ničesar, kar bi pome-
nilo, da mora biti tako tudi v resnici. Ta konceptualna struktura strpnosti je povsem
skladna z močnimi multikulturnimi pristopi k razlikam, pa tudi z liberalnim perfekcioniz-
mom in drugimi nevtralnimi stališči. Ta model strpnosti preprosto opisuje pogoje, pod ka-
terimi lahko splošna praksa strpnosti privede do prilagajanja načinov življenja. Ločeno
normativno vprašanje je, kakšen je pravi način povezovanja splošne prakse strpnosti s
prilagajanjem (ali ne) načina življenja. Ta visoka stopnja normativne nevtralnosti je ena
od pomembnih prednosti tega modela strpnosti.

Zaključek

Obstajajo še drugi izzivi politične strpnosti (npr. Heyd 2008; Jones 2007; Newey 1999,
2001, 2010), ki jih tu nisem mogel obravnavati. Te druge kritike se osredotočajo na
strpnost v njeni specifični obliki in na njeno združljivost s politično močjo. Čeprav sem jih
obravnaval drugje (Balint 2017), se zdi, da tudi te napačno razumejo ali vsaj preveč po-
enostavljajo bodisi strpnost in/ali državno oblast.

Ob razlagi problema politične strpnosti se zdi, da je ta koncept oksimoron. Toda izzivi
politične strpnosti temeljijo na idiosinkratičnih konceptualnih razumevanjih. To zago-
tovo velja za izziv nevtralnosti. Nobena država, zlasti liberalna, ne bo nevtralna do vsega.
Ima svoje vrednote, zlasti vrednote pravičnosti, in bo nevtralna le v določenem razponu.
To pušča veliko prostora, da se vzdrži praks, ki so v nasprotju z njenimi vrednotami, pri
čemer se še vedno upravičeno šteje za nevtralno. Poleg tega pa se strpni državi na splošno
sploh ni treba zadrževati. Strpnost kot splošna politična praksa je skladna s spoštovan-
jem, ravnodušnostjo in vzdržnostjo do posebnih razlik med državljani ter običajno vklju-
čuje to spoštovanje, ravnodušnost in zadrževanje. Zahtevati samo vzdržno strpnost po-
meni po nepotrebnem biti zavezan zelo nedavni pravovernosti. Kljub spremembam, ki so
se od zgodnjega novega veka zgodile v oblikah politične moči, je politična strpnost še
vedno konceptualno koherentna.

TEMA | Peter Balint |  Razlaga politične strpnosti

40



d
5–6/2023

literatura
Balint P (2013): Against Respecting Each Others' Differences, Journal of Applied Philosophy, 30, 254–267.
Balint P (2014): Acts of Tolerance: A Political and Descriptive Account, European Journal of Political
Theory, 13, 264–281.
Balint P (2015): Identity Claims: Why Liberal Neutrality is the Solution, Not the Problem, Political Stud-
ies, 63, 495–509.
Balint, P (2016): The Importance of Racial Tolerance for Anti-Racism’, Ethnic and Racial Studies, 39(1):
16–32.
Balint, P (2017): Respecting Toleration: Traditional Liberalism & Contemporary Diversity Oxford: Oxford
University Press.
Bessone, M (2013): Will the Real Tolerant Racist Please Stand Up? The Journal of Applied Philosophy,
30(3), 209–223.
Churchill, RP (2003): Neutrality and the Virtue of Toleration. V: D. Castiglione in C. McKinnon [ur.], Tol-
eration, Neutrality and Democracy, 65–76. Dordrecht: Kluwer. 
Cohen, AJ (2014): Toleration. Cambridge: Polity.
Cranston, M (1987): John Locke and the Case for Toleration V: S. Mendus in David Edwards [ur.], On Tol-
eration, 99–121. Oxford: Oxford University Press. 
Crick, B (1971): Toleration and Tolerance in Theory and Practice, Government and Opposition 6, 144–171.
Darwall, SL (1977): Two Kinds of Respect, Ethics, 88(1), 36–49.
De Ceva E (2019): The Good of Toleration: Changing Social Relations or Maximising Individual Free-
dom? Crit Rev Int Soc Pol Phil. https://doi.org/10.1080/13698230.2019.1609398
Forst, R (2004): The Limits of Toleration, Constellations, 11(3), 312–325.
Galeotti, AE (2001): Do We Need Toleration as a Moral Virtue, Res Publica, 7, 273–292.
Gray, J (1995). Enlightenment’s Wake: Politics and Culture at the Close of the Modern Age London: Rout-
ledge.
Habermas, J (2004): Religious Tolerance–The Pacemaker for Cultural Rights, Philosophy, 79(1), 5–18.
Heyd, D (2008): Is Toleration a Political Virtue? V: M.S. Williams in J. Waldron [ur.], Toleration and its
Limits (NOMOS 48), 171–194. New York: New York University Press. 
Horton, J (1994): Three (Apparent) Paradoxes of Toleration, Synthesis Philosophica, 17, 7–20. 
Horton, J (1996): Toleration as a Virtue. V: D. Heyd [ur.], Toleration: An Elusive Virtue, 28–43 Princeton:
Princeton University Press.
Jenkinson, SL (1996): Two Concepts of Tolerance: Or Why Bayle Is Not Locke, The Journal of Political
Philosophy, 4(4), 302–321. 
Jones, P (2007): Making Sense of Political Toleration, British Journal of Political Science, 37(3), 383–402. 
Kaplan, BJ (2007): Divided by Faith: Religious Conflict and the Practice of Toleration in Early Modern Eu-
rope. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
King, P (1976): Toleration. London: George Allen & Unwin. 
Lenard, P.T. (2012): Trust, Democracy, and the Challenges of Multiculturalism. Penn State University
Press.
Locke, J ([1690] 1824): Second Letter on Toleration, V: The Works of John Locke in Nine Volumes (12. iz-
daja), l.. 5, 59–138 London: Rivington. 
Meckled-Garcia, S (2001): Toleration and Neutrality: Incompatible Ideals?, Res Publica, 7, 293–313.
Miller, D (1995): On Nationality. Oxford: Oxford University Press. 
Newey, G (1999): Virtue Reason and Toleration. Edinburgh: Edinburgh University Press.
Newey, G (2001): Is Democratic Toleration a Rubber Duck?, Res Publica, 7(3), 315–336.

41



Newey, G (2010). Political Toleration: A Reply to Jones, British Journal of Political Science, 41(1). 223–
227.
Newman, J (1982): Foundations of Religious Tolerance. Toronto: University of Toronto Press. 
Popper, K: (1945). The  Open  Society  and  Its  Enemies,  Volume  1:  The  Spell  of  Plato. London:  Routledge.
Rawls, J (1999): A Theory of Justice. Cambridge, Mass.: Harvard University Press. 
Raz, J (1986): The Morality of Freedom. Oxford: Oxford University Press.
Scheffler, S: (2010). The Good of Toleration. V: S. Scheffler [ur.], Equality and Tradition: Questions of
Value in Moral and Political Theory, 312–336. Oxford: Oxford University Press.
Seligman, A.B. (2003): Tolerance, Tradition and Modernity, Cardozo Law Review, 24(4), 1645–1656.
Soutphommasane, T. (2012): The Virtuous Citizen: Patriotism in a Multicultural Society. Cambridge:
Cambridge University Press.
Tate, J. W. (2016): Liberty, Toleration and Equality: John Locke, Jonas Proast and the Letters Concerning
Toleration. New York: Routledge.
Walzer, M. (1997): On Toleration. London: Yale University Press.
Zagorin, P. (2003): How the Idea of Religious Toleration Came to the West. Princeton: Princeton Univer-
sity Press. 

TEMA | Peter Balint |  Razlaga politične strpnosti

42



d
5–6/2023

Povzetek

Politična strpnost se sprva morda ne zdi nič posebnega. Dolgo časa so bile razprave o
strpnosti predvsem razprave o tem, kaj naj država tolerira in česa ne. Toda zaradi vzpona
liberalne demokratične države, zlasti v politični teoriji, se je politična strpnost soočila s
številnimi konceptualnimi izzivi. Najpomembnejši med njimi je ‘izziv nevtralnosti’: če
naj bi bila država nevtralna, potem ne more imeti vrednot, na podlagi katerih bi lahko
ugovarjala, vrednot, ki so nujna značilnost ortodoksnega razumevanja strpnosti. V tem
prispevku je ta izziv odpravljen, saj prikaže napačno razumevanje tako nevtralnosti kot
tudi same strpnosti. Tako strpnost kot nevtralnost imata smisel le v odnosu do določe-
nega območja. Poleg tega ima strpnost splošni in posebni pomen, toda le posebni pomen
zahteva ugovor in je nujno vrsta vzdržnosti. Države so lahko na splošno strpne in nato
tudi spoštujejo, so ravnodušne ali v smislu ugovora tolerirajo posebne razlike, nad kate-
rimi imajo oblast.

Ključne besede
politična strpnost, izziv nevtralnosti, strpnost, spoštovanje, brezbrižnost, teza o 
simetriji,državna nevtralnost, nestrpnost, državna oblast

Summary

Political tolerance at first glance may not seem like anything of special interest. For a
long time, debates about tolerance were primarily debates about what the state should
and should not tolerate. But with the rise of the liberal democratic state, especially in po-
litical theory, political tolerance has faced many conceptual challenges. The most impor-
tant of these is the 'challenge of neutrality': if the state is supposed to be neutral, then it
cannot have values on the basis of which it could object to something, values that are a
necessary feature of the orthodox understanding of tolerance. This paper addresses this
challenge by demonstrating a misunderstanding of both neutrality and tolerance itself.
Both tolerance and neutrality only make sense in relation to a specific field. Moreover,
tolerance has a general and a specific meaning, but only the specific meaning requires ob-
jection and is necessarily a type of abstention. States may be generally tolerant and then
be respectful, indifferent, or in the sense of objection tolerating specific differences over
which they have authority.

Keywords
political tolerance, the neutrality challenge, tolerance, respect, indifference, symme-
try thesis, state neutrality, intolerance, state power

43



44

Strpnost do 
nestrpnosti kot 

bežanje pred 
moralno 

odgovornostjo
Tomaž Grušovnik

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Strpnost je pomemben element sodobnih liberalnih družb, a včasih se lahko iz
moralne in politične vrline prevesi v problematičen etičen pojav. Eden takih pri-
merov je strpnost do nestrpnosti, ki je posledica nepripravljenosti sprejeti odgo-
vornost za ukrepanje proti ravnanju in dejanjem, ki so nestrpna. Prispevek ana-
lizira ta fenomen z več vidikov in opozori na zapletenost njegove strukture.



d
5–6/2023

namesto uvoda: očrt problema

Zvečer s partnerico pridete domov, avto v miru parkirate pred blokom, nakar doživite šok:
starejši sosed z okna na vas kriči, zmerja vašo partnerko in ji grozi s smrtjo. Kot mlad štu-
dent ste pretreseni, ne veste, kaj narediti, zato izberete vsaj na videz logično nadaljevanje:
pokličete 113. Tako ste se namreč učili v šoli in tako vam je mož v modrem, ki je bil pri po-
uku na obisku kot »strokovnjak iz prakse«, tudi svetoval. A preden se policista prebijeta
skozi mestno gnečo (recimo, da je bil to vzrok njunega dokaj poznega prihoda) in potrkata
na vaša vrata, je soseda vnema že davno minila, pred njegovimi vrati je zdaj že vse nekam
sumljivo mirno in tiho. Ko začnete razlagati, kaj se je zgodilo, se policista, ki z razkorače-
nimi nogami pogumno stojita sredi prehoda iz predsobe v kuhinjo, radovedno ogledujeta
po študentskem stanovanju. Njuna sodba na koncu vašega poročila je odločna: soseda ob
tej uri ne bomo budili, ker to ne bi imelo smisla. Počakajte do jutra in če se incident po-
novi, pokličite vnovič, oni pa bodo prišli takoj, ko bodo lahko – tako kot danes ponoči. Jav -
ni red in mir skupaj z varnostjo občank in občanov je namreč njihova največja prioriteta.

Recimo, da sta policista v tem izmišljenem primeru poskušala ravnati mladima štu-
dentoma, ki sta se obrnila na njiju, v prid. Morda sta na podlagi preteklih izkušenj vedela,
kako naporni so starejši alkoholiki, ki tičijo v svojih stanovanjih in prežijo na mimoidoče,
da jim zagrenijo življenje. Če bi mu potrkala na vrata, ne bi zmerjal le njiju, pač pa bi se na-
slednji dan prav gotovo mladenki in mladeniču maščeval. Lahko bi imeli opraviti s prere-
zanimi gumami, zvitimi vetrobranskimi brisalci, polomljenimi vzvratnimi ogledali, ku-
pom človeških iztrebkov pred vrati stanovanja ali čim podobnim, kar bi reči neprimerno
bolj zapletlo, kot če mladina preprosto sprejme ponižanje in malo pogoltne svoj ponos. Či-
sto možno je seveda tudi, da je gospod imel slab dan, da se nanj zgrinjajo črni oblaki dolgov
ali neugodnih zdravstvenih izvidov, ki jih dejstvo, da možakar rad pogleda v kozarec, dela
še grozljivejše. Morda sta torej policista v tem primeru torej res ravnala tako, da sta po eni
strani mladino obvarovala pred hujšimi nevšečnostmi, po drugi pa hkrati izkazala tudi ra-
zumevanje za gospodov greh, nehoteni, a razumljivi zdrs v kršitev javnega reda in miru, če
ne celo kazenskega zakonika.

Toda včasih se v sorodnih primerih vendarle zdi, da ne gre zgolj za modro preudar-
nost, temveč za nenavaden moralni pojav: strpnost do nestrpnosti, za primer, ko se ljudje
– morda posnemajoč žrtve stockholmskega sindroma – namesto na stran žrtve postavimo
na stran storilca, za katerega naenkrat najdemo obilico razumevanja, medtem ko začnemo
oškodovanca celo že malo sumiti, da je s svojim provokativnim vedenjem morda sam izzi-
val usodo, zaradi česar si je pravzaprav zaslužil karmično kazen.

Ta  spis posvečam fenomenu, ki tiči za slednjo razlago zgornjega fiktivnega primera:
strpnosti do nestrpnosti. Zanimajo me torej tisti primeri našega ravnanja, kadar toleri-
ramo nedopustno vedenje nekoga, pri čemer lahko lastno ravnanje nazadnje interpreti-
ramo kot moralno zaželeno, kot primer našega »dobrega« in »ustreznega« ravnanja, odraz
naših vrlin strpnosti in razumevanja – vse to pa z namenom, da se izognemo svoji moralni

45



odgovornosti. Najprej bo premislek zavil v natančnejšo analizo tega pojava, nato pa v etio-
loške vode, kjer bom skušal analizirati možne razloge zanj.

Ob tem naj že na začetku poudarim, da sam vidim strpnost oziroma toleranco kot po-
memben element sodobne demokratične liberalne družbe. Zavedam se, da je pojem včasih
zlorabljen in celo strukturno problematičen (še posebej v navezavi na medkulturno pro-
blematiko – prim. Brucar 2010), kar želim konec koncev pokazati tudi sam. Toda prepri-
čan sem, da to še ne pomeni, da ga velja vreči na smetišče zgodovine. Danes, ko imam ob-
čutek, da smo priča družbeni politični polarizaciji in naraščanju pritiska po konformizmu
skupaj s kopnenjem nekaterih pravic, ki so se še pred desetimi leti zdele samoumevne (de-
nimo pravica do splava), je po mojem mnenju potrebno pojem zagovarjati kot pomembno
politično orodje. Če je toleranca torej problematična, naj se njeno pojmovanje prečisti, ne
pa, da se konceptu v celoti odpovemo. Zgodovinsko-politično je namreč vezan na Lockovo
ločitev države od cerkve, pri čemer naj slednja skrbi za odrešitev duš svojih vernikov,
medtem ko je prvi nad vsemi državljankami in državljani zaupana oblast izključno nad ci-
vilnimi dobrinami (bona civilia), kot so življenje, svoboda, telesna nedotakljivost in za-
sebna lastnina (Locke 1994, 34). Ta ločitev je nujna, saj je garant osebnih svoboščin in
tega, kar je Isaiah Berlin (1969) imenoval »negativna svoboda«, torej svoboda pred vmeša-
vanjem drugih v mojo zasebnost, kar pa je seveda temelj sodobnih demokratično-liberal-
nih političnih sistemov, saj brez nje pristanemo v čudaških »iliberalnih« demokracijah, ki
niso – kot je to vedel že John Stuart Mill (prim. 2003) – nič drugega kot tiranije večine.

Opredelitev pojava strpnosti do nestrpnosti
zaradi bežanja pred odgovornostjo

Osnovni moralno-politični pojav, ki ga želim obravnavati v tem spisu, je strpnost do
nestrpnosti zaradi izogibanja odgovornosti. V uvodnem delu sem ta fenomen skušal naj-
prej prikazati opisno-esejistično. Povzamemo lahko, da gre za neupravičeno toleriranje
dejanj, do katerih sicer ne bi smeli biti strpni, to pa zaradi tega, ker se želimo izogniti svoji
moralni odgovornosti.

Čeprav gre za na videz dokaj preprost pojav, pa je ta v resnici bolj zapleten, kot si
morda mislimo, če se vanj ne poglobimo, to pa zaradi dveh razlogov: najprej je težava v
opredelitvi tega, do česar ne bi smeli biti tolerantni (torej tistih dejanj, ki so onkraj strpno-
sti in jih upravičeno ne le ne smemo tolerirati, pač pa smo jih dolžni obsojati, pri čemer je
vsaka naša popustljivost do njih že moralno obremenilna), potem pa tudi v opredelitvi
»bega pred odgovornostjo«, saj le-ta predpostavlja, da se svoje odgovornosti že zavedamo
in da se torej nahajamo v stanju, ki je sorodno temu, kar sem sam imenoval »hotena ne-
vednost« (Grušovnik 2020) in ki ga spremlja vrsta protislovij. Pojdimo po vrsti.

TEMA |  Tomaž Grušovnik |  Strpnost do nestrpnosti kot bežanje pred moralno odgovornostjo

46



d
5–6/2023

Strpni rasist in nedopustni popustljivež

Strpnosti se drži več paradoksov, eden od njih je povezan s problemom tega, kar lahko
imenujemo »paradoks strpnega rasista« (Forst 2017). Strpni rasist je nekdo, ki se vzdrži
vmešavanja v življenje in ravnanje ljudi, ki imajo drugačno barvo kože kot on sam (ali ona
sama). Če strpnost definiramo kot »zavrnitev … prepovedi ali resnega vmešavanja v vede-
nje, ki ga imamo za sporno« (Horton 1998, 28), potem se zdi, da bi morali človeka, ki se mu
zdi ravnanje Azijcev sporno, a ga tolerira, imeti za strpnega. Še več: zdi se, da bi po tej defi-
niciji morali ljudi, ki so polni predsodkov do drugih, a jih tolerirajo, imeti za moralno
boljše od onih, ki so brez predsodkov. Prvi problem opredelitve tolerance je torej v tem, da
lahko to, kar se zdi nemoralni odnos (rasizem, šovinizem, homofobija itd.), spremeni v
vrlino, seveda pod pogojem, da ga tisti, ki tak odnos ima, navzven ne izraža in se zadrži
ravnanja v skladu z njim. Očitno je torej, da bo imelo smisel govoriti o strpnosti zgolj, ka-
dar bomo znali predhodno določiti, kaj so sprejemljivi moralni odnosi do drugih in kaj ne:
toleriranje Azijcev, muslimanov ali istospolnih porok v resnici ne more biti kar brez za-
držka vrlina, saj bi to pomenilo, da jih zasebno lahko upravičeno sovražimo, dokler tega
svojega občutja ne izražamo javno in jim zaradi tega ne škodujemo. Takoj pa vidimo, da
takšni predsodki ne morejo biti temelj strpnosti, pač pa morajo biti izkoreninjeni v celoti.
Strpni rasist ni nekdo, ki ga moramo pohvaliti zaradi njegove tolerance, pač pa nekdo, ki
ga moramo grajati zaradi njegovih moralno nedopustnih predsodkov, ki so neutemeljeni.
Posledično rasist ni nekdo, ki mora postati strpen, pač pa nekdo, ki se mora ozdraviti svo-
jih predsodkov. Bojim se, da populistični sofizem ekstremne desnice velikokrat temelji
rav no na tej (morda včasih celo načrtni) nedoslednosti: da neukrepanje v skladu z nedo-
pustnim moralnim predsodkom prikaže kot svojo veliko vrlino.

Paradoks strpnega rasista pa ima tudi svojo hrbtno stran, in sicer nekoga, ki je strpen
do tega, do česar v resnici ne bi smel biti. Paradoks, na katerega naletimo tukaj, je v tem, da
se »zdi moralno pravilno ali celo zaželeno, da toleriramo, kar je moralno napačno.« (Forst
2017). Primer osebe, ki bi tolerirala to, česar ne bi smela – imenujmo jo »nedopustni po-
pustljivež« – je torej ta, ki permisivno spregleda takšne kršitve, ki jih ni dopustno toleri-
rati, pri čemer to svojo lastnost razume kot vrlino strpnosti. Kot lahko vidimo, nedopustni
popustljivež ustreza značaju nekoga, ki bi bil strpen do nestrpnosti, res pa je, da je sedaj še
potrebno opredeliti takšna ravnanja, ki si tolerance ne zaslužijo.

Ta naloga pa se znova izkaže za precej težavno: bistvo strpnosti je namreč v tem, da
smo tolerantni do nečesa, kar ravno gre preko meje tega, s čimer se ne strinjamo in česar
ne odobravamo. Če bi se sedaj namreč preveč ustrašili tega, da bomo postali nedopustni
popustljiveži in preveč »zategnili« pas okoli tega, kar je še dopustno tolerirati, potem bi
lahko pristali v situaciji, ko bi si zgolj zamišljali, da smo strpni, a bi v resnici bili podobni
strpnemu rasistu. Če si sposodim razmislek Jacquesa Derridaja na temo gostoljubnosti
(prim. Derrida 2000), bi morda smel trditi, da je osnovna poanta strpnosti ravno v tem, da
smo tolerantni do tistega, s čimer se ne strinjamo: če bi namreč bili strpni zgolj do tega, do
česar smo nevtralni, potem sploh zares ne bi bili strpni. Prava strpnost je torej tista, ki je
tolerantna brez kalkulacije, ki je odprta in dopuščujoča  podobno, kot je predpogoj gosto-

47



ljubnosti to, da je sprejemajoča brez računa; takoj ko namreč začne kalkulirati z gostom,
že ni več prava gostoljubnost, pač pa morda turistična industrija, ki si v zameno za svojo
uslugo obeta korist.

Ta razmislek nas, priznam, v nekem smislu vrne na začetek, saj se lahko zavrtimo v
krogu – če skupaj z Derridajem rečemo, da je prava strpnost tista, ki je absolutno strpna,
potem pristanemo ravno pri nedopustnem popustljivežu, ki tolerira tudi morilce in druge
zločince. Kar bomo torej najbrž morali narediti, je priznati, da ostre meje strpnosti ne ob-
stajajo in da imamo opraviti s kontinuumom, v katerem dejanja prehajajo od absolutno –
če mi je dovoljeno uporabiti ta grdi izraz – netolerabilnih preko  onih, ki jih lahko pogojno
toleriramo, do tistih, ki bi jih v strpni družbi morali sprejemati, pri čemer moramo imeti v
mislih problem strpnega rasista in z njim dejstvo, da strpnost do tega, kar je posledica na-
ših zakoreninjenih nedopustnih predsodkov, ne more biti »strpnost« v pravem pomenu
besede. Poglejmo torej primer: naklepni umor nekoga je gotovo vrsta v vseh pogledih ne-
dopustnega ravnanja in toleriranje česa takega (denimo toleriranje umora Džamala Ha-
šokdžija) je paradigmatiski primer nedopustnega popustljiveža. Drug primer, kjer imamo
opraviti s pogojno tolerabilnimi dejanji, je morda uporaba pornografije na javni razstavi
ali predstavi (takšno ravnanje je na meji dopustnosti in od tega, ali ga bomo tolerirali, je
odvisno marsikaj drugega, kar je povezano s kontekstom). Tretji primer ravnanja, ki ga
moramo tolerirati, četudi se morda z njim ne strinjamo, je prekomerno uživanje alkohola
pri kakšni osebi. Čeprav morda menimo, da je moralno problematično škodovati samemu
sebi, pa je izbira, da se nekdo napije, če pri tem ne ogroža drugih, vendarle del svobodne
odločitve posameznika. Četrti primer, kjer pa sploh ne gre za strpnost, pač pa za neupravi-
čen predsodek, pa bi bilo nereagiranje na javno poljubljane istospolnih partnerjev.

Kaj smemo zaključiti na podlagi rečenega? Najprej to, da je tisti značaj, ki pride v po-
štev pri razmisleku o strpnosti do nestrpnosti očitno nedopustni popustljivež, torej tisti,
ki permisivno spregleda takšne kršitve, ki jih ne bi smel, a pri tem misli, da je strpen (ki
torej strpnost zamenja za permisivnost in popustljivost). Drugič pa, da je kršitve, ki jih ne
bi smeli tolerirati, včasih težko natančno opredeliti, da pa vendarle smemo reči, da sodijo
sem vse večje moralne kršitve, torej takšna dejanja, ki strežejo po življenju, omejujejo svo-
bodo, uničujejo lastnino in izvajajo fizično nasilje. Sta bila policista v zgoraj izmišljenem
primeru potemtakem nedopustna popustljiveža? Gotovo v toliko, v kolikor je dejanje, ki
sta ga spregledala, grožnja z življenjem in najbrž tudi kršenje 6. člena zakona o varstvu
javnega reda in miru. Toda ali gre v tem primeru zares za strpnost do nestrpnosti zaradi
bega pred odgovornostjo? Rečeno drugače: nekdo je lahko nedopustni popustljivež, toda
razlika je, ali to počne motivirano z željo, da se reši odgovornosti ali morda zgolj naklju-
čno. Če gre za prvi primer, je krivdnost nedvomno večja, in sicer zato, ker lahko imamo na-
črten beg pred odgovornostjo za podobno obremenilen kot hoteno nevednost, s pomočjo
katere se želimo načrtno otresti krivde za neko določeno dejanje (za razpravo o krivdnosti
hotene nevednosti prim. Sarch 2018).

TEMA |  Tomaž Grušovnik |  Strpnost do nestrpnosti kot bežanje pred moralno odgovornostjo

48



d
5–6/2023

Analiza bega pred odgovornostjo

Beg pred odgovornostjo je pojem, ki je v pogovoru zlahka razumljiv, pogosto se tudi pojav -
lja v eksistencialistični literaturi in je po zaslugi Kierkegaarda, Heideggerja in Fromma
postal tudi širše znan. Toda kako natančneje opredeliti ta pojav? Na epistemski ravni
smemo morda trditi, da je zanj bistveno seveda to, da se oseba, ki beži pred svojo odgovor-
nostjo, le-te tudi zaveda. V moralnem smislu je njegov predpogoj na eni strani obstoj de-
janske odgovornosti bežeče osebe in na drugi strani neutemeljeno zavračanje te odgovor-
nosti. Povedano v navezavi na policista iz uvodnega primera: da bežita pred odgovornostjo,
bi smeli reči v primeru, ko bi bila intervencija pri gospodu nujna odgovornost, ki bi se je
zavedala, a bi se jo odločila zavestno in neutemeljeno zavrniti.

Takoj vidimo, da takšna opredelitev s sabo prinese kup epistemskih težav, kadar mora
zunanji opazovalec (torej tretja oseba) presojati o begu pred odgovornostjo nekega moral-
nega vršilca. Problem je namreč v tem, da lahko slednji zmeraj trdi, da »se v resnici« svoje
odgovornosti sploh ni zavedal. Seveda mu v tem primeru lahko rečemo, da bi »se je moral
zavedati« saj ignorantia non excusat – nevednost ne opravičuje –, toda kot lahko vidimo,
mu v tem primeru lahko očitamo zgolj brezbrižnost, ne pa tudi bega pred odgovornostjo:
za slednje je namreč nujno, da dokažemo, da se je posameznik zavedal odgovornosti, pred
katero je bežal (sam pojem »bežati pred« zahteva, da se tega, pred čemer bežimo, tudi za-
vedamo, kot smo to opredelili zgoraj). V praksi torej ni enostavno nekomu, ki se izmika
odgovornosti, dokazati, da pred njo tudi zares beži. V našem primeru policistov je to
morda še najlažje, saj je očitno, da mora policist po poklicni dolžnosti poznati svojo odgo-
vornost, zato bi zelo težko trdil, da »se ni zavedal, da je odgovoren uveljavljati zakon«, saj
je to del njegove vsakdanje službe, o tem se je poučeval, priznavanje nevednosti na tem po-
dročju pa bi pravzaprav pomenilo, da je zrel za odpoved delovnega razmerja, saj v primeru,
kadar ne pozna svoje odgovornosti, očitno ni kompetenten za opravljanje svoje službe.
Toda v drugih praktičnih primerih, kjer poznavanje lastne odgovornosti ni del poklica, je
situacija zahtevnejša. Morda bi za starše, ki načrtno ne nagovorijo svojega mladoletnega
otroka, za katerega sumijo, da je zabredel v zlorabo drog, smeli trditi, da bežijo pred odgo-
vornostjo, saj je skrb za otroke očitna odgovornost staršev. Toda ali zares smemo za ne-
koga, ki vztraja v svoji službi, kljub temu da ne izpolnjuje dolžnosti, reči, da beži pred od-
govornostjo do samega sebe in polne realizacije svojih potencialov (kot bi to morda hoteli
eksistencialisti)? Tukaj nastopi kup težav: morda se ta oseba te odgovornosti res sploh ne
zaveda, morda tega niti ne čuti kot odgovornost itn. Je beg pred odgovornostjo, če ob po-
gledu na migranta ali brezdomca pogledam stran oziroma se niti ne odločim iti na kraj,
kjer obstaja verjetnost, da ga bom srečal? Bežim pred odgovornostjo, če načrtno dvomim v
podnebne spremembe? Morda – vendar le v primeru, če lahko verodostojno dokažem, da
se svoje odgovornosti v teh primerih tudi jasno zavedam (toda pozor: ta zahteva nas zopet
postavlja v neprijetno situacijo, saj bi se v primeru, kadar se zavedamo svoje moralne od-
govornosti do brezdomca, a pogledamo proč, lahko zdeli bolj krivi od nekoga, ki se te odgo-
vornosti sploh ne zaveda – kar je paradoks, podoben tistemu zgornjemu v navezavi na

49



strpnost, kjer se je zdelo, da je strpni rasist moralno boljši človek od nekoga, ki predsodkov
sploh nima).

A vrnimo se nekoliko nazaj: rekli smo, da mora odgovornost biti zavrnjena neuteme-
ljeno, če naj zares gre za beg pred odgovornostjo. Čeprav gre za na videz majhen in nepo-
memben dodatek, se ta izkaže za ključnega takoj, ko bi imeli opraviti s primerom, kadar
nekdo zavrača eno odgovornost zato, da lahko sprejme pomembnejšo. Vrnimo se k našima
policistoma: recimo, da bi bila pojasnitev, s katero policista s tem, ko ne gresta budit pija-
nega soseda, dejansko zavarujeta študenta pred hujšimi posledicami, ki bi zanju sledile
naslednji dan (prerezane gume, nevarnost dodatnega nasilja, razbita okna), pravilna. 
Takrat bi v resnici smeli trditi, da policista vendarle nista bežala pred svojo odgovornostjo
uveljavljanja javnega reda in miru, pač pa sta to odgovornost zanemarila zato, ker sta spre-
jela višjo odgovornost pomoči pri varovanju državljank in državljanov – dveh mladih štu-
dentov –, pač v skladu s tem, kar sta na podlagi svojih bogatih izkušenj s tovrstnimi inter-
vencijami vedela in znala.

Dobro: če svet morda ni popoln, če sta policista izkušena in dobronamerna, tako da nju-
nega primera ne moremo šteti kot primer strpnosti do nestrpneža zaradi bega pred odgovor-
nostjo, mar potem sploh obstaja kaj takega, kar bi lahko označili kot tak primer? Nedvomno:
pomislimo na učitelja, ki opazi, da so učenci nasilni do sošolca, a se odloči, da bo zamižal na
obe očesi. V tem primeru imamo nekoga, ki ima odgovornost zaščititi vse učence, ki pa se
hkrati zavestno odreče tej odgovornosti brez upravičljivih razlogov. Lahko si tudi zamislimo
šefa, ki ve, da njegov neposredno podrejeni uslužbenec žali in diskriminira sodelavca mi-
granta na delovnem mestu, a se odloči, da glede tega ne bo ukrepal. Tudi tukaj imamo nekoga,
ki ima odgovornost ukrepati, ki se te odgovornosti zaveda, ki pa se pred njo umakne. Ugoto-
vimo torej lahko, da je verjetno kar precej takšnih primerov, za katere bi smeli trditi, da pred-
stavljajo primer strpnosti do nestrpnosti zaradi bega pred odgovornostjo. Zdaj se nam gotovo
sme zastaviti vprašanje, kaj bi lahko bili razlogi za takšno ravnanje?

Etiologija strpnosti do nestrpnosti zaradi bega
pred odgovornostjo

Morda bi lahko trdili, da je razlog za beg pred odgovornostjo dokaj enostaven: strah pred
negativnimi posledicami za našo osebo, če bi ukrepali v zvezi s tem, kar imamo za nemo-
ralno ali celo protizakonito ravnanje. Če se vrnemo k našemu primeru obeh policistov, bi
njun razlog za neukrepanje lahko bil preprosto strah, da bosta vznemirila soseda in si s
tem nakopala nevšečnosti ter »po nepotrebnem« zapletla življenje. Morda je tak strah
pred prevzemom odgovornosti dokaj pogost: ljudje ne želijo pomagati šibkemu, kadar vi-
dijo, da kdo koga pretepa, ker se bojijo, da jo bodo potem še sami skupili – tako so raje
strpni do nestrpnežev, kot da bi sprejeli odgovornost pomagati človeku v stiski.

TEMA |  Tomaž Grušovnik |  Strpnost do nestrpnosti kot bežanje pred moralno odgovornostjo

50



d
5–6/2023

Če ta »strah pred negativnimi posledicami« pojmujemo dovolj široko, lahko vanj vklju-
čimo ne le bojazen, da nas bo kdo fizično poškodoval ali nam povzročil materialno škodo,
pač pa tudi kot izgubo dobrin, ki jih uživamo. Tako bi lahko denimo »strah« šefa iz zgornjega
primera pojmovali predvsem kot »nepotrebno komplikacijo« na delovnem mestu, kot nekaj,
s čimer se bo potrebno ukvarjati in kar bo načelo miren in spokojen tok biznisa pa tudi
vzdušja na delovnem mestu. »Strah« bi v sklopu bega pred odgovornostjo lahko pojmovali
tudi kot soočenje s samim sabo ali s svetom, s svojo lastno kontingenco ali z nepravičnostjo
sveta: sprejemanje odgovornosti po navadi namreč terja ukvarjanje z mučnimi dejstvi, ki
razkrivajo temeljno krivičnost sveta. Ukvarjanje z delovnimi pogoji migranta bi lahko tako
na dan spravilo cel kup nevšečnih spoznanj, od nepravične in krute usode, ki je nenadoma
prizadela človeka, do težkih bivanjskih pogojev, v katere je vržen. A kot je znano, težkih in
neprijetnih resnic o svetu ljudje ne maramo preveč, še sploh, če naznačujejo krivičnost
sveta, dejstvo, da te lahko kljub trudu doleti slaba usoda, zaradi česar izgubiš vse: ljudje se
raje zatečemo k »hipotezi pravičnega sveta« (prim. Lerner 1980) in si svet pojasnimo kot
urejen in predvidljiv, kot da bi se soočali s kontingenco. Povzamemo torej lahko, da so ra-
zlogi za beg pred sprejemanjem odgovornosti povezani z bojaznijo za lastno fizično dobrobit
in strahom glede izgube udobja, povrhu vsega pa še z eksistencialnimi razlogi, ki vključujejo
nepripravljenost soočiti se z mučnimi resnicami o nas in o svetu.

Toda v tej točki se zgodba še ne konča, pač pa še dodatno zaplete: beg pred odgovor-
nostjo lahko namreč z dokajšnjo verjetnostjo pri posamezniku sproži kognitivno diso-
nanco, saj gre za misel, ki se ne sklada z običajno samopodobo o nas kot o dobrih in pošte-
nih ljudeh (prim. Grušovnik 2018, 45−46, 48−50). Kognitivna disonanca je poseben
psihološki pojav, ki ga je prvi z istoimensko teorijo opisal Leon Festinger (1957), predvi-
deva pa, da se bo oseba, ki se znajde v konfliktu misli, le-tega poskušala znebiti, in sicer na
kar najhitrejši in najmanj naporen način. Običajen primer, s katerim v literaturi ilustri-
ramo kognitivno disonanco, je povezan s kajenjem: recimo, da je oseba A (1.) prepričana,
da je dolgo življenje zaželeno, da (2.) ve, da kajenje skrajšuje življenje in da (3.) kadi. Med
mislimi (1), (2) in (3) vlada očitna napetost – kognitivna disonanca – in v skladu s teorijo
se je bo oseba želela znebiti. To seveda lahko naredi tako, da preneha kaditi, a težava ta-
kega pristopa je v tem, da je odvajanje od kajenja zelo težavno; veliko lažje je zamenjati ali
se izogibati misli (2) (»Imam gene za kajenje, meni kajenje ne škoduje«), odstraniti misel
(3) (»YOLO – živi se samo enkrat in bolje je živeti kratko in sladko, kot pa dolgo in grenko
življenje.«) ali dodati novo misel (4.) (»Nehal bom za novo leto«). Kakšna pa bi bila kogni-
tivna disonanca v primeru bega pred odgovornostjo? Beg pred odgovornostjo je moralno
izrazito negativno zaznamovan, saj je ta, ki si zatiska oči pred svojo odgovornostjo, nemo-
ralen oziroma je strahopeten. Za osebo, ki se odgovornosti izogiba, je tako verjetno, da bo
svoje ravnanje racionalizirala, morda tako, kot je Don Kihot slikovito racionaliziral dej-
stvo, da je pustil Sanča na cedilu in mu obrnil hrbet, z aristotelsko analizo vrline, pri če-
mer je svojo strahopetnost prikazal kot pogum (prim. Grušovnik 2022, 81−84). Teorija ko-
gnitivne disonance kot rečeno namreč predvideva, da bomo v primeru, kadar se soočamo s
trkom misli, spremenili tisto misel, ki jo v danem trenutku pač lahko: in bistveno lažje je
pretolmačiti lastno ravnanje, kot pa ga opustiti in se soočiti z nevarnostjo in ceno spreje-

51



manja odgovornosti ali sprejeti boleče dejstvo, da sem strahopetnež oziroma nemoralnež,
ker bežim pred odgovornostjo. Morda velja to ilustrirati nekoliko nadrobneje: vzemimo
zgornji primer šefa, ki se ne odloči reagirati na rasizem podrejenega. Šef lahko ima sledeče
misli: (1.) rasizem je moralno nedopusten, (2.) dolžni smo se odzvati na moralno proble-
matično ravnanje, (3.) ne odzovem se na rasizem zaposlenega, kar pomeni, da se s svojim
begom pred odgovornostjo (s tem, da se ne odzove na rasizem zaposlenega) znajde v ko-
gnitivni disonanci. Le-to lahko sedaj razreši bodisi tako, da zaposlenega vendarle nago-
vori, bodisi tako, da zanika katero od misli (2) ali (1) oziroma vstavi novo misel (4). Da bi
zanikal (2), je malo verjetno, kajti ideja, da smo moralna bitja, ki smo dolžna sankcionirati
krivice, je v nas močno zakoreninjena, kot sem omenil zgoraj. Da bo zanikal (1) in trdil, da
je rasizem upravičeno stališče, je znova bolj malo verjetno, saj je tudi ta misel v liberalnih
deželah kolikor toliko močno zakoreninjena v glavah ljudi. Še najverjetneje je, da bo vstav -
ljal nove misli, rekoč, da morda obravnava zaposlenega sploh ni primer rasizma, da gre
morda zgolj za šalo, da si drugi zaposleni morda zasluži nekoliko šikaniranja, ali pa celo,
da bi z ukrepanjem po nepotrebnem vznemirjal tok delovnega procesa in ostale zaposlene.
V slednjem primeru bi se odzivu na rasizem izognil na način, da bi svoje ravnanje celo in-
terpretiral kot vrlino; dolžnost odziva na nemoralno ravnanje bi opustil zato, ker sprejema
pomembnejšo dolžnost, in sicer skrb za skupnost delavcev, za nemoten tok dela, za to, da
ljudi »po nepotrebnem« ne vznemirja (njegova opustitev odgovornosti za preganjanje ra -
sizma zaposlenih bi tako zanj postala utemeljena). Tako si ga lahko naposled zamislimo,
kako svoj beg pred odgovornostjo preinterpretira v vrlino, v strpnost do drugače mislečih,
v toleranco do »humorja« zaposlenih, saj je sam »sprejemajoča« oseba. Zamislimo si ga
lahko celo, kako se rasističnim šalam nasmeje, pa čeprav se mu ne zdijo smešne, vse se-
veda samo zato, da pri zaposlenem ne bi vzbujal občutka, da se neprimerno vede zgolj zato,
ker ima drugačen smisel za humor. Ne vmešavati se v način, kako se zaposleni zabavajo,
namreč pomeni, da nisi čistunski in pikolovski, kar pa je gotovo tudi svojevrstna vrlina,
mar ne? Tako naposled pristanemo v paradoksnem svetu, kjer strpnost do nestrpnosti za-
žari kot vrlina.

Priznam, da je zgornji primer nekoliko poenostavljen in da počiva na špekulacijah
glede prepričanj drugih: seveda je povsem možno, da se šef odkrito požvižga na rasizem
drugih, da mu to, da je nemoralna oseba, sploh ni bog ve kako važno, lahko si zamislimo
tudi, da ravnanja zaposlenega sploh ne prepozna kot rasizem in da se šalam kot bebast reži
skupaj s svojimi zaposlenimi. Toda kljub temu moramo pustiti odprto možnost, da pojem
strpnosti vsaj od časa do časa ljudje razširimo tako, da ga lahko uporabimo kot kamuflažo
za svojo nepripravljenost prevzeti moralno odgovornost, povezano s preganjanjem
nestrpnosti: in tako nestrpnost spremenimo v nekaj, kar je deležno zaščite pod okriljem
domnevne »strpnosti«.

TEMA |  Tomaž Grušovnik |  Strpnost do nestrpnosti kot bežanje pred moralno odgovornostjo

52



d
5–6/2023

namesto zaključka: še več težav …

Toda bodimo pozorni: če šef v zgornjem primeru preinterpretira svoje ravnanje v primer
strpnosti, potem strogo vzeto ne moremo reči, da beži pred svojo odgovornostjo, saj je rav -
no prepričan, da jo sprejema v polni meri. Težava bega pred odgovornostjo je torej v tem,
da ga pogosto spremlja zanikanje in racionalizacija, kar ravno pomeni, da ta beg preneha
biti beg na zavestni ravni. To, s čimer imamo torej opraviti v tem primeru, je sorodno te-
žavi hotene nevednosti: racionalizacija v sklopu bega pred odgovornostjo namreč iz opu-
stitve odgovornosti naredi vrlino, medtem ko hotena nevednost podobno iz nevednosti
naredi modrost. Poglejmo to težavo nekoliko natančneje.

Kot je opozoril Alfred Mele (2001) v navezavi na samoprevaro, sta paradoksa, ki se
držita tovrstnih epistemskih fenomenov, pravzaprav dva – najprej gre za statični para-
doks, namreč za zahtevo, da v stanju hotene nevednosti hkrati vem in ne vem da p, potem
pa še za dinamični paradoks, ki vsebuje zahtevo, da nameravam nekaj, česar ne smem ve-
deti: »Če samoprevaranti varajo sami sebe, se lahko vprašamo, kaj je to, kar vodilni nameri
preprečuje, da bi spodkopala svoje lastno učinkovito delovanje?« (prav tam, 8). Problem
dinamičnega paradoksa samoprevare je torej vprašanje, kako je mogoč tak psihološki pro-
ces, pri katerem je za uspeh ključno tako poznavanje kot nepoznavanje namere? Melejev
odgovor na te paradokse je sprva zavrnitev »mentalne eksotike«, torej postulacije »neza-
vednih mentalnih stanj«, in konstrukcija tako imenovanega »deflacijskega pristopa«: pre-
pričan je, da je možno fenomene, kot je samoprevara, pojasniti z motiviranim oblikova-
njem pristranskih prepričanj (več o tem v Grušovnik 2022, 191−192). Lahko njegovo
strategijo uporabimo tudi mi? Morda – toda če jo, potem tistih primerov, kjer nekdo svoje
zavračanje odgovornosti razume kot vzoren primer strpnosti, strogo vzeto ne moremo več
imenovati »beg pred odgovornostjo«, saj ta oseba, ki je svoje ravnanje preinterpretirala
kot moralno, pred ničemer več ne beži, ker je ravno odstranila vzrok svojega bega. Poslej je
beg pred odgovornostjo iz njene perspektive pravzaprav zgolj tek v moralno pravo smer.
Paradoks racionalizacije bega je torej v tem, da za tistega, ki se mu uspe na tak način pre-
slepiti, to sploh ni več beg, pač pa morda prostovoljna rekreacija: zlikovec, ki bi se uspešno
prepričal, da pred policijo ne beži zato, ker ne želi, da ga ujamejo, pač pa zato, ker je na džo-
gingu, dejansko pred policijo ne bi več bežal, pač pa bi prostovoljno tekel. A če si je slednji
primer zelo težko zamisliti, z razumevanjem tovrstnih postopkov pri bolj vsakdanjih pri-
merih ni takšnih težav. Šefa, ki dopuščanje šovinističnega, homofobnega ali rasističnega
zmerjanja razume kot »ustvarjanje dobrega vzdušja na delovnem mestu za večino zapo-
slenih«, si je veliko lažje zamisliti; če pa je tako, potem je tej osebi zanikanje lastnega ne-
sprejemanja odgovornosti uspelo – dejansko je prenehal bežati pred svojo odgovornostjo
in se še bolj udobno namestil v svojem naslonjaču. Strpnost do nestrpnosti kot posledica
bega pred odgovornostjo ima torej to prekanjeno značilnost, da sama sploh ni več nikakr-
šen beg, saj je nedopustni popustljivež že uspešno zbežal pred samim sabo. Še drugače:
strpnost do nestrpnosti, dojeta kot vrlina, in beg pred odgovornostjo ne moreta obstajati
hkrati, kajti takoj, ko se pojavi prva, drugi izgine. Morda je torej strpnost do nestrpnosti si-

53



cer res lahko posledica bega pred odgovornostjo, in sicer v toliko, v kolikor je del racionali-
zacijske strategije lastnega ravnanja, ki jo je sprožila kognitivna disonanca oziroma po-
treba po hkratnem zavračanju odgovornosti in vzdrževanju določene samopodobe ozi-
roma prepričanj. Toda v trenutku, ko je razglašena za vrlino, preneha biti beg pred
odgovornostjo in včasih postane celo udobje in uživanje v lastni moralni samopodobi.
Trdovratna težava nedopustnega popustljiveža je v tem, da najde tisoč in en razlog, da zju-
traj, ko se pogleda v ogledalo, tam najde poštenega in krepostnega državljana (prim. Gru-
šovnik 2017, 51). Kot bi rekel Joseph Butler, anglikanski škof iz prve polovice osemnaj-
stega stoletja, ki se je v svojih pridigah posvečal samoprevari, je problem krivičnika v tem,
da ima zaradi svojih manipulacij samega sebe mirno vest (prim. Grušovnik 2022, 71−78).

literatura
Berlin, Isaiah: Four Essays on Liberty. London: Oxford University Press, 1969.
Brucar, Lilijana: Multikulturalizem in diskurz tolerance v dobi globalnega kapitalizma in neorasizma. Šol-
sko polje 21/5-6(2010), 151−180.
Derrida, Jacques: Of Hospitality. Stanford: Stanford University Press, 2000.
Festinger, Leon: A Theory of Cognitive Dissonance. Stanford: Stanford University Press, 1957.
Forst, Rainer: Toleration. Stanford Encyclopedia of Philosophy. Ur. Edward N. Zalta. 2007. URL:
https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/toleration/. (dostop 9. 4. 2023)
Horton, John: Toleration as a Virtue. Toleration: An Elusive Virtue. Ur. David Heyd. Princeton: Princeton
University Press, 1998, 28−43
Grušovnik, Tomaž: Moralke. Ljubljana: LUD Šerpa, 2017.
Grušovnik, Tomaž: Hotena nevednost. Ljubljana: Slovenska matica, 2020.
Grušovnik, Tomaž: Midva ne bova rešila sveta! Ljubljana: Mladinska knjiga, 2022.
Lerner, Melvin: The Belief in a Just World: A Fundamental Delusion. New York: Springer, 1980)
Locke, John: Pismo o toleranci. Časopis za kritiko znanosti 22/164-165(1994), 29−73.
Mele, Alfred: Self-Deception Unmasked. Princeton: Princeton University Press, 2001.
Mill, John Stuart: Utilitarizem; in O svobodi. Ljubljana: Krtina, 2003.
Sarch, Alexander: Willful ignorance in law and morality. Philosophy Compass 13−5(2018). URL:
https://doi.org/10.1111/phc3.12490. (dostop 10. 4. 2023)

TEMA |  Tomaž Grušovnik |  Strpnost do nestrpnosti kot bežanje pred moralno odgovornostjo

54



d
5–6/2023

Povzetek

Strpnost je pomemben element sodobnih liberalnih družb, vendar se lahko včasih iz
moralne in politične vrline spremeni v problematičen etični pojav. Tak primer je strpnost
do nestrpnosti, ki je posledica nepripravljenosti sprejeti odgovornost za ukrepanje proti
nestrpnemu vedenju in dejanjem. Članek predstavlja kompleksno strukturo tega moral-
nega pojava, pri čemer se osredotoča na dva glavna elementa: konceptualno analizo
strpnosti do nestrpnosti, ki obravnava problem »strpnega rasista« in »nedopustnega po-
pustljiveža«, ter bega pred odgovornostjo. Analiza pokaže, da strpnost do nestrpnosti za-
greši zmoto moralnega sprejemanja nedopustnega ravnanja in da so razlogi za beg pred
odgovornostjo lahko strah pred fizičnim in psihičnim neugodjem, premoženjsko škodo in
celo strah pred izgubo trenutnega udobja. Po nadaljnji analizi se beg pred odgovornostjo
pokaže kot precej paradoksalen pojav, saj ga pogosto spremljata zanikanje in racionaliza-
cija, ki pregreho spremeni v vrlino. Strpnost do nestrpnosti tako neha biti beg pred odgo-
vornostjo in v očeh vršilca postane moralno zaželeno ravnanje. 

Ključne besede
nestrpnost, strpnost, odgovornost, beg pred odgovornostjo

Summary

Tolerance is an important element of modern liberal societies, but it can sometimes
turn from a moral and political virtue into a problematic ethical phenomenon. One such
case is tolerance of intolerance, which results from an unwillingness to accept responsi-
bility for taking action against intolerant conduct. The paper presents the complex struc-
ture of this moral phenomenon, focusing on its two main elements: conceptual analysis of
tolerance of intolerance, which deals with the problem of "tolerant racist" and "unaccep -
tably permissive person," and avoidance of responsibility. The analysis shows that tole -
rance of intolerance commits the fallacy of morally accepting impermissible conduct, and
that the reasons for escape from responsibility may involve fear of physical and psycho-
logical discomfort, property damage, and even fear of loss of present comfort. Upon fur-
ther analysis, the escape from responsibility emerges as a rather paradoxical phenomenon,
as it is often accompanied by denial and a rationalization that transforms the vice into a
virtue. As such, it ceases to be an avoidance of responsibility and is perceived by the agent
as desirable moral conduct.

Keywords
intolerance, tolerance, responsibility, escape from responsibility

55



56

Razumna strpnost in
modus vivendi

Roberta Sala

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Ta članek se osredotoča okoli dveh pojmov, in sicer strpnosti ter razumnosti, ki
utirata pot k modusu vivendi kot nekakšnemu več kot le strpnemu sobivanju.
Osrednja ideja je ta, da v primeru konfliktov posameznih vrednot prav razum-
nost opredeljuje strpnost. Takšnih konfliktov ni mogoče razrešiti, zato politi-
čnega dogovora ni mogoče doseči na podlagi moralnega konsenza, kot ga tradi-
cionalno zahteva liberalna politična družba. Kar pa dejansko je mogoče doseči, je
politični dogovor, v katerem ljudje najdejo način sobivanja kot modus vivendi.
Modus vivendi predstavlja ustrezen način učinkovitega sobivanja z drugimi
kljub njihovim nasprotujočim si stališčem.



d
5–6/2023

Zagovor bo šel v naslednjo smer. V prvem delu bom predstavila nekaj premislekov o ra-
zumnosti in strpnosti, da bi pokazala, kako zavedanje epistemične zmotljivosti vodi do sa-
moomejevanja svobode posameznikov kot nujne predpostavke javnega življenja in raz-
pravljanja. Sklicevala se bom na teorijo Johna Locka, v kateri je strpnost strategija za
zagotavljanje mirnega sobivanja med ljudmi in skupinami z različnimi prepričanji in po-
sameznikova razpoložljivost za strpnost do ljudi kljub njihovim prepričanjem glede na
notranje omejitve človeškega razumevanja. Lockovo strpnost je mogoče razumeti kot
predpogoj za prepoznavanje naših epistemičnih omejitev, torej za predpostavko razum-
nosti kot nagnjenosti k temu, da v drugih vidimo moralne partnerje in epistemične
vrstnike, ter kot ideal mirnega sobivanja, v katerem je mogoče sprejeti pluralizem vred-
not. V drugem razdelku bodo podobni premisleki podani v zvezi z Rawlsovo mislijo. Po
Rawlsovem mnenju se v javni razpravi zaradi filozofskega, moralnega in verskega plura-
lizma ni treba sklicevati na nobeno filozofsko stališče, ki bi utemeljilo kakršno koli raz-
pravo. Zato je strpnost predpogoj za vstop v pluralistično javno razpravo, v kateri je mo-
goče sprejeti takšne vrste pluralizma. Biti strpen pomeni biti razumen: od sogovornikov
se zahteva posebna drža, tj. razumnost, ki jim omogoča izmenjavo razlogov, v kateri lahko
vsak zagovarja svoje stališče, ne da bi ga vsiljeval drugim. Nato bodo povzete nekatere kri-
tike Rawlsove teorije, da bi opozorili na pomanjkljivosti razumnosti, saj se na koncu iz-
kaže za strategijo izključevanja, da ne rečem nestrpnosti do tako imenovanih "nerazum-
nih" ljudi. Ker niso pripravljeni biti razumni – v smislu, v katerem se po Rawlsu od njih
pričakuje, da bodo –, so izključeni iz državljanstva, njihova izključitev pa se zdi, da priča o
neuspehu razumnosti, ki ne more delovati kot učinkovit predpogoj za pravično liberalno
družbo. V tretjem razdelku bo predlagana ponovna presoja pojma nerazumnosti, ki ljudem
omogoča, da kljub nepremostljivim nesoglasjem vzpostavijo mirno sodelovanje; takšno
sodelovanje lahko poimenujemo stabilen modus vivendi, saj ga vzdržujejo številni razlogi
in motivi, od epistemičnih do preudarnih, od političnih do moralnih. Na koncu zaključim
s kratkim povzetkom najpomembnejših točk, ki so predstavljene v tem prispevku.

Razumnost in strpnost pri Johnu locku

Locke razvija svojo teorijo strpnosti v več smereh. Ena od njih vključuje epistemični po-
gled, po katerem strpnost izhaja iz priznanja človeških omejitev pri razumevanju in pre-
sojanju. Kot bo prikazano v nadaljevanju, je strpnost v takšnem pogledu nekako povezana
z razumnostjo. Če izhajamo iz razumnosti, Locke šteje za razumne tiste ljudi, ki so prip-
ravljeni tolerirati druge, saj so pripravljeni priznati meje lastne zmožnosti razumevanja in
nasploh zasebnega presojanja. Razumni so, ker pri sebi in drugih priznavajo enake spoz-
navne omejitve in podobne pristranskosti pri presojanju. Razumnost je tu predstavljena
kot neke vrste epistemična drža, ki jo nekako zahtevata tako neizogibna negotovost in ver-

57



jetnost kot značilnosti človeškega znanja. Zavest o njunih neizogibnih spoznavnih omejit-
vah namreč ljudem ne sme preprečiti, da bi v skladu s tem živeli in urejali svoje sobivanje.
Če citiramo Locka: ‘Ker so sposobnosti razumevanja človeku dane ne le za ugibanje, am-
pak tudi za vodenje njegovega življenja, bi bil človek v veliki izgubi, če ne bi imel ničesar,
kar bi ga usmerjalo, razen tega, kar ima gotovost resničnega spoznanja [...]. ] V največjem
delu naših zadev nam je [Bog] omogočil le somrak, če lahko tako rečem, verjetnosti; dom-
nevam, da je primeren temu stanju povprečnosti in preizkušenosti, v katerega nas je rad
postavil tukaj; da bi preveril našo pretirano samozavest in domišljavost, bi se lahko z vsa-
kodnevnimi izkušnjami zavedali svoje kratkovidnosti in dovzetnosti za napake.’ (Locke
1999 [1690], IV, XIV.1 -1).

Z drugimi besedami, v takšnih zadevah, v katerih ni mogoče doseči popolne gotovosti,
zadostuje verjetnost (Locke 1999 [1690], IV.1.3). Čeprav gre za zadeve, o katerih se ne mo-
remo sporazumeti, pa sestavljajo politično življenje, za upravljanje katerega je potrebna
sposobnost presoje. Takšna sposobnost je dejansko potrebna za vodenje vsakdanjega živ-
ljenja in sprejemanje vseh odločitev. Natančneje, Locke zagovarja idejo razumne presoje,
ki jo zahteva javna utemeljitev: slednja naj bi bila usmerjena v doseganje javnega dobrega,
kot sta mir ali pravni red, pred vsako razdiralno politično odločitvijo. Razumnost je torej
potrebna, da bi ljudje sprejeli "besednjak presoje" kot predpogoj za javno razpravo o zade-
vah javnega pomena (Casson 2011, str. 9−10).

Pomen, ki ga pripisuje razumnosti, kaže na Lockovo skrb za javno razpravo in razmi-
slek. Pravzaprav je Locke lahko opazoval, kako posamezniki, zlasti verniki, ki so uveljav-
ljali svoje moralne in politične zahteve, teh niso poskušali izraziti v izrazih, razumljivih
drugim (Locke 1976-1980, I, 30). Nasprotno, trdil je, da jih vodi božanska notranja luč, ra-
zumljiva le podobno razsvetljenim ljudem (Hoff 2015), in v skladu s tem, da jih je Bog po-
oblastil, da v njihovem domnevnem interesu svojo resnico vsilijo drugim. Proti takšnim
pretenzijam Locke zaupa v javno razumnost, ki naj bi bila mišljena kot skladnost državlja-
nov z oblastjo, zadolženo za presojanje in odločanje o tem, kaj naj bi glede na množico po-
sameznih sodb in njihovo različno stopnjo verjetnosti veljalo za vse javno in enako. V na-
sprotju z zasebnimi sodbami, ki si pogosto nasprotujejo, javna sodba – nekakšen javni
razum ante litteram – služi kot spravljiva strategija odločanja ob nesoglasjih.  Posamez-
niki se namreč zavedajo, da je njihova zasebna sodba izpostavljena tveganju faktičnosti.
Prav zato, ker je verjetno, da bodo ljudje nerazumni – tj. faktični – ali bodo takšni postali,
se pojavlja vprašanje politične presoje. Ljudje lahko postanejo nerazumni in se zavedajo,
da so izpostavljeni temu tveganju. Zato se podpisujejo pod konsenzualno oblast, ki jo legi-
timira primer usklajevanja ali celo homogenizacije zasebnih sodb, da bi se "izognili in od-
pravili neprijetnosti naravnega stanja, ki nujno izhajajo iz tega, da je vsak človek sodnik v
svojem primeru" (Locke 2016 [1690], II.90).

Razumnost ne pomeni, da je treba resnico izničiti. Glede na globoko nesoglasje o res-
nicah, kot so verske, so na kocki načela, ki jih je treba sprejeti za usmerjanje političnih od-
ločitev in morebitno izvajanje politične moči. "Zakonodajno stališče" (Tuckness 2002, str.
6) je treba sprejeti, kadar so načela, ki upravičujejo silo, sporna: od zakonodajalca ali kogar
koli, ki deluje kot zakonodajalec, se ne zahteva, da je skeptičen do verskih resnic. Vse, kar

TEMA |  Roberta Sala |  Razumna strpnost in modus vivendi

58



d
5–6/2023

se od njega zahteva, je, da sprejme nevtralen in pluralističen pristop k reševanju nesogla-
sij; ko gre za nasprotujoča si pojmovanja dobrega, je prava rešitev strpnost, podprta z držo
razumnosti. Če sklenem: razumnost pomeni strpnost, strpnost pa izhaja iz tega, da vsi
priznavajo meje razpravljanja o javnih vprašanjih, zlasti kadar so ta sporna.

Epistemična delitev in javni razum pri 
Johnu Rawlsu

Pojem strpnosti je treba najprej uporabiti v filozofiji. S temi besedami Rawls zagovarja te-
meljno predpostavko svojega političnega liberalizma, to je idejo, da mora pravična – zaže-
lena – družba temeljiti na političnem pojmovanju pravičnosti in ne na "celovitem" pojmo-
vanju (Rawls 1985). To pomeni, da pravična družba ne more temeljiti na metafizični,
moralni, verski ali filozofski doktrini, saj so bile te vedno bojno polje, ker obravnavajo glo-
boko razdiralne zadeve. Kadar so na kocki takšne doktrine, je verjetno, da bo prišlo do spo-
rov. Vendar se je treba konfliktom izogniti ali jih vsaj razrešiti in stabilno vzpostaviti mir.
Bistveno je, kako spore pomiriti. Odgovor je, da je kljub doktrinarnim nesoglasjem poli-
tični dogovor izvedljiv, če je pluralizem razumen. Razumnost je za Rawlsa torej ključna
beseda njegove pravične in stabilne družbe. Ljudje, ki jih globoko ločujejo različne celo-
vite doktrine, lahko mirno in stabilno sobivajo, če so razumni. To pomeni, da se morajo
zbližati pri nizu političnih načel, kot so svoboda, enako spoštovanje in vzajemna strpnost,
da bi dosegli stabilno mirno sobivanje. Biti razumen je pri tem enakovredno zavedanju
omejitev vsakega posameznika pri razumevanju, poznavanju in praktičnem sklepanju.
Natančneje, po Rawlsovem mnenju razumnost vključuje dva pogoja: priznavanje tako
imenovanih bremen presoje (omejitev človeškega razumevanja) in priznavanje plura-
lizma (dejstva pluralizma različnih filozofij, oblik morale in religij, ki živijo v pluralni
družbi). Ljudje, ki jih podpira zgoraj omenjeno zavedanje lastnih spoznavnih omejitev in
pluralnih rezultatov praktičnega razsojanja v svobodnih institucijah, so lahko razumni, če
jim je omogočeno, da sprejmejo "metodo izogibanja": to pomeni, da se odrečejo resnici ali,
bolje, da se pri reševanju sporov, ki se lahko pojavijo na področju politike, odrečejo sklice-
vanju na resnico. Vzdržanost od resnice je tako funkcionalna za stabilnost, saj velja za bis-
tven element pravične družbe. Metoda izogibanja ali epistemična abstinenca (kot je bila
tudi alternativno poimenovana), ustreza zgoraj omenjeni uporabi strpnosti v filozofiji.
Rawls pravi: "načelo strpnosti moramo uporabiti za filozofijo kot tako. Upamo, da bo s to
metodo izogibanja, kot bi jo lahko poimenovali, mogoče vsaj omiliti obstoječe razlike med
nasprotujočimi si političnimi stališči, če že ne povsem odpraviti, in tako ohraniti druž-
beno sodelovanje na podlagi medsebojnega spoštovanja." (Rawls 1985, str. 231)

Rawls s sklicevanjem na zgodovinski primer Evrope po reformaciji (Rawls 2005, str.
xxiii−xxvi) zagovarja strpnost – tako kot Locke – kot najboljšo rešitev za obvladovanje spo-

59



rov med posameznimi doktrinami, kadar so le-te nezdružljive. Njihovi nosilci se morajo do-
govoriti o političnih načelih, ki jih je mogoče različno umestiti v različne razumne doktrine.
Rawls pravi, da je državljanom v okviru njihove svobode prepuščeno, da se individualno do-
govorijo, kako so po njihovem mnenju takšna politična načela in vrednote povezane z dru-
gimi vrednotami v njihovi doktrini (Rawls 2005, str. 140). Od državljanov se ne zahteva, da
se strinjajo o istih doktrinah – tj. o isti resnici –, temveč le to, da se vsak s svojega stališča
zbližajo glede političnega pojmovanja pravičnosti (načel pravičnosti) in dosežejo prekriva-
joče se soglasje, ki glede na motivacijske razloge, ki jih lahko vsakdo sam najde znotraj svoje
doktrine, zagotavlja stabilnost institucij. Takšna zmožnost je isto, kar smo srečali zgoraj: ra-
zumnost. Kot to predpisuje metoda izogibanja, razumnost v politiki nadomešča resnico. Da
bi se izognili težavam, ki jih povzročajo nasprotja resnic, razumni ljudje sprejmejo, da se
vzdržijo javnega zagovarjanja svoje resnice. Še več, v primerih konflikta med lastnimi vred-
notami in političnimi načeli pravičnosti, razumnost sili razumne ljudi, da prekinejo presojo
o lastni resnici in tudi o resnici drugih: pomembna je možnost, da prepoznajo prekrivajoče
se območje, ki ga naseljujejo politične vrednote in ki je lahko skupno vsem.

V Rawlsovem pojmovanju razumnosti ostaja odprto vprašanje, in sicer vprašanje
tako imenovanih nerazumnih ljudi. Rawls jih preveč odklonilno omenja kot tiste, ki niso
razumni, saj se ne morejo podpisati pod zahteve razumnosti, predvsem pod sprejemanje
epistemične delitve, saj jo razumejo kot izdajo resnice. Takšni ljudje so pripravljeni kršiti
te pogoje, kadarkoli se jim to zahoče in okoliščine to dopuščajo (Rawls 2005, str. 48-50):
če bi bilo mogoče, bi zatrli svobodo vesti in mišljenja. Nerazumna oseba – meni Rawls – je
nagnjena k temu, da svoj nauk šteje za edino pravilnega in ga vsiljuje drugim. Rawls doda
še nekaj besed o nerazumnih ljudeh; meni, da je nerazumnost dejstvo javnega življenja, saj
je dejstvo tudi zgolj pluralizem. To pomeni, da imajo pravične institucije nalogo, da jih za-
držujejo – tako kot vojne in bolezni –, tako da ne ogrožajo politične pravičnosti (Rawls
2005, str. 64, sl. 19). Na kratko lahko rečemo, da je Rawlsova obravnava nerazumnih oseb
dejansko oblika strpnosti, združena s prizadevanji za njihovo prilagoditev v družbi.
Takšna prizadevanja so namenjena ohranjanju mirnega sobivanja z upanjem, da si bodo
nerazumne osebe, ki živijo v pravični družbi in uživajo ugodnosti stabilnosti, postopoma
prisvojile politične vrednote.

Seveda obravnava nerazumnih ljudi, ki jih je treba obvladati kot vojno in bolezen,
vzbuja široko nestrinjanje, zlasti med tistimi, ki zavračajo oznako nerazumnih in posle-
dično izključitev iz javne razprave. Strategija, ki jo sprejme Rawls, se izkaže za diskrimi-
natorno do tistih, ki ne delijo političnih vrednot, saj te sploh niso univerzalne vrednote.
Problem je v tem, da se je treba lotiti vprašanja, kakšno obravnavo je treba nameniti nera-
zumnim ljudem. Vendar ne kot celoti, temveč skupinam "različno nerazumnih", katerih
razlike je treba jemati resno. Dejansko je eno stališče tistih, ki razumnost štejejo za preveč
omejujočo, če ne celo diskriminatorno, saj vernike zavezuje, da med sodelovanjem v javni
razpravi postavijo svoje resnice v oklepaj, drugo pa je stališče tistih, ki bi svojo resnico vsi-
lili drugim. Oba primera nasprotujeta ideji razumnosti: toda če tisti, ki zagovarjajo prvo
stališče, oporekajo razumnosti kot izključujoči in celo diskriminatorni za ceno utišanja
svojih prepričanj, so tisti, ki se sklicujejo na drugo stališče, nedvomno nerazumni.

TEMA |  Roberta Sala |  Razumna strpnost in modus vivendi

60



d
5–6/2023

Več kot strpnost: obramba modusa vivendi

Da bi razumnost rešili te kritike, lahko predlagamo tanjše pojmovanje razumnosti, ki naj
bi pomenilo pripravljenost spoštovati poštene pogoje družbenega sodelovanja brez dodat-
nih zahtev, ki jih Rawls pripisuje razumnosti, zlasti pripravljenosti priznati epistemično
delitev (Bonotti 2011). Ker obstaja tanjša ideja razumnosti, obstaja tudi tanjša, manj toga
ideja nerazumnosti: lahko obstajajo nerazumni ljudje, ki kažejo, da so pripravljeni sodelo-
vati z drugimi, ne da bi delili temeljne liberalne vrednote, kot je enako spoštovanje. Četudi
so v Rawlsovem smislu nerazumni, ker na primer nočejo postaviti svoje resnice v oklepaj
na javnih forumih, jih ni mogoče obravnavati kot nerazumne v smislu nestrpnežev ali pa
fanatikov: ne posegajo v odločitve drugih ljudi in ne vsiljujejo svojih prepričanj drugim.
Takšni nerazumni ljudje so pripravljeni trajno vstopiti v sodelovanje, čeprav ne spreje-
majo epistemične delitve ali pluralizma (Sala 2013).

Na tem mestu lahko dodamo še en razmislek: poleg ožjega pojma razumnosti jo lahko
ponovno razumemo tudi kot priznanje, da se ljudje istega državljanstva verjetno ne bodo
strinjali, ne da bi imeli možnost doseči sporazum. Gre za to, da bi moral vsakdo znati priz-
nati, da je med interesi drugih pomembna možnost, da svoje življenje, vključno s sodelo-
vanjem v kolektivnem življenju, usmerja v skladu s premisleki, ki jih prepozna kot razloge.
Med ljudmi, katerih stališča so lahko popolnoma nezdružljiva, lahko ostane globoko ne-
soglasje. Priznavanje takšnega nesoglasja je povsem združljivo z zavračanjem ideje, da je
treba druge obravnavati zgolj kot ovire za doseganje lastnih ciljev (Ebbels-Duggan 2010).
Pomembno je sprejeti epistemično idejo, da nesoglasij ni mogoče rešiti, vendar jih je mo-
goče nekako obvladovati v javni sferi (Liveriero 2015). To pomeni, da se dva posameznika
ne strinjata glede povsem enakega celovitega razloga v prid načelu pravičnosti, vendar se
zbližata pri zagovarjanju istih načel kot veljavnih. V takšnem govorjenju ni paradoksa,
temveč gre za priznanje človeške zmotljivosti in posledično epistemičnega nesoglasja.
Nesoglasje je človeško dejstvo, značilno za vsak vidik našega življenja, še posebej javnega. 

Takšna reformulacija nesoglasja na novo osvetli sam pojem razumnosti. V tem okviru
biti razumen pomeni biti pripravljen priznati, da nihče, ko se sooča s specifičnimi vpra-
šanji, nima epistemične avtoritete, da bi drugim državljanom vsiljeval svoja prepričanja,
ki jih utemeljuje z lastnimi izčrpnimi razlogi, kot ultimativne resnice. V tem pogledu se
razumnost izkaže za vrlino, ki posameznikom omogoča razumevanje vzajemnosti, pa tudi
sprejemanje epistemoloških omejitev, ki si jih delimo kot zmotljivi delujoči. Če torej
ljudje sprejemajo zmotljivost človeškega znanja, morajo – zaradi epistemičnih razlogov –
ob izzivu nesoglasja zavzeti držo epistemične ponižnosti in strpnosti do drugih, tako pre-
poznanih kot enakovrednih (Leland in Wietmarschen 2012). Pripravljeni so deliti episte-
mično avtoriteto in se na ta način izkažejo za razumne delujoče. To pomeni, da so priprav-
ljeni sodelovati tudi v javnih razpravah o političnih zadevah, o katerih ni odločitve in glede
katerih obstaja veliko nesoglasij. Na koncu bi lahko strpnost opredelili kot temeljno nor-
mativno posledico dejstva, da se razumni delujoči lahko celo močno ne strinjajo, vendar
so pripravljeni vzajemno priznati, da so politični partnerji.

61



Takšno prevrednotenje nestrinjanja pa ne odpravi vprašanja ljudi, ki niso priprav-
ljeni upoštevati čiste ideje strpnosti: čeprav ne zanikajo nestrinjanja kot dejstva, neradi
priznajo lastno zmotljivost. Če je nestrinjanje dejstvo, je zanje to dejstvo posledica napak
drugih ljudi. Razmišljanje takšnih ljudi tako zrcali skupino "nerazumnih", kot jo je začrtal
Rawls. Vprašanje, kako razlagati njihovo vlogo v pravični družbi, je odprto, saj vsi 'nera-
zumni' ljudje ne kažejo enakega pojmovanja nerazumnosti. Eno je namreč nepriznavanje
pluralizma in nepriznavanje sogovornikov kot epistemično enakovrednih, povsem drugo
pa je vsiljevanje lastnih idej drugim z občutkom, da smo edini nosilci resnice in da smo jo
dolžni vsiliti tudi drugim. Če sta za slednje strpnost in nadzor – sledeč Rawlsu – edin-
stveni sredstvi, se lahko za prve upravičeno bolj kot s strpnostjo ukvarjamo z nekakšnim
sprejemanjem tega, da so epistemsko nerazumni, ne pa nujno politično nerazumni (Kelly
in McPherson 2001; Quong 2004; Sala 2013).

Zato je mogoče zagovarjati poseben modus vivendi kot način sobivanja z ljudmi, ki se
ne strinjajo z moralnimi in epistemičnimi primeri razumnosti, kot je prikazano zgoraj.
Ugodi obema skupinama ljudi, tako razumnim kot epistemično-nepolitičnim nerazum-
nim. Takšen modus vivendi, gledano z vidika razumnih ljudi, je namreč enakovreden nji-
hovi udeležbi v demokratični razpravi; gledano z vidika tovrstnih "nerazumnih", pa je do-
govor, ki ga lahko vzdržijo zaradi svojih nedemokratičnih in nepolitičnih razlogov. Hočem
reči, da je modus vivendi bolj vključujoč dogovor, v katerem lahko sobivajo tako 'razumni'
ljudje (tisti, ki priznavajo epistemično enakopravnost in človeško zmotljivost) kot 'episte-
mično nerazumni' ljudje (tisti, ki ne priznavajo epistemične enakopravnosti, vendar niso
politično nerazumni).

Modus vivendi je tako ponovno ovrednoten kot realističen način politike. Pri tem ima
ključno vlogo pri ohranjanju pogojev mirnega sobivanja med ljudmi, ki se močno razliku-
jejo glede temeljnih vrednot, praks, pojmovanja pravičnosti itd. Takšno sožitje je dejansko
primarni cilj politike, daleč stran od moralnih meril, po katerih je treba ocenjevati poli-
tične režime. Pozitivno interpretiran modus vivendi tako lahko predstavlja priložnost, da
različni ljudje kljub izključujočim se ciljem uredijo pravično družbo. Poleg tega lahko po-
nudi priložnost za vključitev v državljanstvo ljudi, ki se globoko ne strinjajo glede tistih
moralnih političnih vrednot, na podlagi katerih bi bilo treba doseči in ohraniti politično
stabilnost, kot jo idealizira Rawls.

Če torej povzamem: po eni strani je modus vivendi način mirnega sobivanja kljub glo-
bokim nesoglasjem. To je način mirnega sobivanja (epistemsko) razumnih ljudi in (epi-
stemsko, ne politično) nerazumnih ljudi. Lahko rečemo, da ni zagotovila, da se bodo epi-
stemično nerazumni ljudje držali pravične družbe. To je res, vendar je res tudi to, da so v
politiki konflikti neizogibni in lahko povzročijo nestabilnost, pa naj bodo ljudje priprav-
ljeni na vzajemno priznanje kot zmotljivi ali ne.

Modus vivendi lahko pred takšnimi kritikami branimo tako, da rečemo, da je na
splošno dragocen, ker je predpogoj – kot vsak miroljuben dogovor – za uresničevanje las-
tne ideje o dobrem. Po tem lahko dragoceno izraža skupno zavezanost družbenemu redu
(Sala 2019). Družbeni red pa predstavlja "dobro", za katerega si ljudje prizadevajo, ko do-
sežejo modus vivendi. Za družbeni red si prizadevajo, ker potrebujejo stabilen okvir, v ka-

TEMA |  Roberta Sala |  Razumna strpnost in modus vivendi

62



d
5–6/2023

terem lahko uresničijo svojo osebno samouresničitev. Sporazum med razumnimi in nera-
zumnimi ljudmi je tako dosežen, saj se strinjajo, da lahko ljudje kljub globokim nesoglas-
jem mirno sobivajo. Ljudje, ki se globoko ne strinjajo, si to delijo kot pot k samouresniče-
vanju ali celo k uresničitvi morebitnega skupnega cilja. Tako pojmovan modus vivendi je
način, kolikor je proces vzajemnega prilagajanja različnih zahtev. Je pa tudi cilj samega
procesa, tj. dinamična politična rešitev, ki si prizadeva za mirno sobivanje med ljudmi, ki
so si med seboj v nasprotju.

Zaključek

Ta prispevek se osredotoča na strpnost in razumnost ter njun medsebojni odnos. Z obrav-
navo tega odnosa v Lockovih in Rawlsovih mislih smo se osredotočili na vlogo episte-
mične zmotljivosti pri oblikovanju pravične družbe kot miroljubnega sobivanja. Po Raw-
lsovem idealizmu in njegovem zagovoru prekrivajočega se soglasja o političnih moralnih
vrednotah, ki ga lahko dosežejo razumni ljudje, ponovna obravnava pojma ‘nerazumnosti’
omogoča politični dogovor med obema skupinama. Takšen dogovor predstavlja modus vi-
vendi, ki ga tu zagovarjamo, kot skupno zavezanost družbenemu redu in stabilen okvir, v
katerem lahko vsi ljudje dosežejo svojo osebno samouresničitev.

Iz angleščine prevedel Mitja Sardoč

literatura
Bonotti M. (2011): Religious Political Parties and the Limits of Political Liberalism. Res Publica, 17, str.
107–123
Casson D. (2011): Liberating Judgement. Fanatics, Skeptics, and John Locke’s Politics of Probability.
Princeton: Princeton University Press.
Ebbels-Duggan K. (2010): The Beginning of Community: Politics in the Face of Disagreement. Philos Q,
60(238), str. 50–71.
Hoff, S. (2015): Locke and the Nature of Political Authority. Rev Polit, 77(1), str. 1–22.
Kelly E., McPherson L. (2001). On Tolerating the Unreasonable. Journal of Political Philosophy, 9, str. 38–
55.
Leland, R.J. & van Wietmarschen, H. (2012): Reasonableness, Intellectual Modesty, and Reciprocity in
Political Justification. Ethics, 122(4), str. 721–747.
Liveriero, F. (2015): The Epistemic Dimension of Reasonableness. Philos Soc Crit, 41(6), str. 517–535.

63



Locke, J. (1976–1980): Letter to Father [1660]. V: E. De Beer [ur.], Correspondence of John Locke, l. 1., pp
136–137. Oxford: Clarendon Press. 
Locke, J. (1999): V: J. Manis [ur.], An Essay Concerning Human Understanding [1690]. Electronic
classics series. Hazleton: Pennsylvania State University.
Locke, J. (2016): Second Treatise on Government [1670] & A Letter Concerning Toleration [1689].
(M. Goldie [ur.]). Oxford: Oxford University Press.
Quong, J. (2004): The Rights of Unreasonable Citizens. Journal of Political Philosophy, 12, str. 314–335.
Rawls, J. (1985): Justice as Fairness: Political, not Metaphysical. Philos Public Aff, 14(3), str. 223–251.
Rawls, J. (2005 [1993]): Political Liberalism. New York: Columbia University Press.
Sala, R. (2013): The Place of ‘Unreasonable’ People Beyond Rawls. Eur J Polit Theory, 12, str. 253–270.
Sala, R. (2019): Modus Vivendi and the Motivations for Compliance. V: J. Horton, M. Westphal in U.
Willems [ur.], The Political Theory of Modus Vivendi, str. 67–82. Springer, Cham. 
Tuckness, A. (2002): Locke and Legislative Point of View: Toleration, Contested Principles, and the Law.
Princeton: Princeton University Press.

TEMA |  Roberta Sala |  Razumna strpnost in modus vivendi

64



d
5–6/2023

65

Kako misliti o
strpnosti in jo 

razumeti
Mitja Sardoč

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Strpnost pogosto enačimo s sprejemanjem raznolikosti ter odprtostjo in spošto-
vanjem razlik. Zdi se, da je njena narava neproblematična, njena vloga nevpra-
šljiva in njen pomen jasen ter določljiv, saj velja v sodobnih pluralnih družbah
širše soglasje o tem, kakor je izpostavil Sanford Levinson, “da smo strpni ali celo
spoštljivi do ljudi, ki se od nas razlikujejo, ki imajo drugačna prepričanja ter se
udejstvujejo v dejavnostih in praksah, ki so tuje, neprijetne ali celo odvratne”
(Levinson, 2003: 103). 



Uvod in opredelitev problematike

Kljub temu pa je odnos do strpnosti vse prej kot preprost in enoznačen, saj velja – tako
zgodovinsko kakor tudi teoretično – za enega od najbolj kompleksnih in protislovnih kon-
ceptov v politični teoriji nasploh. Če jo zagovorniki upravičujejo kot najustreznejši model
spoprijemanja z raznolikostjo in kot temeljno vrlino sodobnega pojmovanja državljanstva
[tudi t.i. ‘razširjenih oblik nacionalnega državljanstva’, npr. državljanstva EU]1 ter ‘etično
ustrezno rešitev za potencialno konfliktna razhajanja o tem, kako naj bi živeli’ (Galeotti,
2009: 13), jo njeni številni kritiki in nasprotniki označujejo za zgrešeno, pomanjkljivo, za-
starelo ali celo nevarno.2 Prav ta ambivalentnost kaže na to, da vprašanja, ki jih v sodobni
pluralni družbi odpira strpnost niso nič manj problematična, njena vloga nič manj sporna
in njene meje nič manj protislovne, kakor so bile v času in prostoru, ko se je pojavila prvič. 

Eno od spregledanih razsežnosti v okviru razprav o strpnosti predstavlja njen pomen
v različnih jezikovnih registrih, npr. v vsakdanjem jeziku na eni strani ter znanstvenem
oz. strokovnem diskurzu na drugi.3 Prav pri strpnosti namreč amplituda med njenim
pomenom v običajnem oz. vsakdanjem jeziku in njeno znanstveno opredelitvijo ne bi
mogla biti večja. Kot poudarja Andrew Jason Cohen, se ‘zunaj akademskega sveta filo-
zofije izraz 'strpnost' pogosto uporablja na različne načine’ (Cohen, 2004: 70). Kljub temu
je na strani vsakdanjega jezika opredelitev strpnosti pravzaprav nedvoumna. Kakor
Wendy Brown nekako povzame njeno opredelitev v vsakdanjem jeziku ‘biti strpen prik-
liče videz, spodobnosti, velikodušnosti, kozmopolitstva, univerzalnosti in širok pogled,
medtem ko tisti, za katere je potrebna strpnost, dobijo prizvok neprimernega, nespodob-
nega, nujnega, ozkega, posebnega in pogosto neprijaznega ali vsaj brez perspektive’
(Brown, 2006: 178). Tudi Peter Jones poudari, da se pojma ‘strpen’ in ‘strpnost’ običajno
uporabljata kot pohvalna izraza, medtem ko sta ‘nestrpen’ in ‘nestrpnost’ običajno
slabšalna izraza, vendar nas to ne sme zavajati’. (Jones, 2013: 629).4

Prav nasprotno pa je z znanstveno definicijo strpnosti, ki je polna različnih
paradoksov, ugank in dilem, saj posamezni pogoji in okoliščine razdvajajo različna poj-
movanja strpnosti. Hkrati je v okviru teh razprav potrebno upoštevati tudi koncepte in
ideje, ki so del njene gravitacijske orbite, npr. dostojanstvo, pluralizem, konflikt, sekular-
izem, liberalizem, pravovernost, disidentstvo, nevtralnost, vednost, oblast, moč, zaupanje,

TEMA |  Mitja Sardoč |  Kako misliti o strpnosti in jo razumeti

66

1 Čeprav je '[n]amen državljanstva EU  ‘[…] oblikovanje enotnega trga, ki omogoča prost pretok blaga, storitev, ljudi
in kapitala’ (Prešeren, 2015), velja evropsko državljanstvo za enega od ključnih mehanizmov evropskih integracij ter s
tem povezano spodbujanje medsebojnega sožitja, spoštovanja, pluralizma in strpnosti (npr. Quintelier in Dejaeghere,
2008). Za kritično analizo procesa evropeizacije in strpnosti (kot nekakšnega mita), glej Kaya (2013).
2 Podobno kot v primeru domoljubja, se tudi strpnosti očita, da predstavlja nekakšen 'živi fosil', saj naj bi izhajala iz
obdobja pred demokratično politično ureditvijo. A ima tudi sodobno pojmovanje predstavniške demokracije svoje pro-
bleme, saj je ljudstvo – kot je opozoril Rousseau v Družbeni pogodbi – ‘svobodno samo na dan volitev, vse ostale dni pa je
suženj’ (Šimenc, 2015: 14).
3 Za nekatere od pojmov iz panteona političnih idej, vsaj na videz, prehod iz enega jezikovnega registra v drugega ne
predstavlja večjih težav. Na primer v primeru domoljubja le-ta pomeni ljubezen do domovine. Med njegovo opredelit-
vijo v običajnem jeziku in njegovo definicijo v znanstvenem diskurzu namreč ni nobene razlike.
4 Za celovit prikaz različnih dilem, ki jih odpira problematika strpnosti, glej Sardoč [ur.] (2021).



d
5–6/2023

zadržanost, nevmešavanje, poštenost, razumnost, samostojnost, (medsebojno) spošto-
vanje, pripoznanje, raznolikost itn. Nenazadnje je pri obravnavi določenega pojma
(vključno s strpnostjo) pomembna tudi njegova kontekstualizacija, konceptualna zgodov-
ina in s tem povezana genealogija itn. Le tako lahko namreč zaobjamemo kompleksnost in
protislovnost, ki jo povezujemo z idejo strpnosti (Scanlon, 2003).

Sicer pa razumevanje strpnosti nikoli ni bilo preprosto ali pa enoznačno kot tudi ne
neproblematično. Nenazadnje je bila zgodovina strpnosti pravzaprav polna različnih
sporov in konfliktov. Njena dolga zgodovina se namreč razteza čez nekatera najbolj burna
obdobja človeškega obstoja, ki segajo vse do dobe odkritij, imperijev, revolucij, ekstremov
itd., če nekoliko karikiramo zgodovinsko časovnico Erica Hobsbawma. Kot poudarja
Rainer Först, sta ‘zgodovina in sedanjost strpnosti vedno hkrati tudi zgodovina in sedan-
jost družbenih bojev’ (Först, 2003: 2). Njen ambivalentni značaj in problematična narava
ter njen skrivnostni izvor (Kymlicka, 1996) ter zapletena [za njene kritike celo sporna]
dediščina, so le nekatere od značajskih lastnosti, s katerimi je bila strpnost skozi svojo
burno zgodovino povezana (Zagorin, 2003). Ob preučevanju katerega izmed teoretičnih
problemov strpnosti je neposredni odziv še najbolj podoben slikovitemu komentarju
Winstona Churchilla o ‘uganki, zaviti v skrivnost, znotraj enigme’. Tudi zato velja strpnost
– vsaj za njene kritike – za nekakšno izmuzljivo vrlino (Heyd, 1996).5

Hkrati smo bili na prelomu zadnjega desetletja 20. stoletja priča nekakšnemu teo-
retičnemu tektonskemu premiku, ki je pomembno vplival na razprave o strpnosti. Če
Epistola de Tolerantia Johna Locka, predstavlja nekakšen koledarski ‘začetek štetja’
razprav o strpnosti, so imeli nekateri izmed dogodkov leta 1989 pomemben učinek na
sodobne razprave o strpnosti. Novembra tega leta je po obsežnih demonstracijah v
Vzhodni Nemčiji padel berlinski zid, kar je povzročilo propad komunizma v Vzhodni
Evropi. Je pa v Franciji le nekaj tednov pred padcem berlinskega zidu prišlo do dogodka,
ki je odločilno zaznamoval sodobne razprave o strpnosti: tri muslimanska dekleta v eni
izmed francoskih javnih šol so bila suspendirana, ker so nosila hidžab. Ta dogodek pred-
stavlja uvod v polemiko o naglavnih rutah [l'affaire du foulard], ki vse do danes velja za
prelomni dogodek, povezan s sodobnimi razpravami o strpnosti (Laborde, 2008).6

Pravzaprav ostaja strpnost v samem središču zanimanja tako strokovne kakor tudi
laične javnosti (in seveda tudi politike). Prepoved minaretov v nekaterih evropskih
državah, prikazovanje verskih simbolov v učilnicah, prepoved pokrivanja obraza v
javnosti (usmerjena predvsem na muslimanke, ki nosijo burko ali nikab), spor o ‘gejevski
torti’, primeri kulturne apropriacije, nespoštljivo prikazovanje verskih osebnosti itd. so

67

5 Eden izmed paradoksov strpnosti, ki ga srečamo v literaturi o tej problematiki, je povezan prav z njenim statusom
vrline. Ugovor namreč glasi nekako tako: kako je lahko strpnost vrlina, če pa s toleriranjem nečesa pravzaprav pri-
znamo, da tega ne odobravamo oziroma, da je to napačno.
6 Primer naglavnih rut ostaja vse do danes [tudi v Sloveniji] 'šolski primer' različnih teoretičnih in praktičnih nape-
tosti in dilem, ki jih odpira problematika strpnosti v sodobni pluralni družbi. Podoben status ima primer objav karikatur
preroka Mohameda v danskem časniku Jyllands-Posten leta 2005. Za podrobnejšo obravnavo tega primera iz vidika
strpnosti, glej Laegaard (2007a in 2007b).



samo nekateri od primerov, ko so polemike glede strpnosti v središču širše družbene in
tudi politične pozornosti. Hkrati so tudi ostali fenomeni, kot npr. populizem [tako na levi
in desni strani političnega spektra] (Galston, 2018; Müller, 2016), oviranje delovanja
nevladnih organizacij kot ‘pomembnega partnerja države’7 in s tem povezano krčenje
državljanskega prostora (Deželan et al, 2020), meje svobode izražanja8 oz. problematika
sovražnega govora (Waldron, 2012), lažne novice, ekstremistična politična gibanja
vključno z radikalizacijo in nasilnim ekstremizmom (Cassam, 2021; Sardoč et al., 2021)
itn, prav tako pomembno vplivali na sodobne razprave o strpnosti.

Zato tudi ne preseneča, da se v zadnjem času pojavljajo številne monografije (npr. Ba-
lint, 2017; Bejan, 2017), zborniki (npr. Drerup in Schweiger, 2021; Drerup in Kühler, 2022;
Först, 2020) in članki (npr. Galeotti, 2021), ki obravnavajo posamezna vprašanja pove-
zane s problematiko strpnosti. Pravzaprav strpnost vedno znova prihaja v ospredje kot te-
melji oz. izhodiščni okvir, ki je najprimernejši za osmišljanje različnih konfliktov, sporov
in drugih perečih vprašanj (seveda ob upoštevanju negativnih stranskih učinkov, ki jih
imajo ostale strategije spoprijemanja z raznolikostjo, npr. medsebojno spoštovanje ali pa
politike pripoznanja).

Hkrati je prevlado standardnega liberalnega pojmovanja državljanske enakosti9 in
njenega pristopa k ‘uniformni’ obravnavi kulturne raznolikosti sprva izpodbijala zgolj
peščica avtorjev, ki so trdili, da to pojmovanje državljanske enakosti ne priznava legitim-
nih interesov etnokulturnih skupin po stabilnem kulturnem kontekstu, hkrati pa tudi
nima sredstev za ustrezno kompenzacijo neenakih okoliščin posameznikov (npr. Kymli-
cka, 1989; Spinner-Halev, 1994; Taylor 1997; Young 1990). Prav tako trdijo, da standardno
liberalno pojmovanje ‘strpnosti kot nevmešavanja’ interesov kulturno prikrajšanih sku-
pin, vključno z etničnimi manjšinami, priseljenci in domorodnim prebivalstvom ne ščiti v
zadostni meri (Ceva, 2015). Po tej razlagi je strpnost neskladna z zavezanostjo
državljanski enakosti in z zahtevo po zagotavljanju pravičnosti.

Zgoraj opisani dogodki ter s tem povezani problemi, napetosti in izzivi so dejansko
prispevali k nekakšni renesansi teoretičnih razprav o tej problematiki. Tudi zato ne prese-
neča, da ostaja strpnost vse do danes ‘ena od odločilnih tem v politični filozofiji’ (Waldron
in Williams, 2008: 1) in eden od najbolj ‘problematičnih’ konceptov, ki mu je v politični
teoriji težko najti primerjavo. Strpnost namreč ni univerzalna strategija za spoprijemanje
z vsakršnim konfliktom, s katerim se lahko srečamo. Nenazadnje je bila strpnost v prvi
vrsti strategija za spoprijemanje s prav posebnimi konflikti. Kot zgovorno opozarja Rainer
Först, je ‘strpnost odnos ali praksa, ki je potrebna le v družbenih konfliktih določene vrste’

TEMA |  Mitja Sardoč |  Kako misliti o strpnosti in jo razumeti

68

7 Glej https://www.gov.si/podrocja/drzava-in-druzba/civilna-druzba/
8 Svoboda izražanja, kakor izpostavlja Andrew Puddephatt ‘ne vključuje le pravice do izražanja ali razširjanja infor-
macij in idej’ temveč tudi ‘pravico, do iskanja informacij in idej, pravico do prejemanja informacij in idej ter pravico do
posredovanja informacij in idej.’ (2005: 128). Tudi zato predstavlja svoboda izražanja – kot je v predstavitvi 10. člena
Evropske konvencije o človekovih pravicah zapisala Monica Macovei – ‘nekakšen predpogoj drugim svoboščinam, ki
uživa skoraj absolutno zaščito, saj [s]voboda do prejemanja informacij vključuje pravico do zbiranja informacij ter iska-
nja informacij preko vseh možnih zakonitih virov’ (2004: 8–9).
9 Za klasično predstavitev državljanske enakosti ter s tem povezanega pojmovanja civilnih, političnih in socialni
pravic, glej Marshall (2012).



d
5–6/2023

(2003: 1). Zato ostaja vprašanje, kateri je pravi predmet strpnosti v veliki meri še vedno
odprto. 

To posledično odpira vrsto izzivov, povezanih z mejami strpnosti, ki nesporno velja
za najpomembejše – tako teoretično kot tudi praktično – vprašanje na tem vsebinskem
področju. Pomembno je namreč razlikovati med logično in moralno razsežnostjo samih
mej strpnosti. Logična razsežnost opredeljuje pogoje, ki jih mora določeno dejanje izpol-
njevati, da bi se lahko opredelilo kot dejanje strpnosti. Liberalna in večkulturna pojmo-
vanja logične razsežnosti meja strpnosti se na primer razlikujejo predvsem glede tega, kaj
šteje za ustrezen predmet strpnosti (Sardoč, 2013). Kot je bilo že poudarjeno, se je
strpnost tradicionalno ukvarjala predvsem z verskimi in moralnimi konflikti (Kaplan,
2010). Nasprotno pa je lahko večkulturno pojmovanje strpnosti usmerjeno tudi na identi-
tete in ne le na verska prepričanja ali druge zaveze in s tem povezane vrednote posamezni-
kov. Logična razsežnost mej strpnosti je torej povezana tako s statusom kot tudi z naravo
predmeta strpnosti (tistega do česar smo strpni).

Nasprotno pa moralna razsežnost mej strpnosti obravnava problem, katere razlike je
treba tolerirati ter vprašanje, kakšna je utemeljitev mej strpnosti. Moralna razsežnost
pravzaprav opredeljuje položaj, ko so razlogi za zavrnitev določenih prepričanj, praks ali
pojmovanj dobrega močnejši od razlogov za njihovo sprejetje. Moralna razsežnost tako to-
rej določa, kako daleč je meje strpnosti potrebno [ali pa sploh možno] razširiti (npr. Kelly
in McPherson, 2001). Kot poudarja Rainer Först, je

[z]načilnost strpnosti v tem, da ne rešuje, temveč le zadržuje in blaži spor, na katerega se sklicuje;
spopad prepričanj, interesov ali praks ostaja, čeprav zaradi določenih vidikov izgublja svojo de-
struktivnost. (Först, 2003: 1)

Čeprav so tako klasični kot sodobni zagovorniki strpnosti njeno nujnost utemeljevali
za ohranitev stabilne in miroljubne politične skupnosti, pa so njen status in meje tega, kar
je dovoljeno tolerirati oziroma dopuščati, – v veliki meri – še vedno zelo sporni in proble-
matični. To je jasno razvidno iz obstoječe literature na to temo (npr. Brown, 2014; Castig-
lione in McKinnon, 2003; Dees, 2004; Deveaux, 2000; Fiala, 2005; Galeotti, 2002; Heyd,
1996; Kukathas, 2003; McKinnon, 2006; Mendus, 1989; Newey, 1999; Parekh, 2000;
Rawls, 1993; Sardoč, 2010; Spencer, 2017; Williams in Waldron, 2008).

Poleg tega se postavlja pod vprašaj tudi utemeljitev same strpnosti, saj naj bi pred-
stavljala nekakšno (prikrito) ‘liberalno pričakovanje’ (Rosenblum, 1998: 53–57). Ta stra-
tegija temelji namreč na predpostavki, da bo strpnost postopoma gravitacijsko vplivala
tako, da bo pritegnila tisto, kar se tolerira oziroma dopušča. Kot je poudaril Sanford Levin-
son, strpnost do različnosti vključuje pričakovanje, da bo ‘izpostavljenost različnim prep-
ričanjem in načinom življenja sčasoma spremenila pogled toleriranega na stališča toleri-
rancev’ (Levinson, 2003: 91–92). Zagovorniki liberalizma – kakor izpostavlja Will
Kymlicka – upajo in pričakujejo, ‘da bodo etnične, verske in kulturne skupine sčasoma
prostovoljno prilagodile svoje prakse in prepričanja, da bodo bolj skladna z javnimi načeli
liberalizma, kar bo zmanjšalo 'neskladje' med normami teh skupin in liberalnimi načeli’

69



(Kymlicka, 2002: 103). Kot zgovorno poudarja Jürgen Habermas, ‘[l]iberalna država pri-
čakuje, da se bo s kognitivno prilagoditvijo individualistični in egalitarni naravi zakonov
sekularne skupnosti verska zavest vernikov modernizirala’ (Habermas, 2003: 6)

Po tej razlagi bi o strpnost veljalo misliti (in jo razumeti) kot nekakšno razširitev kla-
sične ‘formule’ razmerja med politiko in vojno, ki jo je predstavil nemški oz. pruski gene-
ral in vojaški teoretik Carl von Clausewitz, kjer na bi vojna predstavljala ‘nadaljevanje po-
litike z drugimi sredstvi’. Če razlago nekoliko razširimo, pa bi torej strpnost kot
instrument liberalnega upravljanja (Brown, 2006) – kakor trdijo nekateri njeni kritiki (Ži-
žek, 2008) – predstavljala nadaljevanje vojne z drugimi sredstvi oz. nekakšen liberalni
‘trojanski konj’, ki je v prvi vrsti namenjen ‘kolonizaciji’ neliberalnih skupnosti.10

Zato pravzaprav tudi ne preseneča, da se je strpnost kljub svoji politični pomem -
bnosti in teoretičnemu pomenu danes znašla v nekakšnem navzkrižnem ognju med raz-
ličnimi stališči, saj sta njena uporaba in uveljavitev našli pot tudi na spolzkem terenu
zloglasne ‘vojne proti terorju’. Strpnost je bila namreč opredeljena kot ena od osrednjih
vrednot za boj proti radikalizaciji in nasilnemu ekstremizmu, ki je del strategije Prevent
vlade Združenega kraljestva. Kot poudarja Imran Awan (skupaj s soavtorji), ‘je vlada
Združenega kraljestva ekstremizem opredelila kot glasno ali aktivno nasprotovanje te-
meljnim britanskim vrednotam, vključno z demokracijo, pravno državo, svobodo posa-
meznika ter medsebojnim spoštovanjem in strpnostjo do različnih ver in prepričanj’
(Awan, Spiller in Whitting, 2019: 10). Tukaj začne strpnost delovati predvsem kot neka-
kšen civilizacijski oziroma ideološki diskurz (Brown, 2006). ‘V liberalnih demokracijah’,
kakor opozarja Glen Newey, ‘je jezik strpnosti ranljiv za politično manipulacijo in teorije,
ki tega ne upoštevajo in tvegajo, da bodo v slabšalnem smislu postale ideološke’ (Newey,
2013: 3).

Sklep

Kakor je razvidno iz zgoraj predstavljenih problemskih področij, so sodobne razprave o
strpnosti reartikulirale vrsto ‘standardnih’ vprašanj. To pravzaprav ne preseneča, saj se
sodobne pluralne družbe – med njimi tudi Slovenija – soočajo z vedno novimi izzivi, ki po-
stavljajo problematiko strpnosti in z njo povezane pojave v ospredje tako strokovnih ka-
kor tudi političnih razprav.11 Kako sicer razumeti vrsto problemov, ki so vse od osamosvo-

TEMA |  Mitja Sardoč |  Kako misliti o strpnosti in jo razumeti

70

10 Za te skupnosti je značilna predvsem 'neskladnost' s skupnimi načeli in temeljnimi vrednotami sodobnih plural-
nih družb oziroma temeljnimi pravicami in svoboščinami. Med praksami, ki so pogosto predmet razprav in pravnih spo-
rov sodijo vnaprej dogovorjene poroke, diskriminatorni primeri dedovanja, prakse 'obrezovanja' itn.
11 Za pregleden (in poenostavljen) prikaz posameznih razprav, ki jih odpira problematika strpnosti tako na področju
teorije in prakse državljanstva, svobode izražanja oz. sovražnega govora, multikulturalizma ter spoprijemanja z raznoli-
kostjo itn., glej Sardoč (2022).



d
5–6/2023

jitve dalje v Sloveniji zaznamovali problematiko nestrpnosti (žal tudi na najvišji politični
ravni). Promoviranje sovraštva z ustvarjanjem lažnih novic ter s tem povezane ‘zavajajoče
vsebine, polresnice in neresnice’,12 ki predstavljajo del nekakšne ‘lokalne folklore’, konti-
nuirano izražanje nestrpnosti in sovraštva, ki se [vedno znova] pojavlja ob popravi krivic
izbrisanim, problematiziranje enakosti spolov pri nekaterih slovenskih politikih13 kot tudi
problematika sovražnega govora, so pravzaprav samo nekatera od področij, ki potrjujejo,
da ostaja nestrpnost v Sloveniji [tako na ravni ‘uradne’ politike kot na ravni posameznih
civilnih iniciativ],14 vse prej kot stvar oddaljene preteklosti. Tudi zato ne preseneča, da se
pri teh razpravah [vse prepogosto] zanemarja civilizacijski pomen strpnosti. Kot poudarja
Michael Walzer,

[s]trpnost je sama pogosto podcenjena, kot da je to najmanj, kar lahko storimo za naše kolege oz.
najmanjša od njihovih pravic. Dejstvo je, [...] da so tudi najbolj ozkosrčne oblike in negotove uredi-
tve [strpnosti] zelo dobre stvari, dovolj redke v zgodovini človeštva, da potrebujejo ne le praktično,
ampak tudi teoretično priznanje. (Walzer, 1997: xi)

Zadevo dodatno zaplete dejstvo, da je za vse tiste, ki želijo strpnost preseči, nadgraditi
ali pa zamenjati, iskanje alternativ veliko bolj zapleteno in problematično kot se zdi na
prvi pogled. Navsezadnje je njen obstoj pomemben opomin ne le v okviru osnovne civili-
zacijske zaveze ‘živi in pusti živeti’. Težava s strpnostjo, kot je poudaril Glen Newey v svo-
jem Epilogu h knjigi Toleration in Political Conflict, ‘ni le v tem, da živimo z ogrožajočim
drugim, ampak predvsem v tem, da živimo s samimi seboj’ (2013: 209).

71

12 Za predstavitev te problematike glej Safe.is (2020), za promoviranje digitalnega državljanstva kot ene od oblik
spoprijemanja z različnimi 'pastmi' oz. digitalizacije, glej (Ribble, 2015).
13 Za kritično analizo enega takšnih primerov glej zapis Borisa Vezjaka 'Janšev antifeminizem in zanikanje enakosti
spolov' https://vezjak.com/2023/03/15/jansev-antifeminizem-in-zanikanje-enakosti-spolov/. Enega od mehanizmov
institucionalnega zagotavljanja enakosti s katerim naj bi zamejili 'patologijo' zanikanja enakosti spolov predstavljajo t.
i. 'kvote'. Za podrobnejšo predstavitev tega 'mehanizma', glej Antić-Gaber (2012).
14 Čeprav predstavlja civilna iniciativa obliko aktivnega demokratičnega državljanstva oz. ‘obliko samoorganiziranja’
ter nekakšno ‘neformalno pobudo’ (Baloh, 2014), so številni primeri izražanja nestrpnosti in sovraštva [tudi v Sloveniji]
organizirani prav kot civilne iniciative (glej, npr. Vezjak, 2023b).



literatura
Antić Gaber, Milica (2012). Kako razumeti kvote. Metina lista. Available at: https://metinalista.si/kako-
razumeti-kvote/ 
Awan, Imran, Spiller, Keith in Whiting Andrew (2019): Terrorism in the Classroom: Security, Surveillance
and a Public Duty to Act. Cham: Palgrave Pivot.
Baloh, Teja (2014): Priročnik za delovanje organizacij civilne družbe pri urejanju prostora. Ljubljana:
Pravno-informacijski center nevladnih organizacij.
Bejan, Teresa (2017): Mere Civility: Disagreement and the Limits of Toleration. Cambridge, Mass.: Har-
vard University Press.
Brown, Wendy (2006): Regulating Aversion: Tolerance in the Age of Identity and Empire. Princeton:
Princeton University Press.
Brown, Wendy (2014): The Power of Tolerance: A Debate. New York: Columbia University Press.
Cassam, Quassim (2021): Extremism: A Philosophical Analysis. London: Routledge.
Ceva, Emanuela (2015): Why Toleration Is Not the Appropriate Response to Dissenting Minorities'
Claims. European Journal of Philosophy, 23(3), str. 633-651.
Cohen, Andrew Jason (2004): What Toleration is, Ethics, 115(1), str. 68–95.
Dees, Richard (2004). Trust and Toleration. London: Routledge.
Deveaux, Monique (2000): Cultural Pluralism and Dilemmas of Justice. Itacha and London: Cornell Uni-
versity Press.
Deželan, Tomaž, Laker, Jason & Sardoč, Mitja (2020): Safeguarding Civic Space for Young People in Eu-
rope. Brussels: European Youth Forum. 
Drerup, Johannes & Schweiger, Gottfried [ur.] (2021): Toleration and the Challenges to Liberalism. Lon-
don: Routledge.
Drerup, Johannes & Kühler, Michael [ur.] (2022): The Politics and Ethics of Toleration. London: Rout-
ledge.
Fiala, Andrew (2005): Tolerance and the Ethical Life. London: Continuum.
Först, Rainer (2003): Toleration in Conflict: Past and Present. Cambridge: Cambridge University Press.
Galeotti, Anna Elisabetta (2002): Toleration as Recognition. Cambridge: Cambridge University Press.
Galeotti, Anna Elisabetta (2015): The Range of Toleration: From Toleration as Recognition Back to Disre-
spectful Tolerance. Philosophy & Social Criticism, 41(2), str. 93–110.
Galeotti, Anna Elisabetta, & Liveriero, Federica (2021): Toleration as the Balance Between Liberty and
Security. The Journal of Ethics, str. 1–19.
Galeotti, Anna Elisabetta (2021): Rescuing Toleration, Critical Review of International Social and Politi-
cal Philosophy, 24(1), str. 87–107.
Gallie, Walter Bryce (1955): Essentially Contested Concepts. Proceedings of the Aristotelian Society, 56,
str. 167–198. 
Galston, William A. (2018): Anti-Pluralism: The Populist Threat to Liberal Democracy. New Haven: Yale
University Press.
Gaus, Gerald & D’Agostino, Fred [ur.] (2013): The Routledge Companion to Social and Political Philosophy.
London: Routledge.
Gutmann, Amy [ur.] (1997): Multiculturalism and the Politics of Recognition. Princeton: Princeton Uni-
versity Press.
Habermas, Jürgen. (2003): Intolerance and Discrimination. International Journal of Constitutional Law,
1(1), str. 2–12.
Heyd, David [ur.] (1996): Toleration: An Elusive Virtue. Princeton: Princeton University Press.
Jones, Peter (2013): Toleration. V: G. Gaus & F. D’Agostino [ur.], The Routledge Companion to Social and

TEMA |  Mitja Sardoč |  Kako misliti o strpnosti in jo razumeti

72



d
5–6/2023

Political Philosophy, str. 629–639. London: Routledge.
Kaplan, Benjamin J. (2010): Divided by Faith: Religious Conflict and the Practice of Toleration in Early
Modern Europe. Cambridge, Mass.: Belknap Harvard.
Kaya, Ayhan (2013): Europeization and Tolerance in Turkey: The Myth of Toleration. London: Pal-
graveMacmillan.
Kelly, Erin in McPherson, Lionel (2001): On Tolerating the Unreasonable. The Journal of Political Philos-
ophy, 9(1), str. 38–55.
Kukathas, Chandran (2003): The Liberal Archipelago: A Theory of Diversity and Freedom. Oxford: Oxford
University Press.
Kühle, Lene & Lindekilde, Lasse (2012): Radicalization and the Limits of Tolerance: A Danish Case-
Study. Journal of Ethnic and Migration Studies 38 (10), str. 1607–1623.
Kymlicka, Will (1989): Liberalism, Community and Culture. Oxford: Clarendon Press.
Kymlicka, Will (1996): Two Models of Pluralism and Tolerance. V: D. Heyd [ur.], Toleration: An Elusive
Virtue, str. 81–105. Princeton: Princeton University Press.
Kymlicka, Will (2002). Contemporary Political Philosophy: An Introduction. Oxford: Oxford University
Press.
Laborde, Cecile (2008): Critical Republicanism: The Hijab Controversy and Political Philosophy. Oxford:
Oxford University Press.
Lægaard, Sune (2007): The Cartoon Controversy: Offence, Identity, Oppression?. Political Studies, 55(3),
str. 481–498.
Laegaard, Sune (2007): The Cartoon Controversy as a Case of Multicultural Recognition. Contemporary
Politics, 13(2), str. 147–164.
Levinson, Sanford (2003): Wrestling with Diversity. Durham, NC: Duke University Press. 
McKinnon, Catriona (2006): Toleration: A Critical Introduction. London: Routledge. 
McKinnon, Catriona & Castiglione, Dario (2003): Introduction: Reasonable Tolerance. V: C. McKinnon &
D. Castiglione [ur.], The Culture of Toleration in Diverse Societies, str. 1–9. Manchester: Manchester Uni-
versity Press.
McKinnon, Catriona & Castiglione, Dario [ur.] (2003): The Culture of Toleration in Diverse Societies.
Manchester: Manchester University Press.
Macovei, Monica (2004): Freedom of Expression: A Guide to the Implementation of Article 10 of the Euro-
pean Convention on Human Rights [2.. izd.]. Strasbourg: Svet Evrope.  
Marshall, Thomas Humphrey (2012): Državljanstvo, razred in socialna država. Ljubljana: Založba Sophia.
Mendus, Susan (1989): Toleration and the Limits of Liberalism. Atlantic Highlands: Humanities Press In-
ternational.
Müller, Jan-Werner (2016): What is Populism? Philadelphia: University of Pennsylvania Press.
Newey, Glen (1999): Virtue, Reason and Toleration: The Place of Toleration in Ethical and Political Philos-
ophy. Edinburgh: Edinburgh University Press. 
Newey, Glen (2013): Toleration in Political Conflict. Cambridge: Cambridge University Press.
Parekh, Bhikhu (2000): Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. New York:
Palgrave.
Prešeren, Barbara (2015): Državljanstvo EU: Najnovejša sodna praksa. Kranj: Fakulteta za državne in
evropske študije. Dostopno na: http://revis.openscience.si/ IzpisGradiva.php?id=1726&lang=slv 
Puddephatt, Andrew (2005): Freedom of Expression. V: R.K.M. Smith in C. van den Anker [ur.], The Es-
sentials of Human Rights. London: Hodder Arnold. 
Quintelier, Ellen in Dejaeghere, Yves (2008): Does European Citizenship Increase Tolerance in Young
People? European Union Politics, 9(3), str. 339–362.
Rawls, John (1993): Political Liberalism. New York: Columbia University Press.

73



Ribble, Mike (2015): Digital Citizenship in Schools: Nine Elements All Students Should Know. Eugene,
Oregon: International Society for Technology in Education.
Rosenblum, Nancy L. (1998): Membership & Morals: The Personal Uses of Pluralism in America. Prince-
ton: Princeton University Press.
Safe.si. (2020): Zavajajoče vsebine, polresnice in neresnice. Dostopno na: https://safe.si/nasveti/nepri-
merne-in-nezakonite-vsebine/zavajajoce-vsebine 
Sardoč, Mitja [ur.] (2010): Toleration, Respect and Recognition in Education. London: Wiley-Blackwell.
Sardoč, Mitja (2013): The Anatomy of Toleration, Annales 23(2), str. 203–214.
Sardoč, Mitja [ur.] (2021): The Palgrave Handbook of Toleration. London: Palgrave.
Sardoč, Mitja, Coady, C.A.J., Bufacchi, Vittorio, Moghaddam, Fathali M., Cassam, Quassim, Silva, Derek,
Miščević, Nenad, Andrejč, Gorazd, Kodelja, Zdenko Vezjak, Boris, Peters, Michael A. & Tesar,
Marek (2021). Philosophy of Education in a New Key: On Radicalization and Violent Extremism, Educa-
tional Philosophy and Theory, DOI: 10.1080/00131857.2020.1861937
Sardoč, Mitja (2022): Državljanski pojmovnik za mlade. Maribor: Aristej.
Scanlon, Thomas M. (2003): The Difficulty of Tolerance: Essays in Political Philosophy. Cambridge: Cam-
bridge University Press.
Shorten, Andrew (2005): Toleration and Cultural Controversies, Res Publica, 11, str. 275–299.
Spencer, Vicki [ur.] (2017): Toleration in a Comparative Perspective. Lanham: Lexington Books.
Spinner-Halev, Jeff (1994): The Boundaries of Citizenship: Race, Ethnicity, and Nationality in the Liberal
State. Baltimore: The Johns Hopkins University Press.
Šimenc, Marjan (2015): Demokracija. V: M. Sardoč [ur.], Osnovni pojmi in dileme državljanske vzgoje
(drugi del). Ljubljana: i2.
Taylor, Charles (1997): The Politics of Recognition. V: A. Gutmann [ur.], Multiculturalism: Examining the
Politcs of Recognition, str. 25–74. Princeton: Princeton University Press.
Vezjak, Boris (2023a): Janšev antifeminizem in zanikanje enakosti spolov [blog In Media Res]. Dostopno
na: https://vezjak.com/2023/03/15/jansev-antifeminizem-in-zanikanje-enakosti-spolov/
Vezjak, Boris (2023b): Brščič vs. Mesec: kdo je fašist, kdo multipedromarksist in kdo krade otroke [blog In
Media Res]. Dostopno na: https://vezjak.com/2023/04/01/ brscic-vs-mesec-kdo-je-fasist-kdo-multipe-
dromarksist-in-kdo-krade-otroke/ 
Vlada Republike Slovenije (2021). Civilna družba. Dostopno na: https://www.gov.si/podrocja/drzava-in-
druzba/civilna-druzba/ (15. 8. 2022).
Waldron, Jeremy (2012): The Harm in Hate Speech. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
Walzer, Michael (1997): On Toleration. New Haven: Yale University Press.
Williams, Melissa & Waldron, Jeremy [ur.] (2008): The Limits of Toleration. New York: NOMOS XLVIII. 
Young, Iris Marion (1990): Justice and the Politics of Difference. Princeton: Princeton University Press.
Zagorin, Perez (2003): How the Idea of Religious Toleration Came to the West. Princeton: Princeton Uni-
versity Press.
Žižek, Slavoj (2008): Tolerance as an Ideological Category. Critical Inquiry, 34(4), str. 660–682.

TEMA |  Mitja Sardoč |  Kako misliti o strpnosti in jo razumeti

74



d
5–6/2023

Povzetek

Čeprav velja strpnost – tako zgodovinsko kakor tudi konceptualno – za osnovni mo-
del spoprijemanja z raznolikostjo, ostajajo številni teoretični, politični in praktični pro-
blemi, ki jih povezujemo z njo, vse prej kot razrešeni. Nenazadnje jo tako njeni zagovor-
niki kot tudi njeni kritiki vse prepogosto vzamejo v zakup in zanemarijo tako njen
ambivalentni značaj in ‘problematično’ naravo kot tudi njen ‘skrivnostni’ izvor in zaple-
teno dediščino. Ta prispevek ima namen predstaviti nekatere izmed osnovnih razsežnosti
razprav o strpnosti v sodobni pluralni družbi. Poseben poudarek je namenjen predvsem
nekaterim od najbolj ‘trdovratnih’ problemov in izzivov, s katerimi se soočajo razprave o
strpnosti (tako v teoriji kakor tudi ‘praksi’).

Ključne besede
strpnost, raznolikost, pluralizem, meje strpnosti, utemeljitev strpnosti, diskurz
strpnosti, kritika strpnosti, multikulturalizem, nestrpnost

Summary

Although tolerance is considered – both historically and conceptually – to be the
basic model for dealing with diversity, many theoretical, political and practical problems
associated with it remain far from resolved. For one thing, both its defenders and its 
critics all too often take it for granted and neglect both its ambivalent character and 
problematic nature as well as its mysterious origin and complex heritage. This paper aims
to present some of the basic dimensions of the debate on tolerance in a modern plural so-
ciety. Special emphasis is given to some of the most intractable problems and challenges
facing discussions on tolerance (both in theory and in practice).

Keywords
tolerance, diversity, pluralism, limits of tolerance, justification of tolerance, 
discourse of tolerance, critique of tolerance, multiculturalism, intolerance

75



76

Večkulturnost in
strpnost kot 

nasprotujoča si 
pristopa 

k raznolikosti*
Sune Lægaard

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Strpnost in večkulturnost sta načina odnosa do razlik. Vendar se pogosto zdi, da
sta si strpnost in multikulturalizem v nasprotju zaradi odnosa do razlik, ki jih
vključujeta. Multikulturalizem in strpnost lahko primerjamo tako na koncep-
tualni ravni, tj. glede tega, kaj strpnost in multikulturalizem pomenita, kot tudi
na ravni političnih predpisov, kjer je domnevni konflikt med strpnostjo in multi-
kulturalizmom pogosto različica razprave med liberalizmom in multikulturaliz-
mom. Ta članek analizira razmerje med multikulturalizmom in strpnostjo ter
preučuje različne verzije domnevnega nasprotja ali nezdružljivosti med njima
kot različnimi načini odnosa do raznolikosti.

* Ta članek je skrajšana različica prispevka Sune Lægaard (2020), Multiculturalism and Toleration. V: Sardoč, Mitja
[ur.], The Palgrave Handbook of Toleration. Palgrave Macmillan. 



d
5–6/2023

Uvod

Za ta namen imamo pred sabo klasični koncept strpnosti, za katerega je značilnih pet po-
gojev (ali sestavin), in sicer 1. razlika, 2. ugovor, 3. moč, 4. sprejemanje in 5. nevmešavanje.
Razmerje med dvema strankama lahko opredelimo kot razmerje strpnosti, če med njima
obstaja razlika v določenem pogledu, pri čemer ena stran (tisti, ki je strpen ali subjekt
strpnosti) nasprotuje temu, kako je druga stran drugačna (objekt strpnosti), ima moč, da
na podlagi tega ugovora ukrepa tako, da lahko poseže v drugega, vendar ima hkrati druge
razloge za sprejem, ki prevladajo nad razlogi za poseganje, in se zato poseganja vzdrži. Se-
veda obstajajo tudi drugi načini razumevanja strpnosti, vendar je ta klasični koncept tukaj
pomemben prav zato, ker je predpostavljen v nasprotjih med večkulturnostjo in
strpnostjo.

Za multikulturalizem so prav tako značilni številni pogoji ali sestavine, in sicer 1. ra-
zlika, 2. sprejemanje in 3. prilagoditev. V pomenu, ki nas tukaj zanima, tj. multikulturali-
zem kot normativni pogled ali politični predpis, multikulturalizem zahteva, da neka
stranka, ki stoji v odnosu, za katerega je značilna razlika, zavzame pozitiven odnos spreje-
manja te razlike in do druge strani ravna tako, da razlike upošteva.

Članek se nadaljuje takole. V prvem poglavju sta opisana in primerjana multikultura-
lizem in strpnost kot različna načina odnosa do raznolikosti. V drugem razdelku je obrav-
navano, v katerih pogledih multikulturalizem in strpnost vključujeta pozitiven oziroma
negativen odnos do razlik. Tretji razdelek obravnava, kako in v katerih pomenih lahko
multikulturalizem in strpnost razumemo kot načina prilagajanja. V četrtem razdelku so
predstavljene različne utemeljitve strpnosti in multikulturalizma kot normativnih idea-
lov. Zadnji razdelek razlikuje med strpnostjo in multikulturalizmom na različnih ravneh
in na tej podlagi obravnava vprašanje združljivosti. Vprašanje združljivosti je namreč za-
nimivo kot način razumevanja multikulturalizma in strpnosti, saj nekateri argumenti za
in proti multikulturalizmu predpostavljajo nezdružljivost, in zato, da bi razumeli, katere
teoretične kategorije moramo uporabiti za opisovanje in razpravljanje o dejanskih prime-
rih, ki vključujejo razlike.

Multikulturalizem in strpnost kot različna
načina odzivanja na raznolikost

Tako multikulturalizem kot toleranca sta odziva na raznolikost. Zgodovinsko gledano je
bila strpnost v Evropi oblikovana in o njej razpravljano v povezavi z verskimi razlikami, ki
so se razvile po reformaciji in so v šestnajstem in sedemnajstem stoletju povzročile ver-
ske vojne (Kaplan 2007). V tem kontekstu je veliko ljudi menilo, da so verske razlike iz-

77



jemno problematične. Niso le verjeli, da prava vera določa odrešitev posameznika, temveč
so to povezovali tudi z avtoriteto države in zvestobo podložnikov svojemu vladarju. Verska
raznolikost je bila torej problem. To je dalo razloge za omejevanje te raznolikosti – bodisi v
obliki prisilnega spreobračanja, omejevanja ali popolnega izključevanja ali celo iztreblja-
nja tistih z drugačnimi prepričanji. Verska strpnost se je v tem kontekstu razvila kot ideja
in praksa, da se ne posega v verske razlike, da se ljudem dovoli, da imajo drugačna verska
prepričanja in da (vsaj v določenih mejah) prakticirajo svojo vero.

Medtem ko se je standardna ideja strpnosti v zahodni politični filozofiji razvila iz
tega primera verske strpnosti, je bila splošna ideja strpnosti pozneje razširjena na druge
vrste razlik, npr. razlike v mnenjih, politične razlike, spolne in rasne razlike, spolne prefe-
rence, družinski vzorci itd. Strpnost je zato lahko odgovor na številne vrste razlik. Zaradi
česa postane neka razlika možen predmet toleriranja, je to, da ima nekdo o zadevni razliki
negativno mnenje, pa naj gre za različne verske prakse, spolne preference ali družinske
vzorce, ki se razlikujejo od družbene norme.

Multikulturalizem je novejša ideja, oblikovana zlasti v Kanadi in Avstraliji v sedem-
desetih letih prejšnjega stoletja kot del zavračanja do tedaj prevladujoče ideje, da bi te
države morale imeti belo in angleško govoreče prebivalstvo. Multikulturalizem se je torej
začel kot odpiranje jezikovni raznolikosti, npr. v Kanadi priznavanje francoščine kot ena-
kovredne angleščini, vendar se je pozneje razširilo na etnične razlike (najprej staroselcev,
pa tudi temnopoltih) in s tem povezane kulturne razlike. Multikulturalizem je bil pozneje,
zlasti v Evropi, vedno bolj povezan z razlikami zaradi priseljevanja, ki so bile najprej poj-
movane v smislu narodnosti, ki je vključevala etnične, kulturne in jezikovne razlike. Ven-
dar pa so bile po Rushdijevi aferi in francoski affaire du foulard te razlike postopoma na
novo konceptualizirane kot izrazi verske raznolikosti (Horton 1993; Galeotti 2002).

Čeprav beseda »multikulturalizem« nakazuje, da gre pri njem za kulturno raznoli-
kost, razlike, pomembne za multikulturalizem, torej niso povezane s posebnim pojmova-
njem kulture. Temeljni premislek, na katerem temelji multikulturalizem, je ta, da zadeva
razlike, ki so pomembne za pravično vključenost in integracijo manjšinskih skupin kot
polnopravnih in enakopravnih državljanov (Kymlicka 1995; Modood 2013). Utemeljitev
multikulturalizma tako izhaja iz idealov enakosti in vključenosti ter na tej podlagi izbere
ustrezne vrste razlik v danem družbenem kontekstu, namesto da bi vnaprej določila, kaj
šteje za relevantne razlike.

Strpnost in multikulturalizem sta torej dva odgovora na potencialno zelo širok raz-
pon razlik. Določena razlika je potencialni objekt toleriranja, če ji nekdo nasprotuje, med-
tem ko je določena razlika potencialni objekt multikulturalizma, če je pomembna za pra-
vično in enakopravno vključevanje manjšinskih skupin. Vsaka družbeno pomembna
razlika je torej potencialni predmet tako strpnosti kot tudi multikulturalizma (za primer
družbene opaznosti kot predpogoj za diskriminacijo, glej v Lippert-Rasmussen 2014).

Da sta tako strpnost kot multikulturalizem odgovora na raznolikost, po eni strani
predpostavlja nevrednostno razumevanje raznolikosti. Na tej stopnji »raznolikost« ni
vrednota temveč je dejstvo, na katerega se odzivata tako strpnost kot multikulturalizem.
Po drugi strani pa obravnavane razlike niso neodvisne niti od vrednostnih vprašanj, saj so

TEMA |  Sune Lægaard |  Večkulturnost in strpnost kot nasprotujoča si pristopa k raznolikosti

78



d
5–6/2023

relevantne razlike določene s prisotnostjo negativnih stališč v primeru strpnosti in s po-
vezavo s pozitivnimi ideali pravičnosti in vključenosti v primeru multikulturalizma. Mul-
tikulturalizma ne skrbi kultura, etnična pripadnost ali vera kot taka, temveč gre predvsem
za kulturne, etnične ali verske razlike, ki delujejo ali se obravnavajo na določen način (npr.
tako, da so člani družbenih skupin izpostavljeni izključevanju, dominaciji ali diskrimina-
ciji).

Multikulturalizem in strpnost kot pozitiven in
negativen odnos do drugačnosti

Glavna razlika med multikulturalizmom in strpnostjo je v tem, da vključujeta nasproten
odnos do razlik. Lahko bi torej rekli, da je strpnost negativen odgovor na razlike, multikul-
turalizem pa pozitiven odgovor.

Prvi pomen, v katerem je strpnost negativen odziv na razlike, je tisti, ki ga zajame
komponenta ugovora. Za ljudi pravimo, da nekaj dopuščajo le takrat, ko jim to ni všeč, če-
sar ne odobravajo ali kako drugače najdejo kakšno napako ali pa bi raje bili brez nje. V kla-
sičnem primeru verske strpnosti je ugovor izhajal iz nestrinjanja o pravi veri in iz s tem
povezanega prepričanja, da ljudje, ki se ne držijo prave vere, ne morejo biti zvesti podlož-
niki ali zaupanja vredni sodržavljani. V primeru spolne razlike je ugovor lahko posledica
prepričanja, da je na primer homoseksualnost nenaravna ali proti božji volji. Ugovor je
lahko tudi nizkoten in nereflektiran občutek gnusa ali izhaja iz tradicionalnih praks iz-
ključevanja in stigmatizacije, npr. gejev (to predpostavlja širok pogled na to, kaj lahko šte-
jemo za ugovor).

Drugi pomen, v katerem je strpnost negativen odziv na razlike, je zajet s komponento
nevmešavanja. Strpnost je sestavljena iz nevmešavanja ali drugačnega izvajanja moči, ki
jo ima nekdo, da ukrepa v skladu z njegovim ali njenim nasprotovanjem nečemu. Verska
strpnost je torej pomenila, da se ljudem dopušča, da se držijo in do neke mere izvajajo ver-
ska prepričanja, ki se razlikujejo od uradne vere, in jih ne izpostavlja preganjanju na pod-
lagi njihovih prepričanj. Toleriranje homoseksualnosti lahko podobno vključuje nekrimi-
naliziranje homoseksualnosti ali nenapadanje gejev. Na ravni delovanja je torej za
strpnost značilna odsotnost izvajanja moči. Kljub temu pa negativen odnos do obravna-
vane razlike ostaja.

Multikulturalizem pa predstavlja pozitiven odgovor na razlike. Kot v primeru strpno-
sti, to zajema dva različna pomena, enega, ki se nanaša na odnos do drugačnosti, in dru-
gega na dejanska dejanja ali politike. Prvi pomen, v katerem multikulturalizem predstavlja
pozitiven odziv na razlike, je tisti, ki je formuliran v smislu »spoštovanja drugačnosti«
(Lægaard 2013b). Eden od možnih razlogov za idejo, da razlike niso obžalovanja vredno
dejstvo, s katerim se je treba sprijazniti, ampak da so vredne enakosti in spoštovanja, je

79



instrumentalne narave. V klasični perspektivi, kakor bi jo formuliral J.S. Mill je raznoli-
kost na primer lahko dobra stvar preprosto zato, ker prispeva k številnim perspektivam in
eksperimentom v življenju, ki bi lahko vstopili na trg idej in človeštvo približali pravim
prepričanjem in izpolnjujočemu načinu življenja. V liberalni teoriji multikulturalizma
Willa Kymlicke (1989; 1995) to, kar imenuje »družbene kulture«, delujejo kot »kontekst
izbire«, ki je predpogoj za smiselne odločitve in s tem za enake možnosti. Raznolikost je
lahko tudi učinek nečesa drugega, kar je pozitivno vrednoteno. Po političnem liberalizmu
Johna Rawlsa (1996) je na primer pluralizem naravna posledica svobodnih institucij.
Raznolikost se lahko vrednoti tudi sama po sebi, npr. iz estetskih razlogov.

Najvidnejše in najpogostejše različice multikulturalizma vključujejo neko obliko pri-
poznanja, da so različni načini življenja legitimna prisotnost v družbi in bi jih zato morala
država obravnavati enako. Torej, čeprav je multikulturalizem včasih formuliran kot sta-
lišče, da je raznolikost v splošnih in/ali posebnih kulturah dragocena kot taka, predstavlja
multikulturalizem kot politični pogled pogosteje in verjetneje pripoznanje legitimnosti
različnih načinov življenja (tako Taylor 1994, Galeotti 2002 in Modood 2013 ponazarjajo
napetost med formulacijami pripoznanja kot potrditve in legitimnosti). Eden od načinov
za zajemanje teh dveh načinov razumevanja odnosa do drugačnosti, vključenega v multi-
kulturalizem, je sklicevanje na razlikovanje Stephena Darwalla med »ocenjevalnim spo-
štovanjem « in »pripoznalnim spoštovanjem« (2006). Ocenjevalno spoštovanje je odnos
pozitivnega vrednotenja osebe – ali v primeru multikulturalizma družbeno pomembnih
skupin – ali njihovih zaslug. Pozitivna ocena kulture pomeni, da je to dobra kultura, npr.
zaradi svoje veličastne zgodovine, lepega jezika, zanimive tradicije ali vrednotenja v luči
kakšnega drugega kvalitativnega standarda. Ocenjevalno spoštovanje je odnos pozitiv-
nega vrednotenja osebe – ali v primeru multikulturalizma družbeno pomembnih skupin –
ali njihovih zaslug. Pozitivna ocena kulture pomeni, da rečemo, da je to dobra kultura, npr.
zaradi njene veličastne zgodovine, lepega jezika, zanimivih tradicij ali ocene glede na kak-
šen drug kakovostni standard. Ocenjevalno spoštovanje kultur pomeni, da so nekatere
kulture morda boljše od drugih kultur. Čeprav zagovorniki multikulturalizma včasih upo-
rabljajo jezik, ki spominja na ocenjevalno spoštovanje, ta vrsta pozitivnega vrednotenja ni
primerna za multikulturalizem, če ga razumemo kot egalitarni politični pogled. Multikul-
turalizem je bolje razumeti kot obliko pripoznalnega spoštovanja, ki predstavlja nagnje-
nost k temu, da pri praktičnih premislekih damo ustrezno težo ali pozornost nekemu dej-
stvu o predmetu – v tem primeru o identiteti skupine – in da svoje ravnanje uravnavamo z
omejitvami, ki izhajajo iz tega dejstva. V multikulturalizmu pripoznalno spoštovanje sku-
pinskih identitet temelji na načelu, da so vsi načini življenja enako legitimni v določenih
mejah, npr. če ne kršijo človekovih pravic.

Drugi vidik, v katerem multikulturalizem predstavlja pozitiven odziv na razlike, se
nanaša na dejanja ali politike, ki izhajajo iz tega pozitivnega odnosa. Na ravni politike je
multikulturalizem sestavljen iz uradnih aktov pripoznavanja manjšinskih kultur, podpore
manjšinskim kulturam ali reforme pravil in institucij, da bi se prilagodile manjšinam. Ka-
nadski multikulturalizem je tako klasično vključeval priznavanje uradnih jezikov poleg
angleščine ter uvedbo različnih pristojnosti v Quebecu in za domorodna ljudstva. Klasični

TEMA |  Sune Lægaard |  Večkulturnost in strpnost kot nasprotujoča si pristopa k raznolikosti

80



d
5–6/2023

primeri multikulturalizma v Veliki Britaniji se bolj nanašajo na izjeme nekaterih skupin
od nekaterih splošno veljavnih pravil, npr. pravil o nošenju varnostnih čelad ali uniform.
Multikulturalizem lahko vključuje tudi razširitev javne podpore manjšinskim verskim šo-
lam ali podelitev uradnega statusa manjšinskim religijam poleg uveljavljene cerkve. Smi-
sel takšnih politik je deloma izražanje pozitivnega pripoznanja, deloma preprečevanje po-
sebnih bremen ali neenakosti, s katerimi se soočajo manjšine, oboje pa je namenjeno
enakopravnemu vključevanju manjšin.

Tako strpnost kot multikulturalizem torej vključujeta dve ravni stališč in dejanj
(prim. Lægaard 2010). Kljub temu pa se razmerje med obema ravnema pri strpnosti in
multikulturalizmu razlikuje. Če je strpnost sestavljena iz tega, da ne storimo tistega, kar bi
izhajalo iz negativnega odnosa, tj. da se vzdržimo ukrepanja na podlagi svojega nasproto-
vanja, je multikulturalizem sestavljen iz tega, kar izhaja iz pozitivnega odnosa, tj. da kon-
kretno izrazimo priznanje manjšinskih skupin kot legitimnih udeležencev v družbi.

Multikulturalizem in strpnost kot načina
prilagajanja

Čeprav je bilo prilagajanje sprva uporabljeno le za opredelitev multikulturalizma, lahko
tako multikulturalizem kot strpnost razumemo kot način prilagajanja razlikam (Kymlicka
2012; Balint 2017: 8-9), vendar v različnih pomenih, iz različnih razlogov in z različnimi
sredstvi. Lahko bi rekli, da je strpnost negativna prilagoditev (prilagoditev kljub nasproto-
vanju in z nevmešavanjem v okviru omejitev), medtem ko je multikulturalizem pozitivna
prilagoditev (prilagoditev kot priznanje in z aktivno podporo ali preoblikovanjem družbe-
nega konteksta). Vsaka trditev, da neko dejanje ali politika nekoga (osebo ali skupino) pri-
lagaja, implicitno predpostavlja nek primerjalni standard ali izhodišče, glede na katerega
je dejanje ali politika prilagajajoča.

V primeru strpnosti je izhodišče nasprotno vedenje, ki bi ga ljudje izvajali, če bi ukre-
pali na podlagi svojih ugovorov. V klasičnem primeru verske strpnosti je to pomenilo pre-
ganjanje verskih nasprotnikov. Za vsako politiko, ki ne bi temeljila na preganjanju, bi
lahko v kontekstu sedemnajstega stoletja rekli, da je oblika strpnosti in prilagajanja, če-
prav je še vedno daleč od česar koli, kar bi spominjalo na versko svobodo ali enako obrav-
navo verstev. V sodobnejšem kontekstu bi se lahko kot oblika strpnosti in prilagajanja
štela tudi prekvalifikacija homoseksualnosti v psihološko motnjo (ob predpostavki, da še
vedno prevladujejo prepričanja o drugačni naravi homoseksualnosti). To razumevanje, v
katerem strpnost predstavlja obliko prilagajanja, ki se nanaša na izhodišče, ki ga določata
komponenta nasprotovanja in komponenta moči (tj. zmožnost ljudi, da ukrepajo v skladu
s svojim nasprotovanjem), pojasnjuje skupno raznolikost kritik strpnosti. Ta kritika vidi
strpnost kot problematično samo po sebi, saj opisuje položaj, v katerem nekdo še vedno

81



ugovarja in ima moč nad drugimi, v katerem se odsotnost vmešavanja zgodi po presoji
ugovarjajočih in ne zagotavlja enake obravnave tistih, ki so podvrženi kombinaciji ugo-
vora in moči (glej npr. Bessone 2013).

V primeru multikulturalizma obstajata dva različna načina razumevanja izhodišča
(Lægaard 2017: 159). Po zdravorazumskem razumevanju je izhodišče to, kako je določena
družba prej obravnavala manjšinsko skupino. V družbi lahko veljajo pravila, ki pripadnike
določene verske manjšine obremenjujejo, npr. ker imajo pripadniki te skupine prepriča-
nja o obveznem oblačenju, ki so v nasprotju z javnimi pravili (npr. sikhovski turbani,
islamske naglavne rute, judovskega pokrivala jarmulka). Če država člane skupine izvzame
iz tega splošnega pravila ali ga spremeni tako, da jih ne obremenjuje več, se to šteje za pri-
lagoditev. To dejansko ali časovno razumevanje meri prilagoditev glede na to, kaj je dejan-
sko veljalo prej.

Obstaja tudi bolj teoretično razumevanje večkulturnega prilagajanja, po katerem iz-
hodišče niso prejšnji dejanski predpisi, temveč tisto, kar bi dovoljeval idealen liberalni
standard. Takšno izhodišče se predpostavlja v razpravah, ki multikulturalizem razumejo
kot nasprotje liberalizmu (npr. Barry 2001). Po tem zadnjem teoretičnem razumevanju se
ukrep šteje za multikulturno prilagoditev le, če ponuja "posebno" obravnavo skupine, ki
zaradi odstopanja od idealnega liberalnega standarda enake obravnave v nekem smislu
pomeni neenako obravnavo (podobno kot kritike pozitivnih ukrepov kot povratne diskri-
minacije). Po tem teoretičnem razumevanju preoblikovanje javnih predpisov, tako da ne
obremenjujejo več manjšin, hkrati pa še vedno dosegajo svoj javni cilj (npr. tako, da so pra-
vila oblačenja združljiva z verskimi pokrivali), ni oblika večkulturnega prilagajanja, med-
tem ko bi po dejanskem/časovnem razumevanju to bila. Teoretično razumevanje je tako
primernejše za razprave, saj multikulturalizem postavljajo nasproti liberalizmu kot ideal-
nemu teoretičnemu modelu, medtem ko je dejansko/časovno razumevanje primernejše za
razprave v realnem svetu, ki se osredotočajo na zmožnost določenih manjšin, da živijo, kot
si želijo, ali za razprave o zmožnosti določene družbe, da ustrezno ravna z raznolikostjo.

Tako v primeru strpnosti kot v primeru dejanskega/časovnega razumevanja multi-
kulturalizma sta izhodišči za opisovanje strpnosti in multikulturalizma kot oblik prilaga-
janja neidealni stanji stvari. To kaže, da sta tako strpnost kot dejansko/časovno razume-
vanje multikulturalizma pojma, ki bi ju lahko imenovali praktično usmerjena pojma,
namenjena zajemanju razmer v resničnem svetu, in ne idealna teoretična modela, kakšne
naj bi predstavljala idealna družba. To pojasnjuje nekatere kritike, usmerjene tako na
strpnost kot na multikulturalizem; v številnih primerih gre pri obeh za dejanja ali politike,
ki ne bi bile del popolnoma pravične družbe. Če strpnost in multikulturalizem ocenjujemo
glede na idealne standarde, bosta v skladu s tem pogosto zaostajala. Če pa ju, nasprotno,
ocenjujemo glede na nasprotna ali dejanska/časovna izhodišča, ju lahko označimo kot
obliki (čeprav nepopolnega) prilagajanja.

To kaže, da sta strpnost in multikulturalizem primerna za perspektivo tako imenova-
nega političnega realizma, ki se razume kot pristop, ki upošteva dejanske okoliščine poli-
tike, kot so prevlada moči, konflikti interesov in nesoglasja, in zavrača tako imenovani
moralizem, ki ga politični realisti razumejo kot vsiljevanje normativnih standardov zunaj

TEMA |  Sune Lægaard |  Večkulturnost in strpnost kot nasprotujoča si pristopa k raznolikosti

82



d
5–6/2023

politike (Williams, 2005). Sorodnost s političnim realizmom ima verjetno konceptualno
podlago v primeru strpnosti (Kühler 2019). V primeru multikulturalizma pa bi se ta more-
bitna sorodnost z realizmom lahko posredno kazala v sklicevanju številnih teoretikov
multikulturalizma na kontekstualistični pristop, po katerem imajo kontingentna dejstva o
kontekstu dejanskih primerov pomembno vlogo v argumentaciji za multikulturalizem
(prim. Lægaard 2015).

Utemeljitve strpnosti in multikulturalizma

Obe vrsti odzivov na raznolikost je mogoče utemeljiti na različne načine, nekatere na bolj
ali manj podobnih normativnih podlagah (npr. nekatere vrste liberalne skrbi za posamez-
nikovo svobodo in enakost), druge pa bolj različno ali povsem nasprotujoče si (npr. multi-
kulturalizem, ki temelji na pravicah skupin, v nasprotju s strpnostjo, ki temelji na posa-
meznikovi avtonomiji). Utemeljitev zahtev strpnosti se nanaša na komponento
sprejemanja, tj. na razlog, zakaj določeni delujoči ne bi smel ravnati na podlagi razloga za
nasprotovanje neki razliki.

Vprašanje je, kakšno je razmerje med utemeljitvami strpnosti in utemeljitvami mul-
tikulturalizma. Zanimivo je razmisliti o dveh možnostih. Prva je, da se utemeljitve strpno-
sti in multikulturalizma lahko sklicujejo na nasprotujoča si načela ali premisleke, druga
pa, da strpnost in multikulturalizem morda temeljita na istih normativnih izhodiščih. Obe
možnosti sta prisotni v razpravah, ki strpnost enačijo z liberalnim pristopom k raznoliko-
sti, multikulturalizem pa obravnavajo kot pristop, ki odstopa od liberalizma. Multikultu-
ralizem lahko od liberalizma odstopa na različne načine, ta odstop pa se lahko obravnava
kot dobra ali slaba stvar.

Standardne naracije o odnosu med liberalizmom in multikulturalizmom obravnavajo
liberalizem kot individualističen in za razlike neobčutljiv pristop, ki se osredotoča na
enako obravnavo državljanov in nevtralna pravila, ki ne zavzemajo stališča glede pojmova-
nja dobrega, načina življenja ali identitet državljanov. Nekateri odzivi na takšen pogled na
liberalizem ga vidijo kot nemogočega in kot neustreznega v smislu, da ne prepoznava in
obravnava posameznih oblik nepravičnosti, značilnih za različne skupine. To predstavlja
izhodišče za argumente o potrebi po "preseganju" liberalizma in namesto tega ali dodatno
sprejeti politike multikulturalizma (Lægaard 2013a: 53-54). Na ta način gledanja na odnos
med multikulturalizmom in liberalizmom je dobro, da multikulturalizem presega liberali-
zem. Pomemben primer predstavlja liberalna teorija multikulturalizma Willa Kymlicka
(1989; 1995), ki trdi, da je državna nevtralnost nemogoča, liberalni individualizem pa neu-
strezen, da bi pripadnikom manjšinskih skupin zagotovil enakost med posamezniki. Kym-
licka tako zagovarja manjšinske pravice utemeljene na liberalnih temeljih. Če je njegovo
stališče pravilno, sta multikulturalizem in liberalizem upravičena na podlagi istih načel.

83



Obstaja tudi konkurenčna naracija, ki ima enako razumevanje liberalizma in trditev,
da multikulturalizem presega liberalizem. Vendar pa ta pripoved to vidi kot nekaj slabega.
Po tej pripovedi dejstvo, da multikulturalizem presega liberalizem, predstavlja grožnjo
enakopravni obravnavi, svobodi posameznika in nevtralnosti države. Izstopajoč primer te
naracije predstavlja klasična kritika multikulturalizma Briana Barryja (2001). Če je ta kri-
tika multikulturalizma pravilna, to pomeni, da je multikulturalizem neliberalno stališče.
Tako je lahko zato, ker posledice politik multikulturalizma vključujejo kršitve liberalnih
pravic ali načel ali ker multikulturalizem sam temelji na neliberalnih načelih, npr. kolekti-
vističnih idejah o prevladi skupine nad posameznikom. V kolikor gre za slednje, sta multi-
kulturalizem in liberalizem upravičena na podlagi nasprotujočih si normativnih izhodišč.

Ta polemika je zanimiva, saj strpnost predstavlja značilnost liberalnega pristopa k
raznolikosti. Liberalizem dovoljuje, da državljani nasprotujejo drug drugemu na podlagi
razlik med njimi. Zaradi liberalne zahteve po nevtralnosti liberalizem pušča ugovore v ve-
ljavi, vendar od državljanov zahteva, da ne ukrepajo na podlagi svojih ugovorov, kar po
mnenju mnogih zagotavlja razlog za sprejemanje, ki je potreben za strpnost. Vendar pa
obstaja razprava o tem, ali in v kakšnem smislu je to res strpnost. Strpnost namreč zah-
teva tudi moč za poseganje, državljani v liberalni državi, ki jo urejajo ustavne pravice, ki
varujejo svobodo posameznika, pa te moči v ustreznem smislu morda nimajo, če se nji-
hove pravice učinkovito uveljavljajo (Heyd 2008). Posledično nevmešavanje potem ne bi
bilo opredeljeno kot strpnost, saj državljani ne izpolnjujejo komponente moči, ki je po-
trebna za strpnost. Proti temu ugovoru drugi trdijo, da je liberalno državo smiselno razu-
meti kot zagotavljanje ideala strpnosti (Jones 2018).

Ker je strpnost značilnost liberalnih pristopov k raznolikosti, je razmerje med
strpnostjo in multikulturalizmom odvisno od tega, katera od opisanih naracij je pravilna.
Tega ni mogoče rešiti na podlagi splošnih konceptov strpnosti in multikulturalizma – prav
zato, ker dopuščata, da je zahteve strpnosti in multikulturalizma mogoče utemeljiti na ra-
zlične načine. Pri nekaterih utemeljitvah si bosta strpnost in multikulturalizem nasproto-
vala bodisi na temeljni ravni utemeljitvenih načel bodisi na izpeljani ravni predpisanih
dejanj. Pri drugih utemeljitvah pa ni nujno, da bo prišlo do nasprotja.

Multikulturalizem in strpnost na različnih
ravneh 

Strpnost se običajno oblikuje kot vzorec delovanja na ravni posameznika. Pri utemeljeva-
nju sestavin strpnosti se običajno sklicujemo na primere, ki vključujejo osebe, ki so v od-
nosu do drugih oseb. Čeprav je izraz zasnovan tako, da se nanaša na medosebne odnose, ga
uporabljamo tudi na ravni države, kar sproža vprašanje o pomenu in legitimnosti strpno-

TEMA |  Sune Lægaard |  Večkulturnost in strpnost kot nasprotujoča si pristopa k raznolikosti

84



d
5–6/2023

sti s strani države (Jones 2018). To pomeni, da se strpnost načeloma lahko uporablja tako
na ravni posameznikov kot na politični ravni.

Podobno je lahko multikulturalizem (državna) politika in zahteva posameznika. Šte-
vilni od že omenjenih primerov politik multikulturalizma predstavljajo politike na drža-
vni ravni, npr. uradni akti o priznanju, programi podpore ali spremembe zakonodaje. Šte-
vilne politike večkulturnosti se izvajajo na vmesnih ravneh, npr. na ravni mestnih svetov.
Kljub temu se tudi te uvrščajo na politično raven (čeprav so v nekaterih pogledih bližje po-
sameznim državljanom). Čeprav je to manj pogosta raba, pa lahko multikulturalizem
označuje tudi zahteve na ravni posameznika. V nekaterih razpravah o multikulturalizmu
se pojavlja možnost, da večkulturna družba ne zahteva le določenih državnih politik, tem-
več tudi poseben odnos do raznolikosti od posameznih državljanov. To je na primer raz-
vidno iz stališč, po katerih morajo državljani v večkulturni družbi spoštovati verska pre-
pričanja drugih, na primer tako, da ne uporabljajo svobode govora za smešenje vere drugih
državljanov. Takšno stališče je mogoče imeti hkrati z liberalnim stališčem, da država ne bi
smela kriminalizirati takšnih izjav. Ta kombinirani pogled nato artikulira multikulturali-
zem kot tisto, kar lahko imenujemo multikulturni družbeni etos, tj. kot skupek vrednot, ki
naj bi utemeljeval dejanja posameznih državljanov v civilni družbi (Lægaard 2011, 2014).

Glede na to, da lahko strpnost in multikulturalizem ubesedimo tako na politični kot
na individualni ravni, se vprašanje združljivosti razdeli na več podvprašanj. Eno vpraša-
nje je, ali sta strpnost in multikulturalizem lahko združljiva, ker sta vsak na svoji ravni
ustrezen odziv na raznolikost. Strpnost je namreč lahko ustrezen odziv na ravni vedenja
posameznika, medtem ko je multikulturalizem lahko ustrezen odziv na ravni politik.
Drugo vprašanje je, ali obstajata smisla, v katerih sta lahko strpnost in multikulturalizem
združljiva na isti ravni.

Prva možnost je, da sta strpnost in multikulturalizem ustrezna odziva na raznolikost
na različnih ravneh. Najbolj očitna možnost je tista, ki smo jo že omenili, in sicer da je
multikulturalizem predvsem državna politika, medtem ko je strpnost predvsem zahteva
posameznika. To se ujema z dejstvom, da se multikulturalizem najpogosteje oblikuje kot
stvar politike, strpnost pa kot značilnost medosebnih odnosov. Ta možnost kaže, da ni
nujno, da obstaja nasprotje med strpnostjo in multikulturalizmom, saj sta lahko subjekt
negativnega in pozitivnega odnosa do različnosti različna, in sicer posamezniki oziroma
država, različne zahteve na ravni dejanj pa se lahko nanašajo na različne delujoče. Pokaže
tudi, da so kritike, ki trdijo da multikulturalizem predstavlja totalitarno ideologijo, ki krši
svobodo državljanov do negativnih stališč do npr. drugih religij ali načinov življenja, lahko
blažje, če se multikulturalizem nanaša na to, kar bi morala storiti država, in ne na to, kaj bi
morali storiti posamezniki. Državni multikulturalizem tako lahko ohrani nekatere vidike
liberalnega pristopa k odnosu med državo in državljani, po katerem se država ne bi smela
vmešavati v to, kaj državljani verjamejo ali kako živijo.

Možen je tudi obraten scenarij, ko država ohranja klasično liberalno nevtralnost ali
dobrohotno zanemarjanje razlik v družbi in je v tem smislu strpna država, vendar so držav -
ljani motivirani in se obnašajo v skladu z multikulturnim družbenim etosom. Tudi v tem
primeru gre za popolno združljivost, saj stališča in dejanja, ki jih zahtevata strpnost ozi-

85



roma multikulturalizem, zadevajo različne dejavnike. Glavno vprašanje pri tem scenariju
je prej, ali naj nevtralno liberalno državo štejemo za resnično strpno, saj verjetno ne izpol-
njuje komponente ugovora. Multikulturalizem potemtakem ni državna politika, temveč
moralna zahteva do državljanov.

Nenazadnje je ta dva razcepljena scenarija mogoče celo združiti, če različni zahtevi
strpnosti in multikulturalizma ne zadevata popolnoma iste stvari. Država je na primer
lahko strpna v smislu, da je v mnogih pogledih nevtralna, vendar lahko sprejme politiko
multikulturalizma v zelo specifičnih pogledih. Država lahko na primer priznava večinsko
cerkev in manjšinska verska združenja, sicer pa zavzema stališče dobronamernega zane-
marjanja kulturnih in etničnih vprašanj. Dokler se pozitiven odnos, ki se izraža s prizna-
vanjem verskih skupin, ne posplošuje s priznavanjem teh skupin kot verskih skupin, nače-
loma ni težav z nevtralnostjo države do drugih oblik različnosti, tudi če so isti ljudje člani
verskih skupin in drugih družbeno pomembnih skupin.

Čeprav obstaja torej več načinov, kako sta strpnost in multikulturalizem združljiva, je
najbolj zanimivo vprašanje, ali sta združljiva na isti ravni in v enakih pogledih. To je sprva
videti bolj dvomljivo. Prav zato, ker sta multikulturalizem in strpnost pozitiven in negati-
ven odziv na raznolikost v prej obravnavanih pomenih, se zdi, da se izključujeta, če ju upo-
rabljamo za iste subjekte in ob upoštevanju istih razlik. Oseba ali država ne more hkrati
nasprotovati in podpirati nekega posebnega drugačnega načina življenja ali prakse. To je
razlog, zakaj se običajno domneva, da sta strpnost in multikulturalizem nezdružljiva.

Vendar pa lahko obstajajo načini, v katerih ta nezdružljivost ne drži, celo za isti sub-
jekt in objekt strpnosti in multikulturalizma. Združljivost je lahko mogoča zaradi vrste
vpletenih razlogov ali vrednotenj. Če vrste razlogov, vključenih v ugovor in sprejemanje,
niso iste vrste, potem si morda ne nasprotujeta, tudi če gre za isti predmet. Ta možnost je
podobna strategiji razreševanja očitnih paradoksov strpnosti z razvrščanjem razlogov za
ugovor in razlogov za sprejem kot različnih vrst razlogov. Pomemben primer tega predstav -
lja spoštljivo pojmovanje strpnosti Rainerja Fōrsta (2013), po katerem so ugovori izraz
človekovega pojmovanja dobrega, razlogi za sprejem pa izhajajo iz načela pravičnosti. Po
Fōrstu to kaže, kako lahko razlogi za sprejem prevladajo nad razlogi za ugovor, ne da bi
slednje zanikali ali razveljavili. To kaže, kako je strpnost mogoča, saj razlogi za ugovor
vztrajajo, čeprav ljudje, ki jih motivira njihov občutek za pravičnost, ne bodo ravnali v
skladu z njimi.

Ali sta lahko multikulturalizem in strpnost združljiva na način, ki je podoben načinu,
na katerega lahko vzroki za ugovor in razlogi za sprejemanje po Fōrstu vztrajajo drug ob
drugem? Multikulturalizem in strpnost se zdita nezdružljiva, ker zahtevata pozitiven ozi-
roma negativen odnos do razlik. Kljub temu lahko, kot je navedeno zgoraj, večkulturno
priznanje razlagamo tako kot ocenjevalno spoštovanje in spoštovanje pripoznanja. Do
očitne napetosti s strpnostjo pride, če večkulturno priznavanje razumemo kot zahtevo po
pozitivnem vrednotenju razlik, kot včasih predlagajo zagovorniki multikulturalizma (npr.
Taylor 1994). Multikulturalizem potemtakem zahteva pozitivno vrednotenje razlik. To se
zdi nezdružljivo s strpnostjo, ki zahteva negativno vrednotenje razlik. Če pa odnos do ra-
zlik, ki je vključen v priznavanje večkulturnosti, ni odnos ocenjevalnega spoštovanja, tem-

TEMA |  Sune Lægaard |  Večkulturnost in strpnost kot nasprotujoča si pristopa k raznolikosti

86



d
5–6/2023

več oblika in spoštovanje pripoznanja, potem se zdi, da je med odnosom, vključenim v
strpnost in večkulturnost, enako razmerje kot med nasprotovanjem in sprejemanjem, kot
ga razume Fōrstovo pojmovanje strpnosti. Kot je bilo izpostavljeno že zgoraj, velja multi-
kulturalizem verjetno razumeti kot egalitarno politično stališče v smislu spoštovanja pri-
poznanja, tj. kot priznanje legitimne prisotnosti različnih načinov življenja, in ne kot zah-
tevo po pozitivnem ocenjevalnem spoštovanju teh razlik. Če je temu tako, obstaja razlog
za dvom o splošnem stališču, da sta strpnost in multikulturalizem nezdružljiva.

Zato sta lahko multikulturalizem in strpnost združljiva na ravni odnosov. Kaj pa po-
trebna dejanja? Strpnost zahteva, da se ne vmešavamo, medtem ko multikulturalizem
zahteva nekatere aktivne ukrepe za pozitivno podporo ali prilagajanje razlikam. Morda se
zdi, da gre tu za nezdružljivost, saj v zvezi z isto stvarjo ni mogoče hkrati ne storiti ničesar
in nekaj storiti. Vendar to v resnici ni tisto, kar zahtevata strpnost in multikulturalizem –
ta način oblikovanja zahtevanih ukrepov je preveč splošen in ne dovolj konkreten (prim.
Lægaard 2010). Strpnost namreč ne zahteva, da ne storimo ničesar, temveč izrecno zah-
teva, da nekdo ne ukrepa na podlagi razlogov, ki jih navaja njegovo ali njeno nasprotovanje
neki razliki. To je združljivo s početjem zelo veliko različnih stvari, če se zadevni dejavnik
vzdrži negativnega poseganja na načine, ki bi jih nasprotovanje sicer predlagalo. Podobno
multikulturalizem ne zahteva samo tega, da nekaj počnemo; zahteva namreč prilagajanje
manjšinskim skupinam na način, ki je potreben, da se izrazi njihovo pripoznanje kot legi-
timne prisotnosti ali da se premagajo ali odpravijo nepravične ovire za njihovo enakopra-
vno vključevanje. Zato ni splošnega razloga, da bi menili, da so dejanja, ki jih zahtevata
strpnost in multikulturalizem, nezdružljiva. Vendar pa tudi ni mogoče vnaprej trditi, da
sta združljiva; to je odvisno od tega, kakšni so ugovori, zlasti pa od tega, kakšne so okoli-
ščine za manjšinske skupine v določeni družbi in katere večkulturne politike so potrebne,
da se v tem okviru zagotovi prilagoditev. Kaj strpnost ali pripoznanje v praksi dejansko
zahtevata, je namreč delno tudi kontekstualno vprašanje (prim. Bardon in Ceva 2019).

Iz angleščine prevedel Mitja Sardoč

literatura
Balint, Peter (2017): Respecting Toleration: Traditional Liberalism & Contemporary Diversity. Oxford:
Oxford University Press.
Bardon, Aurélia in Ceva, Emanuela (2019): The ethics of toleration and religious accommodations. V: An-
nabelle Lever in Andrei Poama [ur.], The Routledge Handbook of Ethics and Public Policy, str. 434–446.
London: Routledge.
Barry, Brian (2001): Culture and Equality. Cambridge: Polity.
Bessone, Magali (2013): Beyond liberal multicultural toleration: A critical approach to groups’ essentia-
lism, European Journal of Political Theory 12(3), str. 271–287.
Darwall, Stephen (2006): The Second-Person Standpoint. Cambridge, MA: Harvard University Press.

87



Först, Rainer (2013): Toleration in Conflict. Cambridge: Cambridge University Press.
Galeotti, Anna Elisabetta (2002): Toleration as Recognition. Cambridge: Cambridge University Press.
Heyd, David (2008): Is Toleration a Political Virtue? V: M. S. Williams in J. Waldron [ur.], NOMOS
XLVIII: Toleration and Its Limits, str. 171–94. New York: New York University Press.
Horton, John [ur.] (1993): Liberalism, Multiculturalism and Toleration. Basingstoke: Macmillan.
Jones, Peter (2018): Essays on Toleration. London: Rowman & Littlefield.
Kaplan, Benjamin J. (2007): Divided by Faith. Cambridge, MA: Harvard University Press.
Kymlicka, Will (1989): Liberalism, Community and Culture. Oxford: Oxford University Press.
Kymlicka, Will (1995). Multicultural Citizenship. Oxford: Oxford University Press.
Kymlicka, Will (2012): Multiculturalism: Success, Failure, and the Future. Washington, DC: Migration
Policy Institute.
Kühler, Michael (2019): Toleration and Modus Vivendi. V: John Horton, Manon Westphal in Ulrich Wil-
lems [ur.], The Political Theory of Modus Vivendi. Springer.
Lippert-Rasmussen, Kasper (2014): Born Free and Equal? Oxford: Oxford University Press.
Lægaard, Sune (2010): Recognition and Toleration: Conflicting Approaches to Diversity in Education?
Educational Philosophy and Theory 42(1), str. 22–37.
Lægaard, Sune (2011): A Multicultural Social Ethos: Tolerance, Respect, or Civility? V: Gideon Calder in
Emanuela Ceva [ur.], Diversity in Europe: Dilemmas of differential treatment in theory and practice str.
81–96. Abingdon: Routledge.
Lægaard, Sune (2013a): State Toleration, Religious Recognition and Equality, V: Jan Dobbernack in Tariq
Modood [ur.], Tolerance, Intolerance and Respect: Hard to Accept?, str. 52–76. Basingstoke: Palgrave
Macmillan.
Lægaard, Sune (2013b): What does ‘Respect for Difference’ Mean? V: Sophie Guérard de Latour in Peter
Balint [ur.], Liberal Multiculturalism and the Fair Terms of Integration, str. 34–53. Basingstoke: Palgrave.
Lægaard, Sune (2014): The Paradox of Civility: The Case of the Danish Cartoons Controversy. V: Nilufer
Göle [ur.], Islam and Public Controversy in Europe, pp. 123–136. Farnham: Ashgate.
Lægaard, Sune (2015): Multiculturalism and Contextualism: How is Context Relevant for Political The-
ory? European Journal of Political Theory 14(3), str. 259–276.
Lægaard, Sune (2017): Multiculturalism and Secularism: Theoretical Understandings and Possible Con-
flicts. Ethnicities 17(2), str. 154–171.
Modood, Tariq (2013),:Multiculturalism: A Civic Idea. Cambridge: Polity.
Rawls, John (1996): Political Liberalism. Expanded edition. New York: Columbia University Press.
Taylor, Charles (1994). Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition. Princeton: Princeton
University Press.
Williams, Bernard (2005): In the Beginning was the Deed. Princeton, NJ: Princeton University Press.

TEMA |  Sune Lægaard |  Večkulturnost in strpnost kot nasprotujoča si pristopa k raznolikosti

88



d
5–6/2023

89

Ali je promoviranje
strpnosti res dovolj

za oblikovanje 
vključujoče in 

skupnostno 
naravnane družbe?

Mirjana Ule

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Strpnost predstavlja nujni predpogoj za skupno življenje kljub različnostim in
nasprotjem med ljudmi in skupinami. Vendar pa ni zagotovilo za sodelovanje in
grajenje skupnostno orientirane družbe.  Omejena je s prikritimi predsodki, ki se
prikrivajo z libertarnim diskurzom, ki se izkazujejo s socialnim distanciranjem
in hladnostjo v odnosih z drugimi in drugačnimi. V sestavku opozarjamo na pre-
pletenost strpnosti s tihimi oblikami nestrpnosti, ki se kažejo le posredno v
praksi socialnega in diskurzivnega razlikovanja med ljudmi ali skupinami. Raz-
vijali bomo tezo, da se je predsodkovno delovanje v sodobnih družbah spreme-
nilo in skrilo za pajčolanom strpnosti. Zato strpnost ni dovolj za oblikovanje
skupnostne družbe in človečnosti, ki edina lahko preseže sodobne svetovne krize
in konflikte.



Uvod: Strpnost kot minimalni pogoj  za
skupnostno življenje ljudi

Strpnost je nujni pogoj človeške skupnosti, ki je prisotna na več ravneh človeškega vede-
nja. Na individualni ravni nastopa kot osebnostna značilnost človekovega vrednostnega
sistema. Na ravni skupin nastopa kot vedenjska značilnost, ki se kaže v medosebnih odno-
sih. Na ravni institucij ali držav pa se kaže kot  pravna in politična norma. Na vseh ravneh
pomeni sposobnost in pripravljenost za konstruktivno, nenasilno soočenje z drugimi in
drugačnimi, do katerih imamo sicer zadržke, na primer zaradi njihovih drugačnih živ -
ljenjskih in vrednotnih orientacij, lastnosti, vzorcev vedenja in delovanja (Murphy, 2014).
Strpnost na ravni posameznikov ali skupin temelji pretežno na psiholoških značilnostih
posameznikov in situacijskih značilnostih družbenih položajev, v katere so vpleteni 
posamezniki ali skupine ljudi, čeprav ima lahko tudi bolj kompleksne, na primer moralne,
religiozne, politične motive in razloge.  Strpnost na ravni institucij ali držav pa praviloma
gradi na normativnih ali pravno zavezujočih razlogih in obvezah. V realnosti se vse tri 
ravni strpnosti seveda prepletajo in podpirajo med seboj, kar dela strpnost in prav tako
njeno nasprotje, nestrpnost, za zelo zapleten in mnogoplasten pojav.  

Na ravni posameznikov ima strpnost zelo različne oblike in načine izražanja; od ko-
majda zavestnega izogibanja konfliktom s kritičnimi oblikami socialnih praks in prepri-
čanj, potrpežljivega prenašanja nasprotij do premišljenega sprejemanja  tovrstnih praks.
Na vseh ravneh pa strpnost terja od ljudi, skupin ali institucij, da se konstruktivno soočijo
s posebnostmi prepričanj, kulturnih vzorcev ali vedenjskih načinov, ki jih morda motijo
ali jim v vsakdanjem življenju celo nasprotujejo. Strpnost pomeni, da jih ljudje kljub za-
vračanju  ne preganjajo ali zatirajo, temveč dopuščajo, da nosilci tovrstnih praks gojijo te
prakse v okviru svojih družbenih in kulturnih skupnosti (Dees, 2004; Galeotti, 2004). Na
ta način predstavlja strpnost minimalni pogoj za skupno življenje kljub razlikam med
ljudmi v prepričanjih,  kulturnih vzorcih, navadah. 

V primerjavi s psihološko in socialno gledano bolj zahtevnimi pojmi, kot sta prepo-
znavanje in pripoznavanje drugačnosti, predstavlja strpnost neke vrste minimum demo-
kratično vzdržne socialnosti v medskupinskih odnosih (Sullivan, Transue, 1999; Balint,
2017). Strpen človek dovoljuje različnost in celo odklonskost, čeprav ju nujno ne ceni ali
podpira. Na občanski, skupnostni in institucionalni ravni pa strpnost praviloma terja za-
vestno in namerno preprečevanje konfliktov, javnih izražanj nasprotij in nesoglasij med
nosilci različnih praks. Kolikor bolj normativno in etično podporo ima fenomen strpnosti
v  družbi ali kulturi, toliko bolj je družba sposobna sprejemati različnosti,  povezovati na-
sprotja in dopuščati ter varovati različne življenjske prakse, vzorce vedenja in odnose.
Strpnost je tako osnovna prepreka razširjanju diskriminacije, sovraštva, konfliktnosti in
osnova za gojenje demokratične občanskosti (civilnosti) in demokratičnosti.

Strpnost omogoča da v družbi razne manjšinske skupine živijo svoje življenje tako,
kot želijo. Prav zaradi zmožnosti za premagovanje napetosti med zavezanostjo lastnim
prepričanjem in vrednotenjem in sprejemanjem drugačnih prepričanj in vrednotenj je

TEMA |  Mirjana Ule |  Ali je promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vključujoče in skupnostno naravnane družbe?

90



d
5–6/2023

strpnost več kot na primer indiferentnost do različnosti ali umikanje pred njimi (Wil-
liams, 1999). »Ljudje brez pozitivnih odnosov do drugih in drugačnih niso strpni. Če samo
dopuščajo drugim njihove načine življenja, so preprosto 'indiferentni'. … Indiferentnost ni
strpnost.« (Mendus, 1999: 46) Tudi Maykel Verkuyten s sodelavci v sestavku o socialni
psihologiji strpnosti in nestrpnosti ugotavlja, da se strpnost razlikuje tako od indiferent-
nosti (»kaj me brigajo ...«) kot od relativizma (»naj bo, kar bo«). Po drugi strani pa obsta-
jajo tudi meje strpnosti, meje tega, kar je ali ni sprejemljivo. »Vedno obstajajo tudi prepri-
čanja in prakse, ki jih ne moremo tolerirati, na primer zato, ker jih imamo za moralno
nesprejemljive, ali ker spodkopujejo kulturno povezanost in družbeno kohezijo.« (Ver-
kuyten idr., 2022, 5).

Strpnost je torej težavna in nas vodi v paradoksalne situacije. Zdi se obenem nekaj
nujnega in nemogočega. Nujna je zaradi preprečevanja sporov in konfliktov med skupi-
nami, ki gojijo medsebojno nasprotujoča si prepričanja; bodisi moralna, politična ali reli-
giozna. Strpnost je v takem primeru alternativa nasilnemu reševanju konfliktov.  Vendar
sama po sebi ne rešuje nestrinjanj in nasprotij. Je neke vrste status quo in pogosto celo
podaljšuje in povečuje nasprotja. Je pa tudi nemogoča, predvsem v situacijah, ko naj bi bili
strpni do ljudi in situacij, kjer strpnost vodi lahko v toleriranje družbeno nesprejemljivih
vedenjskih vzorcev in praks (Galeotti, 2004). Kot poudarja Bernard Williams, so situacije,
v katerih preprosto ne bo mogoče, da bi bili strpni. »Strpnost ima meje in za demokratične
družbe in kulture so te meje dosežene v srečanju s skupinami, ki bi zanikale enakost  in av-
tonomijo ali zavračale zaščito, ki jo zagotavljajo človekove pravice.« (Williams, 1999: 65)

Paradoksalnost fenomena strpnosti ni nekaj novega.  O tem strokovnjaki govorijo že
dolgo. Že Platon je v svojih razpravah o državi mimogrede omenjal to paradoksnost, ko je
ugotavljal, da neomejena svoboda vodi v zatiranje svobode drugih, torej v tiranijo. Karel
Popper je v svoji znani knjigi o odprti družbi in njenih sovražnikih postavil danes že klasi-
čno formulacijo paradoksa strpnosti, namreč ugotovitev, da neomejena strpnost vodi k
zmagoslavju nestrpnosti (Popper, 1966). Kljub svoji zavezanosti strpnosti se moramo to-
rej znati upreti nestrpnosti in njenim zagovornikom. Če se zagovornikov nestrpnosti ne
da prepričati z razumnimi razlogi, potem je prav, če se jim upremo, ali kot  pravi Popper:
»Zato moramo v imenu tolerance reči, da je prav, če ne toleriramo netolerantnih.« (prav
tam: 265)

Podobno je konec šestdesetih let ugotavljal že Herbert Marcuse v svojem znameni-
tem eseju o represivni toleranci. »Toleranca bi morala biti omejena glede na gibanja, ki
imajo dokazljivo agresiven in destruktiven značaj, destruktiven glede obetov miru, pravi-
čnosti in svobode za vse.« (Marcuse, 1970: 119) Po njegovem se je treba boriti proti »ideo-
logiji strpnosti«, ki dopušča diskriminacijo in agresijo. V tem smislu je predlagal tudi
svojo provokativno zamisel »represivne tolerance«, to je oviranja prostega nastopanja za-
govornikov rasističnih in protidemokratičnih idej. Tovrstna ne-strpnost je po Marcuseju
potrebna zato, ker toleriranje propagande za nehumanost nasprotuje tako ciljem libertar-
nosti kot tudi vsaki napredni politični filozofiji (prav tam: 120). S to idejo je Marcuse
sprožil tako valove navdušenja med tedanjimi radikalnimi skupinami v študentskem giba-
nju po svetu kot tudi silovite kritične odmeve celo pri tedaj vodilnih avtorjih kritične teo-

91



rije na primer pri Adornu in  Horkheimerju (Fulk, 2008). Slednji so se ustrašili morebi-
tnih terorističnih »aplikacij« Marcusejevih idej pri študentskih radikalcih. Tako pri nav-
dušenju nad Marcusejevimi idejami kot pri kritikih je šlo po večini za nerazumevanje nje-
govih idej. Gibanja »radikalnih manjšin«, ki so »militantno netolerantna do tistih, ki
tolerirajo destrukcijo in tlačenje«, so po Marcuseju namreč smiselna le tedaj, če so del šir-
ših emancipatornih gibanj in, če prispevajo k promoviranju enakih možnosti, svobodi in
demokraciji (Marcuse, 1970: 123).

Če so meje strpnosti na eni strani določene s toleriranjem agresije in nasilja ter di-
skriminacije, se na drugi strani lahko vprašamo, ali strpnost avtomatsko tudi ukinja vsa-
kršno diskriminacijo.  Socialni psihologi, ki primerjajo fenomen strpnosti s predsodki,
ugotavljajo, da gre pri predsodkih in strpnosti za dve različni, vendar medsebojno pove-
zani ideološki temi, ki bi si sicer v primerih prevlade libertarne miselnosti morali medse-
bojno nasprotovati (Verkuyten idr, 2020).  V primeru prikritih predsodkov, ki so nova
oblika predsodkovnega delovanja v sodobnem času,  pa se lahko medsobojno podpirata. V
nadaljnem tekstu bomo predstavili koncept subtilnih predsodkov in razvijali tezo, da se je
predsodkovno delovanje v sodobnih družbah spremenilo in skrilo za pajčolanom strpno-
sti. Zato strpnost ni dovolj za oblikovanje skupnostne družbe in človečnosti, ki edina
lahko preseže sodobne svetovne krize in konflikte.

Zakaj strpnost ne pomeni nujno odsotnosti
predsodkov in diskriminacij ali kaj se dogaja s
predsodki v sodobnih družbah?

Zanimivo je, kaj se dogaja s predsodki in rasizmi v pozno moderni družbi, ko se zdi, da se
povečuje promocija strpnosti, ko se zvišujejo norme človekovih pravic. Analiza odnosov
med različnimi etničnimi, rasnimi skupinami in analiza odnosov med spoloma pokaže, da
je promoviranje strpnosti in človekovih pravic sicer navidezno povzročila umik predsod-
kovnega diskurza iz javnosti, da pa ni povzročila izginjanja predsodkov. Raziskave kažejo,
da se je res zmanjšal obseg javno izraženih predvsem klasičnih rasnih, etničnih, spolnih
predsodkov (Dovidio, Gaertner, 1986). Podobno velja za seksistične izjave in stališča.
Manj jih je v javnem govoru, če pa že so, veljajo za nekultivirane in neprimerne, za oblike
sovražnega govora  (Eagly, Wood, 1982). Rasni in spolni predsodki so se preselili na druga
območja življenja in se izražajo na drugačen način na primer od tradicionalno sigmatizi-
ranih skupin, kot so črnci in ženske, na odnos do ljudi z drugačnim življenjskim stilom, na
primer do pripadnikov LGBT skupnosti.  Do nekaterih skupnosti, na primer do muslima-
nov (v zahodnem svetu), pa so se predsodki celo okrepili. 

Socialnopsihološke analize dalje kažejo, da ne gre zgolj za premike v načinih izraža-
nja predsodkov, temveč tudi za kvalitativne spremembe v izražanju predsodkov (Whete-

TEMA |  Mirjana Ule |  Ali je promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vključujoče in skupnostno naravnane družbe?

92



d
5–6/2023

rell, 2012). Tradicionalne predsodke postopno nadomeščajo neke vrste moderni pred-
sodki. Zanje je značilno, da se antipatija do določenih družbenih skupin ne izraža več ne-
posredno, kot je to veljalo za tradicionalne predsodke, ampak prikrito, simbolno. Tako se
namesto tradicionalnega nasilnega rasizma uveljavlja odklonilni rasizem; namesto klasi-
čnih patriarhalnih predsodkov se uveljavlja ambivalentni seksizem (Brown, 1995). Zato se
ljudje lahko deklarirajo za strpne, lahko tudi upoštevajo normativne principe strpnosti, pa
vendarle lahko opazimo pri njih predsodke na primer pri izogibanju stikom s pripadniki
marginalnih skupin.  

Sodobni rasizem torej ni tako izključevalen kot klasični rasizem in se izraža posredno
in bolj prikrito, zato se lahko prikrije pod krinko navidezne strpnosti  (Dixon, Levine,
2012). Pettigrew in Meertens (1995) razliko med tradicionalnim in modernim rasizmom
poimenujeta z razliko med kričavim in hladnim rasizmom. Oba raziskovalca sta prišla do
te ugotovitve na podlagi obsežne raziskave v več evropskih državah. Hladni rasizem za ra-
zliko od kričavega rasizma ne izraža odkritih negativnih čustev do manjšin, pač pa se
vzdržuje vseh pozitivnih čustev do njih. Kričavi rasisti zagovarjajo nasilen izgon vseh ne-
zaželenih etničnih manjšin. Hladni rasisti pa zagovarjajo le omejen izgon za tiste pripad-
nike teh manjšin, ki nimajo urejenih osebnih dokumentov ali so zagrešili kriminalna deja-
nja. 

Raziskovalci pa obenem opozarjajo na razmerova visoko stopnjo ujemanja med
obema vrstama rasizma (Pettigrew in Meertens, 1995). Menijo, da se novi in stari rasizem
kljub razlikam ujemata v mnogih potezah, tako da je pravzaprav težko govoriti o novem
rasizmu, temveč le o prikritem rasizmu,  ki pa je v bistvu enak, kot je bil doslej. Glavna ra-
zlika med odkritim (tradicionalnim) in prikritim (modernim) rasizmom na bi bila v odno-
sih do stigmatiziranih skupin. Za odkriti rasizem naj bi bilo značilno aktivno zavračanje.
Novi prikriti rasizem naj bi se namesto odkritega in agresivnega zavračanja teh skupin ka-
zal v pasivnem odklanjanju, v ignoriranju, ki je lahko še nevarnejše kot odkrito in aktivno
sovraštvo do njih (Dovidio, Gaertner, 1986). 

Moderni rasisti se nočejo izdati, celo zavedati se nočejo svojega rasizma. Tak prikriti
rasizem se zdi bolj kultiviran.  Zato se prikazujejo kot strpni in se odevajo v navidezno li-
bertarno argumentacijo. Šolanje otrok v elitnih šolah stran od pripadnikov marginalnih
skupin opravičujejo s sklicevanjem na  pravice staršev ali otrok do svobodne izbire šola-
nja.  Elitne soseske oziroma izbiro sosedstva opravičujejo s potrebo po varnosti. Nosilci
tovrstnih predsodkov opravičujejo svoje predsodke pred javnostjo in pred seboj z vse  bolj
zahtevnimi manjšinami, ki bojda »ogrožajo svoboščine in pravice ljudi« na primer pravico
do varnega življenja, in ki »živijo na račun davkoplačevalcev«. 

Odklonilni  rasizem je nova oblika predsodkovnega mišljenja, izražanja in delovanja.
Temelji bolj na favoriziranju pripadnikov svoje skupine kot pa na diskriminaciji tuje in se
celo pogosto sklicuje na strpnost do drugih in drugačnih. Zato ima več opraviti s potlače-
njem občutkov kot tradicionalni rasizem. Medtem ko je tradicionalni rasist odkrito izra-
žal svoje sovraštvo in mu ni bilo treba nenehno nadzirati in skrivati svojih občutkov in ču-
stev, mora sodobni rasist praviloma skrivati svoje občutke in čustva in skrbno paziti na to,
da v javnosti ne izpade kot rasist. Medtem ko naj bi pri tradicionalnem rasizmu prevlado-

93



valo sovraštvo in odkrito nasilje do drugih skupin, sedaj prevladuje ignoriranje, distanca,
cinizem in ta gre lahko vštric s podobo sebe kot tolerantne osebe v smislu »nič nimam
proti njim, ampak ...« Toda potlačeni občutki in čustva še vedno obstajajo v nezavednem
in vplivajo na vedenje in izražanje posameznika. Zato tovrstni rasizem težko razkrijemo. 

ideološka funkcija sodobnih predsodkov

Splošna razširjenost in trdovratnost predsodkov se da pojasniti z dejstvom, da so ena klju-
čnih ideoloških sestavin v procesu racionaliziranja in opravičevanja obstoječih neenako-
sti v svetu. Zato niti normativni akti, ki uzakonjajo strpnost in človekove pravice, ne po-
magajo dosti pri spreminjanju predsodkov in diskriminacij. Predsodki niso predvsem
posledica individualnih kognitivnih ali motivacijskih dejavnikov, nevednosti ali neznanja
temveč prevladujočih družbenih razmerij. Stereotipe in predsodke posameznik ne izum-
lja vedno na novo, ko jih uporabi. Pač pa je to kolektivni ideološki proces, ki je povezan z
delitvijo moči in družbenimi odnosi v družbi.  Dominantni socialni predsodki in rasizmi
imajo svojo dokaj jasno vlogo opravičevanja sveta,  to je konkretnih razmerij moči, privile-
gijev in diskriminacij. 

Jost in Banaji (1994) sta zato postavila tezo, da predsodki podpirajo, racionalizirajo
in legitimirajo obstoječi status quo v dani družbi. To je njihova ideološka funkcija. Po nju-
nem mnenju se stereotipi in predsodki opirajo na tezo o pravičnem svetu in s tem poma-
gajo razložiti obstoječi družbeni red in položaje ter početje drugih in nas samih. Spolni
stereotipi in predsodki na primer pomagajo opravičiti tradicionalno delitev dela in druž-
bene moči med spoloma. Predsodkovni diskurz nenehno oblikuje in preoblikuje, kon-
struira in rekonstruira podobo drugih ljudi, o katerih govori, kot tudi lastno podobo govor-
cev (Wetherell, 1996). 

Predsodki nastopajo kot sestavina nenehnih dialogov in razprav znotraj družbenih
skupnosti. Pri tem govorci govorijo tako, da so v skladu s svojo referenčno skupino. Spuš-
čajo se v kolektivne oblike diskurza, sklicujejo se na razne avtoritete, prevladujoča mne-
nja, predvsem pa na tiste vzorce ideologij, ki branijo obstoječe ravnotežje sil in moči v
družbi. Margaret Wetherell (1996) govori o skupnostnem delu interpretacije, ki je social-
nopsihološka osnova ideologij, zlasti pa tistih oblik govora, v katerih ljudje definirajo
svojo in tujo identiteto ter v katerih oblikujejo vzorce družbenega delovanja. S spreminja-
njem materialnih razmer se razvijejo novi vzorci komuniciranja in diskurza in se utelesijo
v kolektivnem splošnem umu.

Napak bi bilo, če bi predskodke kot diskurzivne prakse imeli sedaj zgolj za retorične
oblike, za jezikovno ali komunikacijsko stvarnost. To bi bila podobna zožitev, kot je kogni-
tivistično pojmovanje predsodkov. Diskurzi namreč niso le govorna ali pisna praksa ljudi,
temveč so mikroprakse, ki združujejo jezik, komunikacijo in interakcijo, simbolne sisteme

TEMA |  Mirjana Ule |  Ali je promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vključujoče in skupnostno naravnane družbe?

94



d
5–6/2023

in družbene odnose, v katerih potekajo govorne oziroma komunikacijske dejavnosti. So
živi odnosi med ljudmi, ki konstituirajo identiteto posameznikov in skupin ter urejajo
stvari v smiselni družbeni red. So tako materialna kot duhovna praksa ljudi. Niso zgolj za-
vestna dejavnost ljudi, ker jih v veliki meri poganja spontana, nezavedna in afektivna di-
namika naših želja, ujeta v razcep med fantazmo in realnostjo. Zanje res ustreza Foucaul-
tova metafora o mikrofiziki oblasti. Mikrofizike so lokalne oblike družbene dejavnosti,
zlasti nadzorovalnih mehanizmov, ki združujejo objektivne sisteme: pravila, sankcije in
nagrade, oblike nadzora in subjektivne sisteme; prepričanja, želje, strahove, čustva posa-
meznikov. Foucault (1984) poudarja, da gre za vsakdanje mikroprakse, ki vključujejo kot
svojo bistveno komponento določene discipline znanja, ki pomagajo obvladovati vedenje
in subjektivnost posameznikov na vseh ravneh družbe. Poudarja, da sodobne oblike mi-
krofizike oblasti niso nasilne in represivne, temveč temeljijo na samo-nadziranju in
samo-vodenju posameznikov. 

Predsodki so torej neke vrste mikroideologije, ki se nanašajo neposredno na posa-
meznike oziroma konkretne družbene skupine. Za razliko od  makroideologij na primer
mitologij, religije, politike, te mikroideologije niso vezane na državne institucije, na ideo-
loške aparate države, kot pravi Althusser (1980), temveč na vsakdanji svet. So neformalne
institucije vsakdanjega sveta, namreč institucije, ki prevajajo določene stvarne odnose
neenakopravnosti, dominance in podrejenosti med družbenimi skupinami v območje vsak -
danjega sveta in obratno, določena razmerja med različnimi skupinami v vsakdanjem
svetu ljudi postavljajo v splošen okvir veljavnih družbenih norm, vrednot in institucij.
Zato so za formiranje predsodkov bistveni načini diskurza, vsakdanje govorice in druge
oblike interakcije. Za svoj obstoj potrebujejo  simbolne sisteme: besede, govor, geste in
ustrezne sisteme interpretacije in kodiranja, ki sami prav tako temeljijo v utečeni praksi
komuniciranja oziroma socialne interakcije med ljudmi. 

Podobno, kot je Althusser prekinil s tradicijo pojmovanja ideologij kot sistemov idej,
misli in je namesto tega poudaril družbeni sistem-proces interpelacij oziroma  nanašanj
na posameznike oziroma posameznice in njihovih samoprepoznavanj v terminih globalne
družbe, tudi pojem predsodkov kot mikroideologij vsakdanjega sveta prekinja z izklju-
čnim pojmovanjem predsodkov kot posebne vrste stališč in jih opredeljuje kot sisteme-
procese nanašanj na posameznike kot akterje socialnih dejanj in kot podvržene družbe-
nemu redu. Razlika med sistemi makro in mikroideologij je seveda fluidna, zgodovinsko
relativna in začasna. Poleg tega lahko ideologija nastopa v obeh oblikah, kot sestavina apa-
ratov države in kot institucija vsakdanjega sveta. Tipičen primer za to so na primer spolne
ideologije. Vgrajene so v vzgojno-izobraževalni sistem, v medije, jezik politike in v jezik
sploh. Obenem pa so temelj vsakdanje delitve spolnih vlog v družini in v medsebojnih od-
nosih med spoloma v vsakdanjem svetu. In prav ta dvojna zasidranost v makro in v mi-
krosferi družbenega življenja daje spolnim ideologijam veliko moč, ki je morda večja, kot
je moč nacionalnih in razrednih ideologij.

Če drži Althusserjeva teza, da ideologije zagrabijo ljudi, da se v njih prepoznajo kot
subjekti, potem je temeljno vprašanje, kako ideologije skozi svoje diskurze in materialne
ter institucionalne prakse subjektivirajo ljudi, in ne, kako ljudje ponotranjimo ideologije.

95



Ponotranjanje ideologije je že sekundarni proces in sekundarni korak glede na primarni
učinek ideologij v družbenem samoumeščanju (pozicioniranju) človeka kot subjekta. To
velja tudi za predsodke. Temeljno vprašanje v razvoju predsodkov je, kako ti motivirajo
posameznika oziroma posameznico, da se v njih prepozna in da se po njih ravna, ne pa
vprašanje, kako se stereotipi in predsodki vgradijo v človekovo duševno strukturo in ko-
gnitivne procese. 

Delno na to vprašanje odgovarjajo teorije socialne identitete. Do pozitivne identitete
po tej teoriji namreč pridemo z vzpostavljanjem pozitivnih razlik v korist lastne kulture v
polju medkulturnih primerjav, namreč, da svojo kulturo ali mikrokulturo vrednotimo bolj
pozitivno kot druge kulture (Tajfel, 1981, Billig, 1985). Še bolj izrazite težnje po vzpostav -
ljanju pozitivne razlike med lastno in tujo mikrokulturo so zaznali raziskovalci pri opazo-
vanju skupin v vsakdanjem življenju, v odnosu med različnimi subkulturami, manjšin-
skimi skupinami (Brown, 1985). Z vzpostavljanjem pozitivne razlike umetno  povečamo
vrednost lastne subkulture in posredno izboljšamo tudi lastno samopodobo. Ta proces je
temelj za pogost pojav medskupinske pristranskosti in diskriminacije. To pristranskost v
medskupinskem in medkulturnem komuniciranju lahko še okrepi situacijska pristran-
skost. Omenjeni učinek je namreč toliko bolj izrazit, kolikor več tekmovalnosti in boja za
prestiž je v  medkulturnem ali medskupinskem dogajanju. 

Gre za tipični ideološki obrat, ki kaki partikularni določbi podeli splošni in zavezujoč
značaj, jo iz individualne značilnosti spreminja v generično določbo. Po mnenju mnogih
analitikov danes slabi tudi pomen skupinskih identitet, ki bi celostno ali za daljši rok defi-
nirale posameznikovo socialno identiteto. Slabi tudi vpliv medskupinskih primerjav na
občutek človekove pozitivne samopodobe in samospoštovanja (Ule, 2005). Ljudje vse bolj
intenzivno in poudarjeno iščemo osnovo za pozitivno samopodobo v svojih individualnih
življenjskih projektih, ne v okviru obsežnih kolektivnih projektov. Analogno temu poudar-
jamo pomen zasebnosti nasproti javni sferi. Javno sfero pogosto čutimo kot povsem funk-
cionalno življenjsko okolje, brez večjih identitetnih potencialov. 

Margaret Wetherell opozarja na pogosto nekonsistentnost predsodkovnih diskurzov,
na primer na komunikacijska protislovja, kot je na primer dvojna zveza (Wetherell, 2012).
Primer takega protislovja je na primer argumentacija v prid omejevanja tuje delovne sile,
češ da lahko dovolimo izobraževanje tujcev, vendar ne njihove zaposlitve in dovoljenja za
bivanje, ker to bojda nasprotuje nacionalnim interesom. V takšnem zagovoru se očitno
križata želja, da bi bili strpni, z željo po zavarovanju svojih prednosti. Nihanja in nasprotja
v argumentih, ki označujejo predsodkovno komunikacijo, kažejo na nasprotja v govorcih
samih, na nejasnost njihove lastne identitete na primer nihanje med ekskluzivistično na-
cionalno identiteto in kako bolj inkluzivno identiteto, ki daje človeku občutek, da je odprta
oseba. 

TEMA |  Mirjana Ule |  Ali je promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vključujoče in skupnostno naravnane družbe?

96



d
5–6/2023

Zaključek: »nič nimam proti njim, ampak ...«

Eden izmed pomembnih vzrokov za spremembo predsodkov v pozni moderni družbi je
prav gotovo pritisk naraščajoče individualizacije na posameznike, da se osvobajajo od tra-
dicionalnih fiksnih socialnih vlog, socialnih identitet in težijo k čedalje bolj individualno
zasnovanim identitetnim strukturam, kjer se socialna identiteta podreja osebnim življen-
skim projektom posameznikov in posameznic (Ule, 2009). Sodobni individualiziran živ -
ljenjski stil preprosto ne potrebuje in ne prenaša več rigidnih in odkritih diskriminacij ali
favoriziranj ene družbene skupine nasproti drugi skupini, ker takšne diskriminacije preveč
rigidno in fiksno določajo socialne identitete. Po drugi strani pa se posamezniki v svojem
vsakdanjem življenju skušajo predvsem izogniti konfliktom in težavam zaradi možnih ne-
prijetnih srečanj s pripadniki marginaliziranih in stigmatiziranih manjšin. Sodobni posa-
meznik ali posameznica sta preprosto prešibka za to, da bi vzdržala odkrit konflikt in od-
krito izrazila svoja stališča in občutke do drugih ljudi. Zato svoje morebitne predsodke
kažeta z izogibanjem  stikom z "nezaželenimi" skupinami in z nezanimanjem zanje. 

S tem lahko pojasnimo ugotovitve raziskovalcev, da sodobne predsodke spremljajo
šibka čustva, zato pa bolj prevladuje hladno nezanimanje in tihi prezir do drugačnosti. To
je nekaj drugega kot tradicionalne oblike diskriminacije, ki so bile odkrite, neposredne, jav -
ne in afektirane. Spreminjajo se tudi diskurzi in ideološke oblike, ki tipično oukvirjajo di-
skriminacije. Tipična sodobna oblika izražanja kakega predsodka je "nič nimam proti Ro-
mom, ženskam, homoseksualcem, toda ...", pri čemer izza "toda" sledi kako navidezno
splošno dejstvo, ki meče dozdevno slabo luč na Rome, ženske, homoseksualce..., na primer
"mnogi živijo na račun socialnih podpor in se izogibljejo delu" ali "ne znajo ravnati z denar-
jem" ali "dajejo slab vzgled otrokom". Vzporedno s tem se spreminjajo tudi vsebine pred-
sodkov. Medtem ko tradicionalne rasizme karakterizira navezovanje na površinske razlike
med ljudmi v barvi kože, spolu,  običajih, vsakdanjem vedenju, sodobne predsodke karakti-
rizira navezovanje na globinske razlike, ki niso neposredno opazne; na primer razlike v izo -
brazbi, kulturni ravni, religiji, v telesnem in duševnem zdravju, življenjskem stilu. 

Tradicionalni rasistični diskurz  zamenjujejo prikrite in posredne oblike, kjer se rasni
pojmi niti ne pojavljajo, vendar tak diskurz vseeno učinkuje kot stigmatizacija in diskri-
minacija etničnih ali drugih skupin. Kot ugotavlja Wheterellova, se sodobni rasizem v za-
hodnih družbah raje sklicuje na zagotavljanje reda in miru, zagotavljanje svobode, zakona
in odgovornosti, boja proti kriminalu ali boja proti terorizmu, kot pa na razlike med ra-
sami, etničnimi skupinami ali na varovanje lastne nacionalne oziroma etnične čistosti
(Wetherell, 1996). Susan Condor, ki je analizirala proglase angleške konservativne
stranke, ugotavlja, da v tovrstnem diskurzu korak od črnca k roparju postaja tako rekoč
avtomatski (Condor, 1988). Skratka, pripadnost določeni manjšini se izenači z določenim
problemom. Ta rasizem tudi ni več usmerjen na sploh proti črncem, Arabcem, Azijcem,
Judom, temveč le proti tistim, ki se niso pripravljeni integrirati v "našo" skupnost.  

Strpnost pomeni izogibanje konfliktom z drugimi in drugačnimi, lahko pomeni  tudi
dopuščanje njihovega  načina življenja.  Vendar ne pomeni odnosa z njimi, povezovanja,

97



zaupanja, medsebojnega spoštovanja, skrbi za ohranjanje »obraza« drugega, človeškega
dostojanstva. V centru pozornosti ostajam jaz s svojimi pravicami in hotenji, s svojim ra-
zumevanjem sveta in ne jaz v odnosu z drugimi, z njihovimi interesi. Zato strpnost vseka-
kor ni dovolj za doseganje skupnostno naravnane družbe, ki omogoča svobodno sobivanje
in sodelovanje ljudi. Za kaj takega je potrebno vsaj to, da večina ljudi prepoznava in poziti-
vno vrednoti različnost med ljudmi in med socialnimi skupinami kot dejavnike, ki upravi-
čujejo njihovo enakopravno socialno integracijo in njihovo človeško dostojanstvo. 

Zato, kot ugotavlja nizozemski socialni psiholog Maykel Verkuyten s sodelavci,
»strpnost ni edini ali končni cilj medskupinskih odnosov v pluralnih družbah in spodbuja-
nje strpnosti ne bi smelo nadomestiti vzpodbujanja medsebojnega pripoznavanja med
skupinami ter substancialnih oblik vključevanja« (Verkuyten idr, 2020: 250). Strpnost
omogoča dostop do virov in pravic ter pripadnikom kulturnih in verskih manjšinskih sku-
pin do določene mere omogoča, da živijo življenje, kot si ga želijo. Strpnost je torej mini-
malni pogoj za skupno življenje kljub pomembnim razlikam (Vogt, 1997, Verkuyten idr.,
2022). Je prepreka pred diskriminacijo, sovražnostjo in konflikti ter ključni pogoj za 
državljanstvo in demokracijo (Sullivan in Transue, 1999). 

Zaradi nasprotij med latentno predsodkovnostjo in manifestno strpnostjo, strpnost
ne more nadomestiti strategij za zmanjševanje predsodkov. Vendar je spodbujanje strpno-
sti nepogrešljiva osnova za življenje z različnostmi in nasprotovanji. V tem smislu je
strpnost nujni predpogoj za sobivanje z različnostmi, ni pa garancija za sodelovanje in
grajenje skupnostno orientirane družbe. In za rešitev vseh nakopičenih težav človeštva bi
se  vsekakor morali zavzemati ne samo za strpnost do drugega, ampak za sodelovanje, so-
čutenje, za skupnostno družbo.

literatura
Althusser, Louis: Ideologija in ideološki aparati države. Ljubljana: Založba *cf, 2018.
Balint, Peter: Respecting Toleration. Traditional Liberalism and Contemporary Diversity. Oxford: Oxford
University Press, 2017
Billig, Michael: Prejudice, categorization and particularization: from a perceptual to a rhetorical approach.
European Journal of Social Psychology, 15/ 1985, 79-103.
Billig, Michael: The notion of prejudice: some rhetorical and ideological aspects. V John Dixon in Mark Le-
vine (ur.), Beyond Prejudice. Extending the Social Psychology of Conflict, Inequality and Social Change.
Cambridge: Cambridge University Press, 2012, 139-157.
Brown, Rupert: Prejudice. Its Social Psychology. Cambridge/M: Blackwell, 1995.
Mendus, Susan (ur.): The Politics of Toleration. Tolerance and Intolerance in Modern Life. Edinburgh:
Edinburgh University Press, 1999, 45-64.
Condor, Susan (1988): Race stereotypes and racist discourse. Interdisciplinary Journal for the Study of
Discourse, Text 8, 1-2  1988, 69-89.
Dees, Richard H.: Trust and Toleration. Oxford. Routledge, 2004.

TEMA |  Mirjana Ule |  Ali je promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vključujoče in skupnostno naravnane družbe?

98



d
5–6/2023

Dixon, John in Levine, Mark (ur.): Beyond Prejudice. Extending the Social Psychology of Conflict, Inequal-
ity and Social Change. Cambridge: Cambridge University Press, 2012.
Dovidio, John F. in Gaertner, Samuel L. (ur.): Prejudice, Discrimination and Racism. New York, Academic
Press, 1986.
Eagly, Alice H. in Wood, Wendy: Inferred sex differences in status as a determinant of gender stereotypes
about social influence. Journal of Personality and Social Psychology, 43, 1982, 915-928.
Foucault, Michael: Nadzorovanje in kaznovanje. Ljubljana: Založba DE, 1984.
Fulk, Kirkland A.: Between a Rock and a Hard Place: Herbert Marcuse, the Frankfurt School and the West
German Student Movement. Chapel Hill: University of North Carolina, 2008.
Galeotti, Anna Elisabetta: Tolerance and Recognition. Cambridge: Cambridge University Press, 2004.
Jost, John T.in Banaji, Mahzarin R.: The role of stereotyping in system-justification and the production of
false consciousness. British Journal of Social Psychology, 33/1, 1994, 1-27.
Marcuse, Herbert: Repressive tolerance. V Robert Wolf, Barrington Moore and Herbert Marcuse, A Criti-
que of Pure Tolerance. Boston:  Beacon Press, 1970, 81-123.   
Murphy, Andrew: Toleration. Encyclopedia Britannica, 2014.Pridobljeno s:
https://www.britannica.com/topic/toleration
Pettigrew, Thomas F.in Meertens, Roel W.: Subtle and blatant prejudice in Western Europe. European
Journal of Social Psychology, 25/1, 1995, 57-75.
Popper, Karel: The Open Society and Its Enemies. Princeton: Princeton University Press, 1/1966.
Sullivan, John in Transue, John: The psychological underpinnings of democracy: A selective review of re-
search on political tolerance, interpersonal trust, and social capital. Annual Review of Psychology,
50/1999, 625–650.
Tajfel, Henri: Human Groups and Social Categories. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1981.
Ule, Mirjana: Socialna psihologija. Analitični pristop k življenju v družbi. Ljubljana, Založba FDV, 2009.
Verkuyten, Maykel, Yogeeswaran, Kumar in Adelman, Levi: Toleration and prejudice�reduction: Two ways
of improving intergroup relations. European Journal of Social Psychology, 50/2020, 239–255. 
Verkuyten, Maykel, Yogeeswaran, Kumar, Adelman, Levi: The social psychology of intergroup tolerance
and intolerance. European Review of Social Psychology, open access, 2022. Pridobljeno s:
https://doi.org/10.1080/10463283.2022.2091326© 2022
Wheterell, Margaret: The prejudice problematic. V John Dixon in Mark Levine (ur.), Beyond Prejudice.
Extending the Social Psychology of Conflict, Inequality and Social Change. Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 2012, 158-178.
Wetherell, Margaret: Identities, Groups and Social Issues.London: Sage, 1996.
Williams, Bernard: Tolerating the intolerable. V Mendus, Susan, The Politics of Toleration. Tolerance and
Intolerance in Modern Life. Edinburgh: Edinburg University Press, 1999, 65-76.

99



Povzetek

V prispevku analiziramo fenomen strpnosti in ga primerjamo s fenomenom novih
oblik predsodkov. Ugotavljamo, da strpnost sama po sebi ne rešuje socialnih napetosti. Jih
samo prikrije. Je neke vrste status quo in pogosto celo podaljšuje in povečuje nasprotja. Je
pa tudi nemogoča, predvsem v situacijah, ko naj bi bili strpni do ljudi in situacij, kjer
strpnost vodi lahko v toleriranje družbeno nesprejemljivih vedenjskih vzorcev in praks.
Če so meje strpnosti na eni strani določene s toleriranjem agresije in nasilja ter diskrimi-
nacije, se na drugi strani lahko vprašamo, ali strpnost avtomatsko tudi ukinja vsakršno di-
skriminacijo.  

Analiza odnosov med različnimi etničnimi, rasnimi skupinami in analiza odnosov
med spoloma pokaže, da je promoviranje strpnosti in človekovih pravic sicer navidezno
povzročilo umik predsodkovnega diskurza iz javnosti, da pa ni povzročilo izginjanja pred-
sodkov. Raziskave kažejo, da so se predsodki preselili na druga območja življenja in se iz-
ražajo na drugačen način, na primer od tradicionalno sigmatiziranih skupin, kot so črnci
in ženske, na odnos do ljudi z drugačnim življenjskim stilom, na primer do pripadnikov
LGBT skupnosti.

Socialnopsihološke analize dalje kažejo, da ne gre zgolj za premike v načinih izraža-
nja predsodkov. Sodobni rasizem ni tako izključevalen kot klasični rasizem in se izraža
posredno in bolj prikrito, zato se lahko prikrije pod krinko navidezne strpnosti in libertar-
nosti. Tradicionalni rasistični diskurz zamenjujejo prikrite in posredne oblike, kjer se ra-
sni pojmi niti ne pojavljajo. Vendar tak diskurz vseeno učinkuje kot stigmatizacija in di-
skriminacija etničnih ali drugih skupin. Sodobni rasizem v zahodnih družbah se raje
sklicuje na zagotavljanje reda in miru, zagotavljanje varnosti in človekovih pravic, boje
proti kriminalu ali boje proti terorizmu, kot pa na razlike med rasami, etničnimi skupi-
nami ali na varovanje lastne nacionalne oziroma etnične čistosti. 

Sodobne predsodke spremljajo šibka čustva.  Zato pa bolj prevladuje hladno nezani-
manje in tihi prezir do drugačnosti. Temelji bolj na favoriziranju pripadnikov svoje sku-
pine, kot pa na diskriminaciji tuje in se celo pogosto sklicuje na strpnost do drugih in dru-
gačnih. Zato strpnost vsekakor ni dovolj za doseganje skupnostno naravnane družbe, ki
omogoča svobodno sobivanje in sodelovanje ljudi. Za kaj takega je potrebno vsaj to, da ve-
čina ljudi prepoznava in pozitivno vrednoti različnost med ljudmi in med socialnimi sku-
pinami kot dejavnike, ki upravičujejo njihovo enakopravno družbeno integracijo in nji-
hovo človeško dostojanstvo. Zavzemanje za strpnost je torej nujen, vendar ne zadosten
pogoj za grajenje vključujoče in skupnostno naravnane družbe.

Ključne besede
paradoks strpnosti, meje strpnosti, prikriti predsodki, mikroideologije, sobivanje

TEMA |  Mirjana Ule |  Ali je promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vključujoče in skupnostno naravnane družbe?

100



d
5–6/2023

Summary:

In this paper we analyse the phenomenon of tolerance and compare it with the pheno-
menon of new forms of prejudice. We conclude that tolerance does not in itself resolve so-
cial tensions. It only masks them. It is a kind of status quo and often even prolongs and
increases contradictions. But it is also impossible, especially in situations where we are
supposed to be tolerant of people and situations where tolerance can lead to tolerance of so-
cially unacceptable behaviour patterns and practices. If the limits of tolerance are, on the
one hand, defined by tolerance of aggression and violence and discrimination, on the other
hand, we can ask whether tolerance automatically abolishes all kind of discriminations.

An analysis of relations between different ethnic, racial and gender groups shows
that while the promotion of tolerance and human rights has seemingly led to the withdra-
wal of prejudiced discourse from public discourse, it has not led to the disappearance of
prejudice. Research shows that prejudice has moved into other areas of life and is expres-
sed in different ways, for example from traditionally stigmatized groups such as black
people and women, to attitudes towards people with different lifestyles, for example
members of the LGBT community.

Social psychological analyses further show that it is not just a matter of shifts in the
ways in which prejudices are expressed. Modern racism is less exclusionary than classical
racism, and is expressed more indirectly and more covertly, so it can be disguised under a
veneer of apparent tolerance and libertarianism. Traditional racist discourse is being re-
placed by hidden and indirect forms where racial concepts do not even appear, but such
discourse still has the effect of stigmatizing and discriminating against ethnic or other
groups. Contemporary racism in Western societies tends to refer to ensuring law and
order, guaranteeing security and human rights, fighting crime and combating terrorism,
rather than to differences between races, ethnic groups or to protecting one's own natio-
nal or ethnic purity.

Modern prejudices are accompanied by weak emotions. Hence, rejection racism is a
new form of prejudiced thinking, expression and action. It is based on favouritism 
towards members of one's own group rather than discrimination against others, and even
often refers to tolerance of others and of the different. Tolerance is therefore clearly not
enough to achieve a community-oriented society that allows people to live and work 
together freely. At the very least, it requires that the majority of people recognize and 
positively value diversity among people and social groups as factors that justify their
equal social integration and their human dignity. A commitment to tolerance is therefore
a necessary but not sufficient condition for building an inclusive and community-
oriented society.

Keywords
paradox of tolerance, limits of tolerance, hidden prejudices, micro-ideologies, 
coexistence

101



102

Kdaj je versko 
motivirana 

diskriminacija 
dopustna?

Andrew Shorten 

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Ta članek se osredotoča okoli dveh pojmov, in sicer strpnosti ter razumnosti, ki
utirata pot k modusu vivendi kot nekakšnemu več kot le strpnemu sobivanju.
Osrednja ideja je ta, da v primeru konfliktov posameznih vrednot prav razum-
nost opredeljuje strpnost. Takšnih konfliktov ni mogoče razrešiti, zato politi-
čnega dogovora ni mogoče doseči na podlagi moralnega konsenza, kot ga tradi-
cionalno zahteva liberalna politična družba. Kar pa dejansko je mogoče doseči, je
politični dogovor, v katerem ljudje najdejo način sobivanja kot modus vivendi.
Modus vivendi predstavlja ustrezen način učinkovitega sobivanja z drugimi
kljub njihovim nasprotujočim si stališčem.



d
5–6/2023

Zagovarjata se dve trditvi. Prvič, versko motivirana diskriminacija ima lahko različne in
zapletene učinke. Natančneje bodo opredeljeni štirje različni načini, kako lahko diskrimi-
natorna pravila in prakse škodujejo tretjim osebam. Drugič, ugotavljanje, kako močno ver-
sko motivirana diskriminacija škoduje tretjim osebam, je zapleteno zaradi nejasnosti
glede tega, kako naj se takšna škoda meri. Resnost nekaterih vrst škodovanja tretjim ose-
bam je najbolje ugotoviti tako, da se preveri, kaj bi oškodovana oseba imela, če bi bila ver-
sko motivirana diskriminacija prepovedana, medtem ko je resnost drugih vrst škodovanja
tretjim osebam najbolje ugotoviti tako, da se preveri, kaj bi oškodovana oseba morala
imeti, če bi bile njene pravice spoštovane. Članek se sklene z nekaterimi okvirnimi pred-
logi za državljane in snovalce politik o tem, kako ugotoviti, ali je treba določeno diskrimi-
natorno pravilo ali prakso dopuščati.

Versko motivirana diskriminacija

Versko motivirana diskriminacija je diskriminacija iz verskih razlogov, pri kateri (posa-
mezni, skupinski ali institucionalni) delujoči drugega delujočega obravnavajo manj
ugodno kot nekega dejanskega ali nasprotnega agenta na podlagi neke zaznane lastnosti
(prilagojeno po Eidelson 2015). Za razliko od verske diskriminacije, ki vedno vključuje
diskriminacijo vernikov, lahko versko motivirana diskriminacija vključuje nenaklonje-
nost nekomu, ker ima ali se domneva, da ima eno (ali več) različnih lastnosti (Laegaard
2018). V sodobnih družbah so te lastnosti običajno povezane s spolno usmerjenostjo,
spolno identiteto, političnimi stališči, verskim prepričanjem ali statusom posameznika s
posebnimi potrebami. Osebe, ki trpijo zaradi versko motivirane diskriminacije, so lahko
pripadniki sorodnih verstev s tistimi, ki jih diskriminirajo, lahko pripadajo drugi veri ali
pa sploh ne pripadajo nobeni.

Včasih versko motivirana diskriminacija ni deležna večjega nadzora javnosti. Na pri-
mer diskriminacija žensk pri imenovanju duhovnikov, za katero se običajno šteje, da je
stvar same verske skupnosti in ne zunanjih oseb. Vendar pa pogosto vzbuja ostre javne po-
lemike, zlasti če so pripadniki določene verske skupnosti iskali pravno prilagoditev, ki jim
omogoča diskriminacijo, ki bi bila sicer nezakonita. Nekateri primeri tega pojava, veči-
noma iz anglofonskih držav, so naslednji:

1. V Londonu je javna uslužbenka, odgovorna za registracijo rojstev, smrti in porok,
zahtevala, da ne vodi civilnih partnerstev lezbičnih in gejevskih parov, kar je bil ru-
tinski vidik njene vloge, saj je menila, da je to v nasprotju z njeno krščansko vero.
Njegov zahtevek je sprva sprejelo delovno sodišče (Lillian Ladele proti London Bo-
rough of Islington, 2009), pozneje pa ga je zavrnilo Evropsko sodišče za človekove
pravice (Eweida proti Združenemu kraljestvu, 2013).

103



2. Na Severnem Irskem so lastniki pekarne zavrnili izdelavo torte s sporočilom v pod-
poro istospolnim porokam, kot je zahtevala stranka, ker so menili, da je to v na-
sprotju z njihovo krščansko vero. Vrhovno sodišče Združenega kraljestva se je
strinjalo, da se od njih ne sme zahtevati, da promovirajo sporočilo, s katerim se v
osnovi ne strinjajo (Lee proti Ashers Baking Company, 2018).

3. V Koloradu je drug pek zavrnil peko poročne torte za homoseksualni par. Vrhovno
sodišče ZDA je priznalo, da njegova zavrnitev spada pod njegovo versko svobodo
(Masterpiece Cakeshop v. Komisija za državljanske pravice Kolorada, 2018).

4. Upraviteljem ‘tesno povezane’ ameriške verige trgovin z umetniškimi in obrtnimi
izdelki, ki zaposluje več kot 13.000 ljudi, je bila odobrena izjema od zahteve, da svo-
jim zaposlenim zagotovijo zdravstvene načrte, ki vključujejo nujno kontracepcijo,
kar bi sicer zahteval zakon o dostopni oskrbi (2010) (Burwell proti Hobby Lobby
Stores, Inc, 2014; Little Sisters of the Poor Saints Peter and Paul Home v. Pensilva-
nija, 2020).

5. V ZDA je bilo verskim agencijam za posvojitve dovoljeno, da zakonito zavrnejo na-
mestitev otrok pri starših LGBTQ+ (Fulton proti. Mesto Filadelfija, 2021).

6. V ZDA je bilo bolnišnicam, ki prejemajo javna sredstva, dovoljeno zavrniti oprav -
ljanje medicinsko nujnih splavov (Harris v. McRae, 1980).

7. Zakonodajna oblast zvezne države Utah je s tako imenovanim ‘kompromisom Utah’
spremenila svoj zakon o preprečevanju diskriminacije iz leta 1997 in vanj vključila
zaščito pred diskriminacijo na področju stanovanj in zaposlovanja na podlagi
spolne usmerjenosti in spolne identitete, vendar je vključila široke izjeme za verske
organizacije in njihove podružnice (SB 296 Antidiscrimination and Religious Free-
dom Amendments, 2015).

8. V Kanadi je evangeličanska krščanska univerza zaprosila za dovoljenje, da v svojih
sprejemnih postopkih diskriminira (necelibatne) homoseksualce, kar ji je bilo
odobreno za program usposabljanja učiteljev, ne pa tudi za pravno fakulteto (Trin-
ity Western University proti British Columbia College of Teachers, 2001; Trinity
Western University proti Law Society of Upper Canada, 2018).

9. Šole z verskim etosom lahko v sprejemnih postopkih upoštevajo verska prepričanja
potencialnih učencev (ali njihovih družin). Ta pooblastila so včasih omejena. Na
Irskem je na primer versko selektiven sprejem v šole dovoljen le za manjšinske
veroizpovedi (Zakon o izobraževanju (sprejem v šole) iz leta 2018). V znani zadevi v
Združenem kraljestvu je vrhovno sodišče razveljavilo politiko Jewish Free School,
ki je izbirala učence na podlagi matrilinearnega porekla in tako izključila otroke,
katerih matere so se spreobrnile v judovstvo, ker je bila nezdružljiva z zakoni o
rasni enakosti (R(E) v. Upravni organ JFS, 2009).

10. Šole z verskim etosom lahko odpustijo osebje tudi iz razlogov, ki bi bili sicer nedo-
pustni. Na Irskem so na primer v 80. letih prejšnjega stoletja Eileen Flynn od-
pustili, ker je rodila zunaj zakonske zveze in se odločila, da bo otroka vzgajala s svo-
jim partnerjem, ki se je sam ločil (na Irskem tedaj ni bilo možnosti ločitve) (Eileen
Flynn v. Sestra Mary Anna Power in sestre svete vere 1985). V podobnem in sočas-

TEMA |  Andrew Shorten |  Kdaj je versko motivirana diskriminacija dopustna?

104



d
5–6/2023

nem primeru v Združenih državah je bila Susan Little po sklenitvi druge zakonske
zveze razrešena s položaja v katoliški osnovni šoli, ker kljub temu, da je bila pravno
veljavna, ni izpolnjevala zahtev kanonskega prava (Little v. Wuerl, 1991). V ne-
davnem španskem primeru je Evropsko sodišče za človekove pravice podprlo od-
ločitev o odpovedi delovnega razmerja duhovniku Fernándezu Martínezu, ki je
poučeval vero in etiko na javni šoli in mu je plačo izplačevala država, potem ko je
postalo javno znano, da je poročen in ima tri otroke (Martinez proti Španiji, 2014).

Kot je razvidno iz tega kratkega seznama, so za dovoljenje za diskriminacijo iz ver-
skih razlogov zaprosili različni subjekti, vključno s posamezniki, podjetji in ponudniki
javnih storitev. Poleg tega so poskušali diskriminirati ljudi zaradi različnih lastnosti ali
značilnosti, vključno s tistimi, ki so povezane s spolom in spolnostjo, pa tudi z družinskim
statusom in političnim prepričanjem. Spori o diskriminaciji na podlagi veroizpovedi so se
pojavili v različnih okoljih, vključno z delovnimi mesti, šolami, univerzami in bolnišni-
cami, pa tudi v poslovnem okolju.

Dopuščanje diskriminacije na podlagi
veroizpovedi: dosedanja razprava

Pravni in politični teoretiki so predlagali različne normativne razloge za dopuščanje
diskriminacije na podlagi veroizpovedi (o nekaterih od njih podrobno razpravljam v
Shorten 2021, str. 10–12 in Shorten 2022, 152–62). Kadar so posamezniki iskali pravne
rešitve, ki bi jim omogočile diskriminacijo iz verskih razlogov, kot v prvem primeru, so se
teoretiki sklicevali na vrednote, kot so vest (Nussbaum 2008, Maclure in Taylor 2011) in
integriteta (Bou-Habib 2006, Vallier 2015, Laborde 2017). Vendar argumentov, ki
temeljijo na teh vrednotah, ni mogoče neposredno uporabiti v številnih drugih primerih,
ki vključujejo diskriminacijo, ki jo izvajajo združenja in institucije (Shorten 2015, Lae-
gaard 2015, Laborde 2017). Da bi jih utemeljili, so nekateri pravniki predlagali
ekspanzivno načelo verske svobode, po katerem so verska združenja in njihove institucije
‘na svojih področjih suverene’ (Horowitz 2009, 83; glej tudi Garnett 2016, Smith 2016,
McConnell 2016; za kritike glej Schragger in Schwartzman 2013, Cohen 2015, Laborde
2017, Baumeister 2019). Medtem so liberalni teoretiki razvili alternativni argument, ki ne
poudarja religije kot take, temveč interese, ki jih imajo ljudje v značaju skupin, s katerimi
so tesno povezani (Sager, 2017) ali ki vplivajo na njihovo integriteto (Laborde, 2017).

Ne glede na splošne premisleke, na katere se je treba sklicevati v podporo dovolje-
vanju diskriminacije na podlagi veroizpovedi, bodo pogosto obstajali tehtni razlogi za
njeno zavrnitev. Nekateri avtorji nasprotujejo verskim prilagoditvam na splošno zaradi
rahljanja zavezanosti k enakosti pred zakonom in opozarjajo, da bi se lahko družba, ki to
dovoljuje, znašla na spolzkem pobočju proti širjenju izjem (Martin 2019). Medtem pa so

105



drugi avtorji razvili ugovore glede posebnih primerov versko motivirane diskriminacije.
Na primer, v pronicljivem članku o verski izbiri v šolah Clayton in njegovi soavtorji (2021)
poudarjajo povezavo med sestavo učencev in zmožnostjo otrok, da se naučijo pomembnih
državljanskih vrlin, kar nakazuje, da bi lahko preveč verske izbire onemogočilo legitimne
cilje države.

Preostanek prispevka obravnava drugačen ugovor zoper versko motivirano diskrimi-
nacijo, ki se nanaša na stroške ali bremena, ki jih ta prenaša na tretje osebe. Na primer,
prilagoditve na delovnem mestu lahko obremenijo sodelavce, ki morajo nadomeščati
kolege, ki nočejo opravljati določenih nalog. Podobno lahko podjetje ali dobrodelna us-
tanova, ki diskriminira pri zagotavljanju storitev, obremenjuje potencialne stranke, zaradi
česar je težko ali celo onemogočeno dostop do osnovnih ali bistvenih storitev. Prav tako
lahko diskriminacija pri zaposlovanju obremeni delavce in iskalce zaposlitve, saj jim
otežuje pridobitev zaposlitve ali povečuje njihovo ranljivost na delovnem mestu. To bom
označil kot ugovor ‘škodovanja tretjim osebam’, ki je lahko usmerjen proti verski diskrimi-
naciji, ki jo izvajajo posamezniki in institucije. Versko motivirana diskriminacija lahko
tretje osebe obremeni na več načinov, kar pomeni, da bo ugotavljanje resnosti katerega
koli danega bremena zapleteno in sporno. Tukaj želim razumeti, kdaj je škodovanje
tretjim osebam dovolj resno, da postane versko motivirana diskriminacija nedopustna.

Štiri vrste škodovanja tretjim osebam

Versko motivirana diskriminacija lahko škoduje tretji osebi na enega od naslednjih štirih
načinov (ali v kombinaciji teh načinov). Prvič, z materialno obremenitvijo, na primer z
odvzemom možnosti ali podražitvijo možnosti. Na primer, če določen farmacevt iz ver-
skih razlogov zavrne zagotavljanje nujne kontracepcije, so lahko ženske materialno obre-
menjene zaradi dodatnih potnih stroškov ob predpostavki, da so druge lekarne dostopne.
Podobno so lahko ljudje materialno obremenjeni, če jim podjetja nočejo zagotoviti določe-
nih storitev ali obravnavati njihovih prošenj za zaposlitev.

Drugič, versko motivirana diskriminacija lahko škoduje tretji osebi, ker ogroža njene
osnovne interese, na primer tako, da ji odvzame možnosti za sodelovanje v skupnosti ali
državljansko udeležbo ali ogrozi njeno dostojanstvo ali samospoštovanje (White, 1997).
Na primer, podeželska šola, ki izbere učence na podlagi vere, bi lahko staršem in njihovim
otrokom zaprla pomembne priložnosti za sodelovanje v lokalni skupnosti. Podobno bi
lahko verski najemodajalci, ki diskriminirajo najemnike LGBTQ+, ljudem odvzeli dostop
do osnovne dobrine. Pogosto lahko versko motivirana diskriminacija materialno obre-
meni tretjo osebo in ovira njene osnovne interese. Na primer, dovoljenje družbi Hobby
Lobby, da ne krije zavarovanja za nujno kontracepcijo, je materialno obremenilo nekatere
njene zaposlene ženske in ogrozilo njihov osnovni interes po dostojanstveni obravnavi.

TEMA |  Andrew Shorten |  Kdaj je versko motivirana diskriminacija dopustna?

106



d
5–6/2023

Kadar je versko motivirana diskriminacija materialno obremenjujoča, vendar ne ogroža
osnovnih interesov, potem na resnost škode za tretjo osebo vpliva število prizadetih oseb.
Nasprotno pa, kadar škoduje osnovnim interesom določene skupine ljudi, je velikost pri-
zadete skupine manj, če sploh, normativno pomembna.

Tretjič, versko motivirana diskriminacija lahko škoduje tretji osebi, saj prenaša škod-
ljivo sporočilo. Obstajata vsaj dva mehanizma, s katerima se to lahko zgodi. Po eni strani
lahko diskriminacija tretji osebi neposredno posreduje žaljivo ali ponižujoče sporočilo,
kot na primer, ko farmacevt – namerno ali kako drugače – stigmatizira stranko kot grešno,
ker ji noče zagotoviti nujne kontracepcije. Po drugi strani pa lahko uradna strpnost versko
motivirane diskriminacije prenaša, čeprav posredno, tudi sporočilo same države o rela-
tivni vrednosti prizadete skupine. Če na primer država verskim agencijam za posvojitve,
hotelom ali drugim ponudnikom storitev dovoli diskriminacijo na podlagi spolne usmer-
jenosti ali spolne identitete, s tem verjetno tako širši javnosti kot tudi osebam LGBTQ+
sporoča, kako resno jemlje njihove interese in pravice.1

Kar zadeva materialna bremena, lahko včasih komunikacijska škoda ogrozi osnovne
interese osebe, na primer s tem, da spodkopava njen enakopravni položaj ali ogroža njeno
dostojanstvo (Waldron 2013). V takšnih primerih število tretjih oseb, ki so oškodovane, ni
pomembno. Medtem se lahko v primerih, ko komunikacijska škoda ne ogroža osnovnih
interesov, škoda zdi pomembnejša, ker prizadene manjše število ljudi: pogosto se zdi, da je
diskriminacija bolj škodljivo sporočilo, če je usmerjena v razmeroma majhno skupino.
Vendar bo navidezna resnost komunikacijske škode, ker prizadene manjšo skupino, po-
gosto le odraz dejstva, da se zdijo ta bremena hujša, ker prizadenejo družbeno ranljivo
skupino. Tako komunikacijska škoda ni bolj sporna, ker jo doživlja majhna skupina. Na-
sprotno, velikost skupine v praksi ponavadi obratno sorazmerno vpliva na resnost komu-
nikacijske škode in hujše škode so bolj sporne kot manj resne.

Četrtič, zadnji način, na katerega lahko versko motivirana diskriminacija škoduje
tretji osebi, je, da jo naredi ranljivo za dominacijo (ali poveča njeno ranljivost za domina-
cijo). Ker je dominacija trajno asimetrično družbeno razmerje (Hearn 2012), je ta vrsta
škodovanja bolj povezana z diskriminatornimi pravili, ki jih uveljavljajo združenja in in-
stitucije, kot pa z enkratnimi (ali celo ponavljajočimi se) primeri diskriminacije, ki jih iz-
vajajo verski posamezniki. Običajno ta pravila zadevajo stvari, kot so dostop do članstva,
zagotavljanje storitev ali dodeljevanje vlog, položajev in s tem povezanih odgovornosti v
instituciji. Takšen je primer Susan Little, učiteljice iz Pensilvanije, ki ji niso podaljšali po-
godbe, ker njena druga poroka ni izpolnjevala zahtev kanonskega prava. Littlova je utrpela
vsaj dve neposredni škodi: bila je materialno obremenjena, ker je izgubila dohodek, in ko-
munikacijsko škodo, ker je bila javno stigmatizirana kot neprimerna za svoje delo. Poleg
tega je iz njene izkušnje postalo jasno, da je bila ona in drugi učitelji v podobnem položaju

107

1 V primerjavi z materialnimi bremeni so sodišča in zakonodajalci precej zadržano priznavali izključno komu-
nikacijsko škodo. Eden od razlogov za to je, da je treba pri ugotavljanju, ali je sporočilo resnično škodljivo, upoštevati, ali
je oškodovana skupina že družbeno marginalizirana in/ali ali trpi druge oblike diskriminacije. Drugi razlog je, da bi se
komunikacijske škode lahko razumele kot del načela svobode izražanja, zato bi prepoved versko motivirane diskrimi-
nacije zaradi sporočila, ki ga posreduje, tej skupini neupravičeno preprečila, da se izrazi.



dolgo časa ranljiva za samovoljne posege, kar ni veljalo za druge delavce, katerih deloda-
jalci niso smeli sankcionirati ali odpustiti svojih uslužbencev iz verskih razlogov. Z dru-
gimi besedami, oškodovana ni bila le zaradi izgube službe in dohodka, temveč tudi zaradi
predhodne verske prilagoditve, ki jo je naredila ranljivo za dominacijo, saj jo je izpostavila
disciplinskim sankcijam, ki jih je bilo mogoče uporabiti s precejšnjo stopnjo samovolje.

V smislu, v katerem je izraz uporabljen tukaj, se dominacija nanaša na asimetrično
družbeno razmerje, za katerega sta značilni odvisnost in samovoljna moč (Lovett, 2010).
Oseba je odvisna od odnosa, kadar je zanjo predrago, da bi iz njega izstopila, na primer
zato, ker alternative niso privlačne ali ker pričakuje povračilne ukrepe ali sankcije. Ta
vrsta odvisnosti je vseprisotna značilnost družbenega življenja in je pogosto dobrodošla,
kot v primeru uspešnih zakonov in prijateljstev. Poleg tega je morda neizogibna v verskih
združenjih, tako zaradi njihovih močnih psiholoških in čustvenih vezi kot tudi zato, ker
imajo verske oblasti pogosto monopolni nadzor nad cenjenimi možnostmi (pomislimo na
primer na evharistične obrede pri katoličanih). Medtem pa dopuščanje versko motivirane
diskriminacije potencialno izpostavlja ljudi dominaciji zaradi tveganja, da bodo združenja
in institucije samovoljno izvajale svojo moč nad odvisnimi člani.

Lovett meni, da je moč arbitrarna, če ‘njenega izvajanja zanesljivo ne omejujejo učin-
kovita [in splošno znana] pravila, postopki ali cilji’ (2012, 139). V verskih združenjih so
najhujši primeri samovoljne moči posledica tega, da lahko uveljavljajo tajna pravila, ne
upoštevajo javno znanih pravil, jih uporabljajo selektivno ali si jih celo izmislijo po svoji
volji.2 Dovoljenje institucijam, da iz verskih razlogov diskriminirajo, lahko vse to olajša,
saj (odvisne) člane podvrže posebnim posegom, katerih upravičenosti ni treba javno ute-
meljiti in ki se lahko izvajajo v veliki meri po lastni presoji. Razmislite na primer o delav-
cih, ki jih je mogoče odpustiti zaradi ravnanja, ki je v nasprotju z verskim etosom njiho-
vega delodajalca, na primer zaradi zdravljenja z umetnim oploditvenim testom ali poroke
zunaj kanonskega prava. Tisto, kar jih dela podrejene, je dejstvo, da o tem, ali je njihovo
ravnanje razlog za odpoved pogodbe o zaposlitvi, odloča delodajalec sam.

Uradno dopuščanje versko motivirane diskriminacije lahko verskim ustanovam torej
včasih ponudi dodatne možnosti za samovoljno izvajanje oblasti. Vsekakor je mogoče sto-
riti veliko, da bi zmanjšali možnosti verskih združenj za takšno ravnanje, med drugim s
skrbno pripravo pravne podlage za verske prilagoditve ali z zagotavljanjem alternativnih
možnosti ranljivim članom verskih združenj (Shorten 2017, str. 251–3). Podobno lahko
država vztraja, da verska združenja javno navedejo svoje razloge za diskriminacijo, kar bi
jih lahko odvrnilo od samovoljnega izvajanja svojih pooblastil (Laborde 2017, str. 187–90).
Kljub temu si je težko predstavljati, kako je mogoče odpraviti prevlado v verskih združen-

TEMA |  Andrew Shorten |  Kdaj je versko motivirana diskriminacija dopustna?

108

2 To dobro ponazarjajo nejasnosti v zvezi s tem, kako se lahko verski delodajalci odzovejo na uporabo tehnologij
oploditve z biomedicinsko pomočjo pri svojih delavcih. Leta 2011 je šola St. Vincent de Paul v Indiani zavrnila po-
daljšanje pogodbe učiteljici jezikovne umetnosti in književnosti Emily Herx zaradi oploditve in vitro, saj jo Katoliška
cerkev obsoja. V poznejšem sojenju je porota razsodila proti šoli na podlagi spolne diskriminacije, saj z zaposlenim
moškega spola ne bi ravnala enako (Herx proti Diocese of Fort Wayne-South Bend Inc., 2014). V skladu s tem bi bilo
lahko dopustno, da šola kaznuje učitelje zaradi iskanja zdravljenja neplodnosti, če enako obravnava moške in ženske.
Nedavno je v Avstraliji prišlo do polemike glede podobnih primerov v okviru nesoglasij glede predlaganega zakona o
verski diskriminaciji (Gould, 2022).



d
5–6/2023

jih, tudi zato, ker verska pravila pogosto zajemajo veliko različnih delov življenja njihovih
članov, vključno z intimnim vedenjem, in ker jih člani skoraj vedno težko in pogosto ne-
mogoče izpodbijajo.

Morda se zdi, da je škoda, ki jo povzroča dominacija v bistvu komunikativna in ima
več opraviti s formacijo subjekta kot z ranljivostjo za samovoljno moč. Na primer, razmi-
slite o sporočilu, poslanem ljudem, ki so izpostavljeni temu, da jih odpustijo zaradi nji-
hove seksualnosti ali spolne usmerjenosti ter zaradi prilagoditve, ki jo je država odobrila
njihovemu delodajalcu. Že samo to, da je oseba v takšnem položaju in da ve, da se tega za-
vedajo tudi drugi, lahko povzroči, da ponotranji sporočilo o svoji manjvrednosti. Vendar
pa obstaja še ena posebna škoda, ki jo ljudje utrpijo, ko so ranljivi za samovoljno moč dru-
gega, tudi če se tega ne zavedajo in ne utrpijo komunikacijske škode. Na primer, ko se je
Susan Little odločila, da se bo ponovno poročila, se verjetno ni zavedala, da bo to vplivalo
na njen zaposlitveni status. Kljub temu pa je dejstvo, da je imel njen delodajalec diskrecij-
sko pravico, da ji odpove delovno razmerje, zadostovalo, da je potrdil njen podrejen status.

Meje strpnosti

Videli smo, da lahko dopuščanje versko motivirane diskriminacije škoduje tretjim ose-
bam na enega od naslednjih štirih načinov (ali na njihovo kombinacijo): z materialnim
bremenom, z ogrožanjem njihovih osnovnih interesov, z izpostavljanjem stigmatizirajo-
čim ali ponižujočim sporočilom ter povečanjem njihove ranljivosti za dominacijo. Ta ško-
dovanja so lahko neposredna posledica diskriminatornega pravila ali prakse ali pa so po-
sledica tega, da je posamezniku ali instituciji dovoljeno uporabljati diskriminatorno
pravilo ali prakso. Da bi ugotovili, ali je določeno diskriminatorno pravilo ali praksa do-
pustna, bomo morali ugotoviti resnost tega škodovanja, to pa zahteva soočenje z ‘osnovno
uganko’. Na kratko, če je nekdo oškodovan zaradi versko motivirane diskriminacije, potem
mora biti v slabšem položaju, toda v slabšem položaju v primerjavi s čim? Na to vprašanje
je mogoče odgovoriti na dva ločena načina, pri čemer vsak predlaga drugačno ‘izhodišče’
za ugotavljanje resnosti bremena.

Prvič, lahko primerjamo neki položaj proti dejstvu, glede na to, kaj bi imel, če diskri-
minatorno pravilo ali praksa ne bi bila dovoljena. Na primer, če mora pekarna zagotoviti
svoje storitve vsem strankam, potem stranke LGBTQ+ ne bodo utrpele (skromnega) ma-
terialnega bremena pri iskanju drugega peka ali (pomembnejše) komunikacijske škode
zaradi zavrnitve storitve. Ena od težav tega pristopa je, da predpostavlja, da so ljudje upra-
vičeni do vsega tistega, kar jim versko motivirana diskriminacija odvzame, vendar je to
včasih neurejeno. Na primer, delavke podjetja Hobby Lobby so bile v slabšem položaju za-
radi prilagoditve, ki je delodajalcu dovoljevala, da ne krije nujne kontracepcije, vendar je
podjetje samo zanikalo, da bi bile njegove delavke oškodovane, saj je trdilo, da ima (korpo-

109



rativno) pravico, da ne sodeluje pri zagotavljanju nujne kontracepcije. Z vidika podjetja
njegove delavke zaradi prilagoditve niso bile oškodovane, saj so bile v slabšem položaju le
v primerjavi s scenarijem, v katerem se pravice podjetja Hobby Lobby ali njegovih lastni-
kov ne bi spoštovale.

Drugič, temu ugovoru se je mogoče izogniti z uporabo moraliziranega izhodišča, pri
katerem se (oškodovane) tretje osebe primerjajo s tistim, kar bi morale imeti. Glede na
osnovno teorijo moralnih pravic obstaja več takšnih izhodišč. Libertarci so na primer za-
govarjali minimalno moralizirano izhodišče, da bi dokazali, da zaposlene v podjetju
Hobby Lobby niso bile oškodovane, ko jim je bilo zavrnjeno zavarovanje za nujno kontra-
cepcijo, saj do tega sploh niso imele (moralne) pravice. Manj oster pristop, ki so ga predla-
gali Tebbe, Schwartzman in Schragger (2017), gre v smer določitve moraliziranega izho-
dišča glede na vsebinske vrednote, ki jih želi ta predpis ali zakon uveljaviti. Po tem merilu
je podjetje Hobby Lobby dejansko oškodovalo zaposlene ženske, saj je bilo zagotavljanje
zavarovalnega kritja nujne kontracepcije eden od ciljev te zakonodaje.

Moralizirana izhodišča se soočajo z dvema težkima vprašanjema. Prvi je problem do-
ločitve, kaj naj bi bila sama izhodišča in kako se določi njihova avtoriteta. Libertarijansko
izhodišče na primer sestavlja določen nabor moralnih pravic, katerih avtoriteta je dolo-
čena neodvisno. Nasprotno pa lahko izhodišče namesto tega izhaja iz ljudskega soglasja in
se določi s sklicevanjem na vrednote, ki so implicitne v lokalni politični kulturi ali ustavi.
Medtem pa drugo vprašanje izhaja iz pluralizma vrednot. Večina primerov, ki sem jih ob-
ravnaval, vključuje spore med enakostjo možnosti in svobodo veroizpovedi ali svobodo
združevanja. Vsako vsebinsko moralizirano izhodišče mora podpirati poseben način, kako
te različne vrednote medsebojno zamenjati. Če pa je pluralizem vrednot resničen, potem
je malo upanja, da bi se lahko dogovorili za dokončno razvrstitev.

Tako nasprotna kot moralizirana izhodišča so torej izpostavljena ugovorom. Ne glede
na to se zdi, da so nekatere vrste škodovanja tretjim osebam primerne za eno ali drugo iz-
hodišče. Na primer, ko gre za ugotavljanje resnosti komunikacijske škode, se zdi moralizi-
rano izhodišče primernejše, saj je za ugotavljanje, kako močno je nekomu škodilo ponižu-
joče sporočilo, potrebna neka teorija o vrsti dostojanstva, do katerega je oseba upravičena,
to pa lahko zagotovi le moralizirano izhodišče. Dejansko bi nasprotna izhodiščna situacija
lahko podcenila resnost bremena, naloženega skupini, ki je v že tako neugodnem položaju.
Razmislimo na primer o družbi, v kateri so geji in lezbijke že redno izpostavljeni govoru,
ki spodkopava dostojanstvo, in v kateri bi izjema to še povečala.

Medtem ko je treba ugotoviti, v kolikšni meri je tretja oseba izpostavljena dominaciji
zaradi versko motivirane diskriminacije ali prilagoditve, ki jo dopušča, obstajajo dobri
razlogi, da se raje odločimo za nasprotno izhodišče. Spomnimo se, da prilagoditve poveču-
jejo dominacijo tretjih oseb, saj jih izpostavljajo samovoljnim pooblastilom. Moralizirano
izhodišče bo včasih napačno opredelilo resnost bremena, ki ga ustvari prilagoditev za de-
lodajalce, saj imajo nekatera podjetja, ki nimajo koristi od verske prilagoditve, kljub temu
večjo sposobnost izvajanja samovoljnih pooblastil nad svojimi zaposlenimi kot nekatere
institucije, ki imajo koristi od prilagoditve. Na primer, učitelji v verskih šolah so bolj iz-
postavljeni dominaciji, če imajo njihovi delodajalci koristi od (nekaterih) verskih prilago-

TEMA |  Andrew Shorten |  Kdaj je versko motivirana diskriminacija dopustna?

110



d
5–6/2023

ditev, vendar so lahko na splošno manj izpostavljeni samovoljnim pooblastilom kot de-
lavci v drugih sektorjih zaposlovanja. Morda se zdi, da je to razlog za prednost moralizira-
nega izhodišča, saj je dominacija v nereligioznih podjetjih pomembna. Vendar pa je pred-
nost nasprotnega izhodišča, ko gre za presojo ugovora zaradi škodovanja tretjim osebam, v
tem, da le to opozarja na dominacijo, ki je posebej povzročena z dopuščanjem diskrimina-
tornega pravila ali prakse.

Zaključek

Za oceno, ali je diskriminatorno pravilo ali praksa dopustna, je potrebno jasno razumeti,
kako vpliva na druge ljudi in zlasti kako močno prizadene tretje osebe. Ta članek je poka-
zal, da je pri versko motivirani diskriminaciji takšno razumevanje oteženo zaradi dveh
stvari. Prvič, versko motivirana diskriminacija lahko trejim osebam škoduje na različne in
zapletene načine, vključno z materialnimi bremeni, zmanjšanjem osnovnih interesov
osebe, komunikacijsko škodo in dominacijo. Drugič, težko je določiti, kako hudo je to ško-
dovanje, saj je pri nekaterih tipih škodovanja smiselno primerjati nekoga s tistim, kar bi
imel, če diskriminacija zaradi vere ne bi bila dovoljena, medtem ko je v drugih primerih
bolj smiselno primerjati nekoga s tistim, kar bi moral imeti, če so njegove različne pravice
izpolnjene.

Na koncu morda ne bo mogoče najti jasne filozofske rešitve za vprašanje, kako pri-
merjati resnost različnih tipov škodovanja tretjim osebam, ki jih povzroči versko motivi-
rana diskriminacija. Vendar ne smemo domnevati, da je versko motivirana diskriminacija
nedopustna samo zato, ker škoduje tretjim osebam. Zato bodo morali državljani in obliko-
valci politik pri presoji, ali dovoliti diskriminatorna pravila in prakse, uporabiti politično
presojo. Poleg ocene, kako diskriminacija vpliva na tretje osebe, bodo morali upoštevati
tudi naslednji dve vprašanji. Prvič, posamezniki in združenja imajo lahko boljše in slabše
razloge za diskriminacijo na podlagi vere, torej kako močni so razlogi za to, da se diskrimi-
natorno pravilo ali praksa sploh dovoli? Drugič, versko motivirana diskriminacija lahko
ogrozi zagotavljanje osnovnih storitev, kot na primer, ko podeželske lekarne nočejo imeti
na zalogi nujne kontracepcije: kako pomemben vpliv bo torej imela versko motivirana dis-
kriminacija na razpoložljivost osnovnih ali nujnih storitev?

Iz angleščine prevedel Mitja Sardoč

111



literatura
Baumeister, Andrea (2019): Religion and the Claims of Citizenship: The Dangers of Institutional Accom-
modation. V: Jonathan Seglow in Andrew Shorten [ur.], Religion and Political Theory: Secularism, Accom-
modation and the New Challenges of Religious Diversity, str. 99–118. New York: Rowman and Littlefield.
Bou-Habib, Paul (2006): A Theory of Religious Accommodation, Journal of Applied Philosophy 23(1), str.
109–126
Clayton, Matthew, Mason, Andrew, Swift, Adam in Wareham, Ruth (2021). The Political Morality of
School Composition: The Case of Religious Selection, British Journal of Political Science, 51(2), str. 827–
844. 
Cohen, Jean (2015). Freedom of Religion, Inc: Whose Sovereignty, Netherlands Journal of Legal Philoso-
phy 3, str. 169–210
Corvino, John, Anderson, Ryan T in Girgis, Sherif (2017): Debating Religious Liberty and Discrimination:
New York: Oxford University Press. 
Eidelson, Benjamin (2015): Discrimination and Disrespect. New York: Oxford University Press. 
Garnett, Richard (2007): The Freedom of the Church, Journal of Catholic Social Thought, 4(1), str. 59–86.
Garnett, Richard (2016): The Freedom of the Church (Toward) An Exposition, Translation and Defence.
V: Micha Schwartzman, Chad Flanders in Zoë Robinson [ur.], The Rise of Corporate Religious Liberty, str.
39–62. Oxford: Oxford University Press.
Gould, Courtney (2022): How IVF cost teacher her job: Religious discrimination under the spotlight,
News.com, 13. januar 2022. https://www.news.com.au/finance/work/at-work/how-ivf-cost-teacher-her-
job-religious-discrimination-under-the-spotlight/news-story/83d16b9796d5d4e9599d8b8f29f8ea1c
(dostop dne, 07/02/2023)
Horwitz, Paul (2009): Churches as First Amendment Institutions: Of Sovereignty and Spheres, Harvard
Civil Rights-Civil Liberties Law Review, 44, str. 79–131.
Laborde, Cécile (2017): Liberalism’s Religion. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
Laegaard, Sune (2015): Disaggregating Corporate Freedom of Religion, Netherlands Journal of Legal Phi-
losophy, 44(3), str. 221–30
Laegaard, Sune (2018): Discrimination and Religion. V: Kasper Lippert-Rasmussen [ur.], The Routledge
Handbook of the Ethics of Discrimination, str. 207–217. Abingdon: Routledge. 
Laycock, Douglas (1990): The Remnants of Free Exercise, The Supreme Court Review, str. 1–68.
Lovett, Frank (2010): A General Theory of Domination and Justice. Oxford: Oxford University Press.
Lovett, Frank (2012): What Counts as Arbitrary Power?, Journal of Political Power, 5(1), str. 137–152.
Martin, Nick (2019): Exemption Proliferation. V: Jonathan Seglow in Andrew Shorten [ur.], Religion and
Political Theory: Secularism, Accommodation and the New Challenges of Religious Diversity, str. 81–98.
New York: Rowman and Littlefield. 
McConnell, Michael (1985): Accommodation of Religion. The Supreme Court Review, str. 1– 59
Nussbaum, Martha (2008): Liberty of Conscience. New York: Basic Books. 
Sager, Lawrence G. (2017): The Puzzle of the Catholic Church. V: Leora Batnitzky in Hanoch Dagan [ur.],
Institutionalising Rights and Religion. Cambridge: Cambridge University Press.  
Schragger, Richard in Micah Schwartzman (2013): Against Religious Institutionalism, Virginia Law Re-
view, 99(5), str. 917–985.
Shorten Andrew (2015): Are There Rights to Institutional Exemptions? Journal of Social Philosophy,
46(2), str. 242–63.
Shorten, Andrew (2017): Accommodating Religious Institutions: Freedom v. Domination, Ethnicities,
17(2), str. 242–258.
Shorten, Andrew (2021): Toleration and Religious Discrimination. V: Mitja Sardoč [ur.], The Palgrave
Handbook of Toleration. London: Palgrave. 

TEMA |  Andrew Shorten |  Kdaj je versko motivirana diskriminacija dopustna?

112



d
5–6/2023

Shorten, Andrew (2022): Multiculturalism: The Political Theory of Diversity Today. Cambridge: Polity. 
Smith, Steven D. (2016): The Jurisdictional Conception of Church Autonomy. V: Micah Schwartzman,
Chad Flanders in Zoë Robinson [ur.], The Rise of Corporate Religious Liberty, str. 19–37. Oxford: Oxford
University Press.
Taylor, Charles in Maclure, Jocelyn (2011): Secularism and Freedom of Conscience. Cambridge, Mass.:
Harvard University Press.
Tebbe, Norman, Schwartzman, Micah in Schragger, Richard (2017): How Much May Religious Accom-
modations Burden Others?. V: Holly Fernandez Lynch et al. [ur.], Law, Religion and Health in the United
States. Cambridge: Cambridge University Press. 
Vallier, Kevin (2015): The Moral Basis of Religious Exemptions, Law and Philosophy, 35(1), str. 1–28.
Waldron, Jeremy (2013): The Harm in Hate Speech. Cambridge, Mass.: Harvard University Press. 
White, Stuart (1997): Freedom of Association and the Right to Exclude, The Journal of Political Philoso-
phy, 5(4), str. 373–91

113



114

Problem tolerance do
džamije kot vidnega

simbola islama  
Zdenko Kodelja

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Argumenti za in proti gradnji džamij, ki so bili uporabljeni v Sloveniji in v neka-
terih drugih evropskih državah, so različni. Toda analize in metaanaliza teh ar-
gumentov kažeta, da skoraj vsi argumenti proti njeni gradnji izražajo odkrito
nestrpnost tistih, ki so jih uporabili, čeprav trdijo, da ima muslimanska manjšina
pravico do postavitve drugih vrst stavb, primernih za prakticiranje svoje vere. Po
njihovem mnenju bi morale biti takšne stavbe in prostori manjši, predvsem pa
manj vidni znaki muslimanske vere v javnem prostoru. Po drugi strani pa rezul-
tati teh analiz vodijo k sklepu, da koncept liberalne tolerance ni zadosten teoreti-
čni okvir za razumevanje razlogov, zakaj nekateri državljani podpirajo gradnjo
mošeje. Ne podpirajo je namreč zato, ker so strpni (nekaj dopuščajo, čeprav vedo,
da je to sporno ali moralno napačno). Podpirajo jo zato, ker menijo, da gradnja
džamije sploh ni nekaj spornega in da priznanja in sprejetja tistega, kar v tem
primeru zahteva manjšina, večina ne bi smela zanikati.1

1 Ta članek je nekoliko predelano neobjavljeno besedilo, ki je nastalo v okviru EU raziskovalnega projekta (7. OP:
RESPECT, ‘Towards a “Topography” of Tolerance and Equal Respect. A comparative study of policies for the distribu-
tion of public spaces in culturally diverse societies’), katerega slovenski del je v letih 2010 in 2011 vodil dr. I. Pribac na
Filozofski fakulteti v Ljubljani.



d
5–6/2023

Džamija ko vidni simbol islama

Ena od najbolj očitnih manifestacij religije v neki družbi je, kot poudarja Malcolm Evans,
prisotnost religijskih zgradb. Religijske zgradbe predstavljajo s svojo specifično in razpo-
znavno arhitekturo izrazito znamenje simbolne prisotnosti določene religije. Tako na pri-
mer minareti ali cerkveni zvoniki, ki dominirajo nad horizontom nekega mesta ali vasi,
niso samo materialni prikaz določenega religioznega simbola, ampak so nekaj več: so
hkrati izraz fizične prisotnosti določene religije v neki skupnosti. Pri tem imata njihova
višina in prostorska umeščenost velik pomen.2 To potrjujejo tudi številne polemike o pri-
merni ali neprimerni prostorski umeščenosti džamij, o njihovi ustrezni ali neustrezni
obliki in še posebej o prepovedi gradnje minaretov, ki so potekale v nekaterih evropskih
državah.3 Analiza teh polemik kaže, da glavni razlog za nasprotovanje gradnji džamij ni že-
lja ali namera preprečiti muslimanom izvrševanje njihove verske svobode, ki vključuje
tudi molitve in religiozne obrede v primernih prostorih, ampak prepričanje, da pomeni
umestitev džamije v prostor, v katerem džamij prej ni bilo, formo simbolne prilastitve tega
prostora.4 Istočasno pa je tudi odpor proti izgradnji džamije znamenje dominacije in obla-
sti nad tem prostorom. Zato naj bi bili tudi spori o džamijah v glavnem spori o tovrstni do-
minaciji in oblasti.5

Tudi če pogledamo argumente, ki so jih uporabljali nasprotniki gradnje džamije v
Ljubljani, lahko ugotovimo, da je tisto, kar je nekatere med njimi najbolj motilo, prav to, da
bo džamija vidna kot džamija, to se pravi, da bo prepoznavna kot simbol islama v tradicio-
nalno krščanskem okolju.6 Nekateri so še posebej poudarjali, da njihovega nasprotovanja
gradnji džamije ne smemo razumeti kot nasprotovanja temu, da bi muslimani imeli pri-
merne prostore za molitev. Prav nasprotno, posedovanje takih prostorov – molilnic – so

115

2 M. D. Evans, Manuel on the Wearing of Religious Symbols in Public Areas, Editions du Conseil de l'Europe, Stras-
bourg 2009, str. 60−61. To se vidi tudi po tem, da v nekaterih zahodnoevropskih državah oblasti niso dovolile izgradnje
minaretov, ali pa so zahtevale, da njihova višina ne presega določene višine. V Nemčiji so na primer oblasti zahtevale, da
mora biti minaret nižji od bližnjih cerkvenih zvonikov (S. Allievi, Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues and
trends – NEF Initiative on Religion and Democracy in Europe, Network of European Foundations, London 2009, str.
46.). Eden najbolj znanih novejših primerov prepovedi gradnje minaretov pa je ustavna prepoved gradnje novih minare-
tov v Švici, do katere je prišlo po tem, ko so švicarski volivci na referendumu leta 2009 z večino podprli prepoved grad-
nje minaretov. Pritožbo muslimanskih skupin, ki so se pritožili na Evropsko sodišče za človekove pravice (ker so bili
prepričani, da je bila s prepovedjo kršena njihova pravica do verske svobode in da so bili žrtev diskriminacije na verski
podlagi), je sodišče leta 2011 zavrnilo, ker pritožnikom ni uspelo dokazati, da so zaradi prepovedi postali žrtev kršitve
pravic, ki jih zagotavlja Evropska konvencija o človekovih pravicah.
3 S. Allievi, Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues and trends.
4 Prav tam, str. 38. Podobno so v Švici nasprotniki gradnje minareta utemeljevali svoje nasprotovanje. Poudarjali so
namreč, da minaret sploh ni religiozni simbol (saj ga eksplicitno ne omenjajo ne Koran ne drugi islamski sveti spisi),
temveč prej simbol religijske in politične zahteve po oblasti, simbol moči in dominacije. To stališče so upravičevali s ci-
tiranjem dela govora, ki ga je imel leta 1997 poznejši turški predsednik vlade Recep Tayyip Erdoğan,  kjer je bilo rečeno:
»džamije so naše vojašnice, kupole naše čelade, minareti naši bajoneti, verniki naša vojska. Ta sveta vojska čuva mojo
religijo.« (Comité d'initiative contre la construction de minarets, fichier.pdf )
5 S. Allievi, Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues and trends, str. 38.
6 Eni so na primer poudarjali, da je »mošeja tujek v narodnem, kulturnem in urbanem okolju« (V. Vodopivec, 24ur,
21. 02. 2004); drugi, da je džamija na takrat predvideni lokaciji in ob predvideni velikosti predimenzionirana in bi zato
zakrila pogled na ljubljanski grad in tako bi »simbol postala džamija namesto gradu« (J. Zagožen. 24 ur, 09. 12. 2003);
tretji so se spraševali »ali potrebujemo v Ljubljani, ob avtocesti, v ravnini, minaret?« (G. Gomišček, 24ur, 09. 12. 2003) itd.



jim priznavali kot njihovo pravico. Zato so odločno zavračali očitke, da kršijo pravico mu-
slimanov do verske svobode.7

Iz tega se lepo vidi, da je bilo nasprotnikom in zagovornikom izgradnje džamije v Lju-
bljani vendarle nekaj skupno: vsi so, vsaj v svojih javnih izjavah, priznavali muslimanom
pravico do bogoslužnega prostora. Ta pravica je bila pri enih in drugih razumljena kot nji-
hova temeljna človekova pravica, kot pravica do verske svobode. Čeprav v mednarodnih
dokumentih o človekovih pravicah, ki jamčijo vsakomur tudi pravico do verske svobode,8

sama formulacija te pravice ne vključuje pravice imeti zgradbe za bogoslužje, pa se svo-
boda, »da človek bodisi sam ali skupaj z drugimi ter zasebno ali javno izraža svojo vero ali
prepričanje v bogoslužju, pouku, praksi ali verskih obredih«, vseeno razume tako, kot da
implicira tudi pravico imeti bogoslužne prostore (cerkve, džamije, templje itd.),9 saj so ti
prostori pogoj možnosti uresničevanja človekove pravice do izražanja svoje vere v bogo-
služju in verskih obredih. Je pa v Deklaraciji o odpravi vseh oblik nestrpnosti in diskrimi-
nacije na podlagi vere ali prepričanja tudi izrecno zapisano, da pravica do svobode misli,
vesti in veroizpovedi vključuje med drugimi svoboščinami tudi svobodo izgradnje in
vzdrževanja bogoslužnih prostorov.10 Enako velja za slovenski Zakon o verski svobodi, ki
prav tako jamči svobodo gradnje in uporabe prostorov in stavb za verske namene. Vendar
ta pravica ni mišljena kot pozitivna pravica, to se pravi kot pravica, ki implicira korelativ -
no dolžnost oziroma obveznost države, da zagotovi bogoslužne prostore verskim skupno-
stim in s tem omogoči vernikom dejansko uresničevanje njihove pravice do verske svo-
bode. Prav nasprotno, pravica do gradnje in uporabe bogoslužnih prostorov je mišljena kot
negativna pravica. To pa pomeni, da imajo verniki in verske skupnosti pravico zgraditi in
imeti bogoslužne zgradbe, medtem ko država to pravico varuje in je ne omejuje, če niso
dani zadostni in z zakonom določeni razlogi.11 Toda negativna pravica nikakor ne pomeni,

TEMA | Zdenko Kodelja |  Problem tolerance do džamije kot vidnega simbola islama 

116

7 Pobudnik referenduma o gradnji džamije v Ljubljani, na primer, pravi: »Če sem jaz tisti nekdo, ki naj bi kršil verske
pravice« muslimanom, »to jaz odločno zavračam« (M. Jarc, 24ur, 23. 12. 2003). Tisto, za kar so se on in njegovi somišlje-
niki zavzemali, je, »da se namesto tega velikega islamskega kulturnega centra zgradi ali kupi ali adaptira ali najame več
hiš, ki bi muslimanom v Ljubljani služile kot molilnice«," (M. Jarc, 24ur, 23. 12. 2003).

8 Kot je znano, je ta pravica priznana vsakemu človeku že v Splošni deklaraciji človekovih pravic (1948), in v še neka-
terih drugih mednarodnih dokumentih o človekovih pravicah, kot sta Mednarodni pakt o državljanskih in političnih pra-
vicah (1966) in Evropska konvencija o varstvu človekovih pravic in temeljnih svoboščin (1950), kjer se - zelo podobno kot
v drugih dveh - glasi: » Vsakdo ima pravico do svobode misli, vesti in veroizpovedi. Ta pravica vključuje svobodo spre-
membe vere ali prepričanja ter svobodo, da človek bodisi sam ali skupaj z drugimi ter zasebno ali javno izraža svojo vero
ali prepričanje v bogoslužju, pouku, praksi ali verskih obredih.
Svoboda izpovedovanja vere ali prepričanja se sme omejiti samo v primerih, ki jih določa zakon, in če je to nujno v de-
mokratični družbi zaradi javne varnosti, za zaščito javnega reda, zdravja ali morale ali zaradi varstva pravic in svoboščin
drugih ljudi« (9. člen).

9 Pravica do svobode religije, kakor jo opredeljuje Evropska konvencija o varstvu človekovih pravic in temeljnih svo-
boščin, »obsega tudi pravico imeti in ohranjati prostore namenjene bogoslužju« (M. D. Evans, Manuel on the Wearing of
Religious Symbols in Public Areas, str. 60-61).
10 Declaration on the Elimination of All Forms of Intolerance and of Discrimination Based on Religion or Belief, (1981),
čl. 6. a.
11 Ta pravica je razumljena na podoben način kot pravica do ustanavljanja in financiranja zasebnih verskih šol, ki
prav tako izhaja iz človekove pravice do verske svobode. Da gre za negativno pravico pa se lepo vidi iz razlage drugega
člena Prvega protokola k Evropski konvenciji o varstvu človekovih pravic in temeljnih svoboščin (»Nikomur ne sme biti
zanikana pravica do izobraževanja. Država mora pri izvrševanju katerekoli funkcije, ki jo prevzame v odnosu do vzgoje
in poučevanja, spoštovati pravico staršev, da zagotovijo takšno vzgojo in poučevanje, ki je v skladu z njihovimi lastnimi



d
5–6/2023

da država ne sme financirati gradnje verskih objektov ali delovanja verskih skupnosti.
Tudi slovenska Ustava financiranje omogoča. Ustavno sodišče namreč pravi, da »dejstvo,
da dolžnost financiranja ne izhaja iz človekove pravice do verske svobode, ne pomeni, da
je takšno financiranje, če ga država kljub temu omogoča, sámo po sebi ustavno nedopu-
stno. Ob spoštovanju enakopravnosti verskih skupnosti država namreč sme zagotavljati
podporo verskim skupnostim – tudi gmotno –, če to ne nasprotuje načelu o ločenosti
države in verskih skupnosti, in sicer zlasti iz tega načela izvirajoči zahtevi po verski ozi-
roma nazorski nevtralnosti države«.12

Za slovenski Zakon o verski svobodi pa je značilno, da v njem pravica do bogoslužnih
prostorov ni zapisana kot individualna človekova pravica, torej kot pravica do svobode ve-
roizpovedi, ki bodisi vključuje bodisi implicira »pravico graditi in vzdrževati prostore in
stavbe za bogoslužje, druge verske obrede ter za druga zbiranja«, temveč kot pravico, ki je
dana cerkvam in drugim verskim skupnostim.13 Vprašanje, ki se ob tem zastavlja, je, ali gre
v tem primeru za skupinsko pravico, in če gre, ali je skupinska pravica razumljena kot pra-
vica, ki jo ima skupina kot skupina in ne posamezniki kot člani te skupine. Če je – in v
skladu z nekaterimi filozofskimi teorijami skupinskih pravic so edino tako razumljene
skupinske pravice resnično skupinske pravice – potem bi to pomenilo, da imajo v našem
primeru samo verske skupnosti pravico graditi bogoslužne prostore. Toda v tem primeru
bi bila tako razumljena pravica v nasprotju s prej omenjeno določitvijo te pravice kot indi-

117

religioznimi in filozofskimi prepričanji«), ki sta jo v svojih razsodbah podala Evropska komisija in sodišče za človekove
pravice s tem, ko sta odločila, da Protokol ne nalaga državi nobene obveznosti, da na lastne stroške uvaja ali subvencio-
nira izobraževanje katerekoli vrste in katerekoli ravni, prav tako pa tudi, da noben starš ali skupina staršev ne more iz-
vajati pritiska na državo, da ustanovi nove šole posebne vrste ali da subvencionira obstoječe šole, če gre za šole, ki dajejo
vzgojo in izobrazbo v skladu s posebno kulturno, religiozno ali konfesionalno tradicijo oziroma s posebno akademsko
specializacijo (P. Meredith, Government, Schooling and the Law, Routledge, London 1992, str. 26; Digest of Strasbourg
Case - Law relating to the European Convention on Human Rights, L. 5, Council of Europe, C. Heymanns Verlag K G
Köln, Berlin, Bonn, München 1985, str. 827−828).
12 U-I-92/07-23 z dne 15. 04. 2010 (Uradni list RS, št. 46/2010), točka 130. Da je takšna finančna pomoč države mo-
žna, izhaja tudi iz izjave nekdanjega predsednika slovenske vlade B. Pahorja, ki je na novinarsko vprašanje »ali name-
rava država zagotoviti sredstva islamski skupnosti za izgradnjo džamije«, odgovoril, »da bo vlada to obravnavala, če bo
skupnost za sredstva zaprosila« (STA, 8. januar 2009). Kar zadeva gradnjo džamij v evropskih in drugih zahodnih drža-
vah pa se vseeno zdi, da gre predvsem za donacije iz nekaterih bogatih arabskih držav. V Ljubljani je bil največji donator
država Katar, drugod pa je to pogosto Saudska Arabija. Ker pa Saudska Arabija v lastni državi ne spoštuje pravice do ver-
ske svobode, kakor jo opredeljujejo mednarodni dokumenti o človekovih pravicah, je norveški minister za zunanje za-
deve napovedal prepoved saudskega financiranja gradnje džamij na Norveškem, čeprav je finančna podpora verskim
skupnostim iz tujine zakonsko dovoljena (http://www.faithfreedom.org/features/news/norway-refuses-millions-of-
dollars-from-saudi-arabia-for-mosque-building/). Ukrep temelji na argumentu recipročnosti: dokler v Saudski Arabiji
ni zagotovljena verska svoboda in dovoljeno ustanavljanje krščanskih skupnosti, bi bilo po mnenju norveškega ministra
paradoksno in nenaravno, če bi norveška vlada odobrila financiranje gradnje ali delovanja džamij na Norveškem s
strani Saudske Arabije ali njenih bogatih državljanov (prav tam). 
13 »Cerkve in druge verske skupnosti imajo pravico graditi in vzdrževati prostore in stavbe za bogoslužje, druge ver-
ske obrede ter za druga zbiranja in imajo pravico do prostega dostopa do njih« (čl. 26.1). Še več, v nadaljevanju je tudi
določeno, da »v novih urbanističnih predelih, zlasti v predelih, namenjenih za stanovanje in prebivanje, se pri pripravi
prostorskega akta glede predvidene prostorske ureditve pridobijo in sporazumno uskladijo tudi potrebe, priporočila in
interesi cerkva ter drugih verskih skupnosti ob upoštevanju številčnosti pripadnikov cerkva in drugih verskih skupno-
sti. Pripravljavec prostorskega akta mora v predlogu oceniti potrebo po verskih objektih« (Zakon o verski svobodi,
Uradni list RS, št. 14/2007, čl. 26.2). Poleg tega zakon tudi zahteva, da je »prostorske akte iz prejšnjega odstavka, ki so
bili v veljavi ob uveljavitvi tega zakona, treba v razumnem roku ustrezno dopolniti ali popraviti, če obstajata za to inte-
res in potreba tam navzočih cerkva in drugih verskih skupnosti na območjih, na katere se ti prostorski akti nanašajo«
(čl. 26.3).



vidualne človekove pravice do verske svobode, ki obsega tudi pravico graditi in vzdrževati
bogoslužne prostore.14

A naj to pravico razumemo kot individualno, skupinsko ali kot hkrati individualno in
skupinsko, v vsakem primeru se zdi, da je bilo nasprotovanje gradnji džamije v Ljubljani,
torej v glavnem mestu države, v kateri sploh ni drugih džamij, v nasprotju s pravico musli-
manov do verske svobode. Toda po drugi strani je prav prej omenjena razlaga te pravice
omogočala nasprotnikom izgradnje džamije zavrnitev obtožbe, da kršijo pravico musli-
manov do verske svobode. Kajti če imajo muslimani na razpolago molilnice, za kar so se
nasprotniki gradnje džamije zavzemali, nimajo pa džamij, njihova pravica do verske svo-
bode ni kršena, saj so tako molilnice kot džamije prostori, ki so namenjeni bogoslužju, in
kot taki torej omogočajo vernikom izraziti svojo vero v bogoslužju in verskih obredih. Tak-
šna razlaga je mogoča, ker niti v navedeni deklaraciji o odpravi diskriminacije na podlagi
vere niti v drugih mednarodnih dokumentih o človekovih pravicah ni jasno opredeljeno,
kaj pravzaprav pomeni, da pravica do verske svobode oziroma do svobode religije vklju-
čuje tudi pravico imeti in ohranjati bogoslužne prostore.15 Prav tako ni opredeljeno, kdo
odloča o tem, kakšni morajo ali smejo biti takšni prostori. Če izhajamo iz že omenjene
Evansove interpretacije, da so taki prostori oziroma zgradbe, v katerih se ti bogoslužni
prostori nahajajo, religiozni simboli, potem je bržkone upravičeno ta problem obravnavati
po analogiji z obravnavo širšega problema dopustnosti ali nedopustnosti vidne prisotnosti
religioznih simbolov v javnem prostoru. V tem kontekstu pa je Evropsko sodišče že več-
krat poudarilo, da »svoboda religije izključuje kakršno koli pooblastilo države, da določi,
ali so religiozna verovanja ali sredstva, ki so uporabljena za izražanje teh verovanj, legi-
timna«.16 Iz tega sledi, da je stvar posameznika – ali v našem primeru muslimanske verske
skupnosti – ne pa države, sodišča ali skupine pripadnikov druge veroizpovedi, ateistov ali
agnostikov, da določi, kaj je za muslimane primeren bogoslužni prostor. Ker so muslimani
želeli zgraditi džamijo, je očitno, da molilnice – ne glede na to, koliko jih je in kje so – zanje
niso dovolj, tudi če jim omogočajo izraziti svojo vero v bogoslužju in verskih obredih. Zato
je nedopustno, da so jim nasprotniki izgradnje džamije skušali to preprečiti in jim kot pri-
merno alternativo vsiljevali več manjših molilnic. Po drugi strani pa tudi pravica musli-
manov, da zgradijo džamijo, ni neomejena. Po mnenju Evropskega sodišča za človekove
pravice se namreč pravico do izpovedovanja vere (kakor je določena v Evropski konvenciji

TEMA | Zdenko Kodelja |  Problem tolerance do džamije kot vidnega simbola islama 

118

14 Declaration on the Elimination of All Forms of Intolerance and of Discrimination Based on Religion or Belief, (1981),
čl. 6. a. Prav tako se zdi, da bi bila tako razumljena pravica v nasprotju z islamsko tradicijo, saj je bila prva džamija prav
hiša preroka Mohameda v Medini. In nenazadnje, zakaj sploh naj nek posamezni vernik ne bi imel pravice zgraditi ver-
skega objekta, denimo molilnice, ali če je dovolj bogat, džamije? 
15 Po mnenju Ustavnega sodišča je vsaj v slovenski Ustavi s tem mišljen objekt, ki je za pripadnike neke določene ver-
ske skupnosti »običajen in splošno sprejet (tradicionalen) za njihovo izpovedovanje vere in opravljanje verskih obre-
dov« (U-I-111/04 z dne 28. 4. 2004 (Uradni list RS, št. 51/04), točka 29. in op. 23). Pri tem se je sodišče oprlo tudi na
Durhamovo interpretacijo 16.d točke Sklepnega dokumenta dunajskega vrha Konference o varnosti in sodelovanju v
Evropi v letu 1989, po kateri je določilo, da  mora biti verskim skupnostim dovoljeno, da ustanovijo in ohranjajo prost
dostop do bogoslužnih prostorov, treba razumeti kot pravico verskih skupnosti, »da gradijo, najamejo ali imajo v lasti
zgradbe, ki ustrezajo njihovemu načinu čaščenja in njihovi verski (in družbeni) praksi« (W. C. Durham, JR, Perspecti-
ves on Religious Liberty: A Comparative Framework, v:  J. D. van der Vyver and J. White, Jr. (ur.), Religious Human
Rights in Global Perspective, Legal Perspectives, Martinus Nijhoff Publishers, The Hague, Boston, London 1996, str. 40
16 M. D. Evans, Manuel on the Wearing of Religious Symbols in Public Areas, str. 64.



d
5–6/2023

o varovanju človekovih pravic in temeljnih svoboščin),17 lahko zakonsko omeji, če so takšne
omejitve nujne zaradi zaščite javne varnosti, javnega zdravja ali morale, ali temeljnih pra-
vic in svoboščin drugih ljudi. Toda upravičenost omejitve pravice do izgradnje džamije iz
navedenih razlogov ni bila niti prepričljivo argumentirana, kaj šele, da bi bila dokazana na
sodišču. A polemike in konflikti v zvezi z gradnjo džamij v nekaterih drugih evropskih
državah kažejo še na neko drugo omejitev, s katero so soočene muslimanske verske skup-
nosti pri izgradnji džamij. Gre za omejitve, ki jih določajo urbanistični in drugi predpisi, ki
so včasih prirejeni tako, da džamijo čim bolj asimilirajo oziroma njeno zunanjo podobo
prilagodijo značilnostim prostora, v katerem bo stala. Te omejitve so marsikdaj takšne, 
da zgrajene džamije po svoji zunanji obliki niso takšne, kot si jih muslimanske verske
skupnosti želijo. Ponekod so brez minaretov, drugod so take velikosti in oblike, da so 
navzven čim bolj podobne zgradbam v okolici, spet drugje imajo tako abstraktno obliko, 
da sploh niso prepoznavne kot ena od oblik tradicionalnih džamij, za katere je značilen
orientalski arhitekturni slog. V vseh teh primerih gre za tako imenovano »arhitekturno
mimikrijo«, na katero marsikdaj pristajajo tudi muslimanske verske skupnosti, da bi se
izognile morebitnim konfliktom.18 Muslimani so v tem pogledu v položaju, ki ga Jacques
Derrida imenuje “pogojena gostoljubnost”. Posamezniki, mesta ali države nudijo gosto-
ljubje samo pod določenimi pogoji. Drugi – posamezniki in manjšine – so namreč deležni
njihovega gostoljubja le, če so se pripravljeni prilagoditi, ali z drugimi besedami, če spreje-
majo pravila, način življenja, kulturo itd. svojih gostiteljev.19 Ko gre za džamije, to pomeni,
da jim jih pustijo postaviti le, če so po svoji obliki takšne, da ustrezajo estetskim in drugim
normam, ki jih predpiše gostitelj (mestna, deželna ali državna oblast). Čeprav ponekod
dopuščajo tudi džamije, ki so navzven jasno prepoznavne kot džamije (ker denimo želijo
na tak način pokazati, da je mesto gostoljubno, odprto za razlike, svetovljansko, multikul-
turno in plurikonfesionalno),20 je marsikdaj stanje povsem drugačno. Džamije so dopuš-
čene le, če muslimanske verske skupnosti pristanejo na prej omenjeno arhitekturno mi-
mikrijo. Zdi se, da je bilo tudi v Ljubljani tako.21 Džamija je namreč v arhitekturnem

119

17 Ta pravica je podobno opredeljena tudi v drugih mednarodnih dokumentih o človekovih pravicah.
18 S. Allievi, Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues and trends, str. 42.
19 G. Borradori, Philosophy in a Time of Terror. Dialogues with J. Habermas and J. Derrida, University of Chicago
Press, Chicago and London 2003, str. 127- 128.
20 S. Allievi, Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues and trends, str. 52. Tak primer je bila odločitev ruske
vlade, da začne graditi džamijo v Kremlju v Moskvi z namenom spodbujanja večkulturnosti in pospeševanja tolerance
(Vestnik Kavkaza, 10. 10. 2012). V Rotterdamu in nekaterih drugih holandskih mestih pa so bile nove džamije upora-
bljene kot atraktivne turistične točke. Tudi v drugih evropskih mestih imajo nekatere džamije simbolno vlogo tistega
specifičnega objekta, ki ga obiskujejo diplomati, politične in trgovinske delegacije, mestne oblasti pa uporabljajo kot
znamenje, ki kaže na kulturno odprtost in gostoljubnost njihovega mesta (S. Allievi, Conflicts over Mosques in Europe:
Policy issues and trends, str. 51-52).
21 Zgolj pogojna podpora džamiji je lepo vidna iz stališča nekdanjega predsednika vlade B. Pahorja, ko je po sestanku
z muftijem Islamske skupnosti v Sloveniji dejal, da je država dolžna zavarovati versko svobodo in da izgradnjo islam-
skega versko kulturnega centra podpira, vendar meni, da »ne more biti tak, da bi s svojo podobo izzival nestrpnost tistih,
ki mu nasprotujejo« (STA, 8. januar 2009). Poudaril je še svoje prepričanje, da bodo tudi tisti, ki bodo predlagali arhitek-
turne rešitve, mislili na to, da bo zgrajen verski objekt, ki bo v interesu islamske skupnosti in ki ne bo motil tistih, ki
imajo pomisleke, da bi spremenil kulturno podobo države. Po njegovem mnenju se bo s tem okrepila strpnost, ki je pogoj
za odprto in moderno družbo (prav tam). Skratka, po mnenju tedanjega premiera bi morala biti džamija takšna, da ne bi
motila tistih, ki so do nje nestrpni. Toda če bi bila takšna, se strpnost v družbi s tem ne bi okrepila, saj je pogoj strpnosti
prav to, da dopuščamo nekaj, s čimer se ne strinjamo. Če je džamija takšna, da tistih, ki izražajo nestrpnost do njene



smislu neke vrste kompromis med tradicionalno islamsko in moderno zahodnoevropsko
arhitekturo.22 Ključno vprašanje pri tem je, kako »nevidna« je lahko džamija, da jo musli-
mani še vedno prepoznavajo kot džamijo. Ali je džamija, ki je v notranjosti zgrajena in
opremljena tako, kot želi muslimanska verska skupnost, po zunanjem videzu pa je ne-
vidna kot džamija oziroma neprepoznavna ali težko prepoznavna kot vidni simbol islama,
še vedno džamija? Zdi se, da je v kontekstu pravice do verske svobode, ki vključuje pravico
do izražanja svoje vere v bogoslužju in verskih obredih, bolj pomembna notranjost dža-
mije.23 Če pa džamijo razumemo kot vidni simbol islama v javnem prostoru, je seveda še
kako pomembna tudi njena zunanja podoba. Je pa vprašanje, ali je pravico do svobode mi-
sli, vesti in veroizpovedi, ki vključuje tudi pravico do javnega izražanja pripadnosti dolo-
čeni religiji (denimo z nošenjem islamskih rut in drugih religioznih simbolov), mogoče
upravičeno razširiti tudi na džamije in jih posledično razumeti kot religiozni simbol, kate-
rega vidnost v javnem prostoru služi muslimanom kot sredstvo hotenega izražanja pri-
padnosti islamu. Zato tudi ni jasno, ali je nasprotovanje izgradnji džamije, ki bi bila zaradi
svoje zunanje podobe v javnem prostoru vidna in prepoznavna kot simbol islama, v na-
sprotju s to pravico. 

Nekateri nasprotniki izgradnje džamije v Ljubljani so bili prepričani celo o nasprot-
nem, namreč, da niso oni tisti, ki kratijo pravice muslimanom, temveč da bi džamija kršila
človekovo »pravico do ustreznega in neobremenjenega okolja« vsem ostalim državlja-
nom.24 Toda to njihovo prepričanje se izkaže za napačno, če o njem sodimo na podlagi ob-
razložitve razsodbe o prepovedi referenduma o gradnji džamije, v kateri je Ustavno so-
dišče zapisalo, da pravica do svobodnega izpovedovanja vere (ki vključuje tudi pravico
vernikov do verskega objekta, v katerem individualno ali skupinsko izpovedujejo svojo
vero in opravljajo verske obrede), ni v koliziji z negativnim vidikom pravice do verske svo-
bode (to je s pravico, da posameznik ni dolžan imeti vere; da se o tem ni dolžan izreči; da
vere ni dolžan ne izpovedati ne izvrševati; da ima svobodo od vsakršne prisilne (neželene)
konfrontacije s kakršnim koli verskim prepričanjem),25 nasprotnikov izgradnje džamije,
»saj je obiskovanje zgradbe, v kateri posamezna verska skupnost izvaja čaščenje, stvar

TEMA | Zdenko Kodelja |  Problem tolerance do džamije kot vidnega simbola islama 

120

gradnje, ne bi motila, potem ti, tudi če bi se z gradnjo takšne džamije strinjali, ne bi postali nič bolj strpni. Ali drugače
rečeno, strpnost bi se povečala le, če nestrpni ne bi nasprotovali džamiji, tudi če bi ta bila takšne oblike in velikosti, da bi
jih to motilo. Razen če ni bilo mišljeno, da se bo strpnost v družbi povečala zato, ker bodo strpnost izkazali muslimani s
tem, ko se bodo – da ne bi ostali praznih rok – strinjali tudi z obliko džamije, ki ni takšna, kot bi želeli, da bi bila. Ob tem
premierjevem pozivu k večji strpnosti pa se ponovno zastavlja tudi staro vprašanje: Ali naj bomo strpni do nestrpnih? 
22 Že ko je leta 2011 Islamska skupnost v Sloveniji v sodelovanju z Mestno občino Ljubljana razpisala mednarodni ar-
hitekturni natečaj za idejno zasnovo Islamskega versko-kulturnega centra v Ljubljani, je mufti N. Grabus, ki je bil tudi
podpredsednik žirije, dejal, da želijo, da bi bila džamija sprejemljiva ne le za muslimane, ampak tudi za lokalno okolje.
Po izboru pa še: »da je srečen, ker je prevladalo prepričanje, da je islam lahko tudi sinteza med Vzhodom in Zahodom, na
kar nakazuje tudi zmagovalna arhitekturna rešitev. Ta je namreč zelo sodobna in bo za vse tiste, ki prisegajo na tradicio-
nalno islamsko arhitekturo (zlasti pri minaretu), razočarani« (Delo, 18. 11. 2011).
23 Ne nazadnje je bila znamenita krščanska cerkev Hagia Sophia, ki je v času bizantinskega cesarstva veljala simbol
krščanstva, spremenjena v džamijo, ki je bila v času otomanskega cesarstva simbol zmage islama nad krščanstvom, ne
da spremenili njeno zunanjo podobo. Dozidali so le minaret, ki pa ni nujni sestavni del džamije. 
24 Eden takratnih nasprotnikov gradnje džamije namreč pravi: “Poleg tega je mošeja tujek v narodovem, kulturnem
in urbanem okolju. Mošeja tako krši človekove pravice vsem ostalim državljanom, saj imamo pravico do ustreznega in
neobremenjenega okolja” (V. Vodopivec, 24ur, 21. 02. 2004).
25 U-I-92/07-23 z dne 15.04.2010 (Uradni list RS, št. 46/2010), točka 85, 86.



d
5–6/2023

svobodne odločitve posameznika. Zgolj to, da je na zemljišču, ki je v skladu s prostorsko
zakonodajo namenjeno gradnji verskega objekta, tak objekt, ki ima tudi zunanja verska
obeležja, samo po sebi še ne more pomeniti posega v t. i. negativen vidik svobode vere«.26

Je pa bilo nasprotovanje izgradnji džamije v Ljubljani tudi v očitnem nasprotju z na-
čelom laične države, ki mora biti nevtralna v odnosu do različnih religij, ali drugače re-
čeno, različne religije morajo biti v laični državi, ki temelji na ustavni ločitve države in
verskih skupnosti, enakopravne. Zato laična država ne sme dovoliti prepovedi gradnje
džamije. Muslimani imajo enako pravico zgraditi džamijo kot imajo kristjani pravico
zgraditi cerkev. Če bi nasprotniki gradnje džamije v Ljubljani uporabljali enaka merila
glede uresničevanja pravice do verske svobode, bi morali nasprotovati tudi gradnji
krščanskih cerkva in se zavzemati le za gradnjo hišnih kapel. Ker pa tega niso počeli, je
bilo njihovo nasprotovanje izgradnji džamije očiten poizkus postaviti muslimane v ne -
enak položaj v odnosu do kristjanov. Pravzaprav je šlo za poskus diskriminacije, saj je di-
skriminacija v prej omenjeni deklaraciji o odpravi vseh oblik diskriminacije na temelju
vere opredeljena prav kot »kakršno koli razlikovanje, izključevanje, omejevanje ali dajanje
prednosti na temelju vere ali prepričanja, ki ima za namen ali učinek razveljaviti ali pri-
krajšati komurkoli enakopravno pripoznavanje, uživanje ali izvajanje človekovih pravic in
temeljnih svoboščin«.27 Ker ima vsakdo pravico do verske svobode, ki vključuje tudi pra-
vico imeti svoje bogoslužne prostore, in ker »nihče ne sme biti izpostavljen diskriminaciji
na podlagi vere ali drugega prepričanja od katerekoli države, ustanove, skupine oseb ali
posamezne osebe«,28 je očitno, da je skupina nasprotnikov gradnje džamije v Ljubljani
ravnala v nasprotju s to konvencijo, saj je poskušala muslimanom preprečiti zgraditi pro-
store, v katerih bi lahko izrazili svojo vero v bogoslužju in ritualih. 

netolerantnost in paradoks tolerance

Poleg tega je njihovo ravnanje mogoče opredeliti tudi kot izraz nestrpnosti, saj je v nave-
deni deklaraciji »netolerantnost« definirana na povsem enak način kot »diskrimina-
cija«.29 Ker deklaracija zavezuje države podpisnice ne samo k temu, da zakonsko prepo-
vejo kakršno koli diskriminacijo na podlagi vere, ampak tudi, da »sprejmejo vse ustrezne
ukrepe za boj proti nestrpnosti na podlagi vere«,30 se zastavlja vprašanje, kako naj to sploh

121

26 U-I-111/04 z dne 28. 4. 2004 (Uradni list RS, št. 51/04), točka 33.
27 Declaration on the Elimination of All Forms of Intolerance and of Discrimination Based on Religion or Belief, čl. 2. 2.
28 Prav tam, čl. 2.1.
29 Prav tam, čl. 2. 2.
30 Prav tam, čl. 4. 2.



naredi. Problem je namreč v tem, da je sama tolerantnost nekaj paradoksnega.31 Če je tole-
rantnost neomejena, je paradoksna zato, ker nujno vodi do samoukinitve, saj vključuje
tudi tolerantnost do netolerantnih, do gorečih nasprotnikov tolerantnosti, ki bodo zlora-
bili to neomejeno tolerantnost tolerantnih, odstranili tolerantne in z njimi samo načelo
tolerantnosti. Prav zato, ker je toleranca netolerance samodestruktivna, je nemara edina
rešitev tega paradoksa tista, po kateri strpnost do nestrpnih ni mogoča. To pa ne pomeni,
da je potrebno biti do nestrpnih vedno nestrpen in jih, če ne gre drugače, onemogočiti tudi
z uporabo sile, temveč le, da je v imenu strpnosti nujno to pravico imeti in jo uporabljati
odvisno od tega, v kolikšni meri nestrpneži ogrožajo strpnost, svobodo in pluralizem.32

Toda po drugi strani je tudi strpnost, ki je zgolj strpnost do tistih, ki sprejemajo na-
čelo strpnosti, prav tako paradoksna, saj je to zgolj strpnost do enako mislečih, medtem ko
je nujni pogoj strpnosti prav strpnost do drugačnega, do drugače mislečih. Nesmiselno je
reči, da je nekdo toleranten do drugega, če mu dopušča nekaj, s čimer se tudi sam strinja
ali pa je do tega indiferenten. Edino, če se s tem ne strinja in temu nasprotuje, pa to kljub
temu dopušča; če ne onemogoča nečesa, za kar je prepričan, da je njemu in drugim ne-
varno in škodljivo, je zares toleranten. Vendar le pod pogojem, da tega ne prepreči, čeprav
bi lahko to storil. Kajti za tistega, ki nekaj »dopušča« samo zato, ker na to ne more vplivati,
še ne moremo reči, da je toleranten. Paradigmatski primer tolerantnosti imamo torej ta-
krat, ko nekdo dopušča nekaj, kar izrazito ogroža njegova trdna prepričanja. Bolj ko je pre-
pričan, da so stališča drugega o nekem pomembnem vprašanju napačna in nevarna, bolj je
toleranten, če dopušča, da jih drugi svobodno izraža.

Če toleranco razumemo na tak način, potem ni nobenega dvoma, da je bilo nasproto-
vanje gradnji džamije v Ljubljani izraz netolerantnosti. Ni pa nujno, da je bilo dopuščanje
in podpora njene izgradnje izraz tolerance tistih, ki so gradnjo zagovarjali. Tako je sicer vi-
deti na prvi pogled, toda analiza dostopnih izjav v podporo izgradnji džamije ne potrjuje
takšnega sklepa. Prej nasprotno. Videti je, da mnogi med tistimi, ki so njeno izgradnjo pod-
pirali, tega sploh niso počeli zato, ker so bili do njene izgradnje tolerantni. To bi namreč
lahko počeli le, če bi gradnjo dopuščali kljub temu, da bi bili prepričani, da je izgradnja dža-
mije v Ljubljani nekaj slabega ali moralno spornega. Ker o tem niso bili prepričani, njihova
podpora ni in ne more biti izraz njihove tolerantnosti, saj so taka prepričanja, kot smo vi-
deli, nujni pogoj tolerance. Iz tega se vidi, da klasični koncept tolerance kot dopuščanje ne-
česa, s čimer se ne strinjamo, ni in ne more biti ustrezen teoretski okvir za razumevanje ra-
zlogov, zaradi katerih so podporniki izgradnje džamije podpirali njeno izgradnjo.

Poleg tega je Anna Galeotti prepričana, da obstoječi liberalni koncept tolerance kot
svobode od poseganja države na določena področja, ni pravi ključ za reševanje problemov,
ki so povezani s sodobnim družbenim pluralizmom. Primeren je le, »če je pluralizem ra-

TEMA | Zdenko Kodelja |  Problem tolerance do džamije kot vidnega simbola islama 

122

31 Cf. J. Halberstam, "The Paradox of Tolerance", The Philosophical Forum, vol. 14 (1982/3. Nekoliko podrobeje in v
nekoliko drugačnem kontekstu sem o tem pisal v knjigi: Laična šola, MK, Ljubljana 1995.
32 Cf. K. Popper, The Open Society and Its Enemies, I, Routledge & Kegan Paul, London 1966, str. 265; Conjectures and
Refutations, Harper & Row, New York 1968, str. 357. Podobne zahteve po omejitvi strpnosti najdemo znotraj politične
filozofije tudi pri J. Rawlsu (A Theory of Justice, HUP, Cambridge 1971, str. 205-221) in že veliko prej v Lockovem Pismu
o toleranci.



d
5–6/2023

zumljen kot pluralnost med sabo nasprotujočih si pojmovanj dobrega«. Če pa je plurali-
zem mišljen kot pluralnost skupin in kultur, ki so asimetrično locirane v demokratični
družbi, potem ta model tolerance ne zadošča.33 Ključni problem pluralizma, ki naj bi ga li-
beralno pojmovana toleranca razrešila, je namreč konflikt med sabo nezdružljivimi poj-
movanji dobrega oziroma med različnimi verovanji, moralnimi in političnimi prepričanji
ter vrednotami, ki so posledica posameznikovih svobodnih izbir. V tem primeru je pro-
blem postavljen v kontekst moralnega pluralizma, toleranca pa je zato razumljena kot
vrlina posameznika, »ki omogoča vzajemno sprejemanje nesoglasja na temelju previdnos-
tnih, epistemoloških ali moralnih razlogov. Tej individualni kreposti ustreza politična
krepost neposeganja na določena področja, ki so spoznana za področja v pristojnosti za-
sebnih izbir posameznikov, katerih drugačnost je spoznana kot za javnost nepomembna.
Na ta način so vprašanja tolerance poistovetena s problemi posameznikove svobode in
njene združljivosti s svobodo drugih«.34 Ta model tolerance se je izkazal kot učinkovito
sredstvo razreševanja konfliktov med katoliki, protestanti in ateisti. Ni pa se obnesel v
razvpiti l’affaire du foulard. Kajti če bi model liberalne tolerance deloval tudi v tem pri-
meru, potem do politične afere sploh ne bi prišlo. Izbruh afere zato postavlja pod vprašaj
domnevo, da je šlo v tem primeru za konflikt med različnimi pojmovanji dobrega. Kajti če
je šlo, potem se, kot poudarja Galeotti, zastavlja ključno vprašanje: zakaj »ni prišlo do ru-
tinske uveljavitve tolerance, saj sta v Franciji in vseh drugih liberalnih demokracijah ver-
ska svoboda in svoboda izražanja zajamčeni z ustavo?«.35

Njen odgovor je, da zato, ker konflikt ni nastal toliko zaradi moralnega pluralizma ali
pluralizma pojmovanj dobrega, temveč zaradi nesimetrije različnih skupin v družbi, ki
»nato hranijo in podžigajo kulturna in ideološka nasprotja. Z drugimi besedami: verske in
moralne razlike so znova tako žgoče zaradi izključenosti ali neenake in nepopolne vklju-
čenosti različnih družbenih skupin v liberalnodemokratično državljanstvo«.36 Iz tega
sledi, da po njenem mnenju liberalna toleranca ni primerna za reševanje tovrstnih konf-
liktov, saj pri njih ne gre toliko za vprašanje širjenja ali omejevanja individualnih svobo-
ščin, ampak bolj za problem »širjenja enakosti dostojanstva in spoštovanja na pripadnike
skupin, ki iz različnih razlogov ne uživajo državljanstva enakovredno z drugimi«.37

123

33 A. Galeotti, “Contemporary Pluralism and Toleration”, Ratio Juris 1997/2, str. 2 Njen koncept tolerance kot pripo-
znanja sem v širšem kontekstu obravnave vidne prisotnosti religioznih simbolov v javni šoli predstavil že v publikaciji
Med pravico in prepovedjo, PI, Ljubljana 2011.
34 A. Galeotti, Toleranca, Krtina, Ljubljana 2009, str. 22.
35 Prav tam, str. 104.
36 Prav tam, str. 24-25.
37 Prav tam, str. 25. Zanjo je torej liberalna toleranca neprimerna, ker izza »nespremenljivih« svetovnih nazorov in
»nekompatibilnih« koncepcij dobrega obstajajo družbene skupine, ki zavzemajo marginalne in podrejene položaje, 
in ki zahtevajo, da se jih pripozna kot enakopravne večinskim skupinam, ter se obenem borijo, da bi bile njihove različne
identitete javno sprejete (A. Galeotti, Toleration as Recognition, Cambridge University Press, Cambridge 2002, 
str. 65–66).



Toleranca kot pripoznanje razlik

V takem primeru je po njenem mnenju koncept tolerance kot pripoznanja razlik bolj pri-
meren kot liberalna toleranca. Prednost tega koncepta poskuša dokazati prav s pomočjo
interpretacije že večkrat omenjene afere v zvezi s prepovedjo nošenja islamskih rut v
francoskih javnih šolah. Galeotti trdi, da standardni liberalni argumenti v prid toleriranju
islamskih rut in proti njemu »zakrivajo tisto, za kar pri tem v resnici gre – namreč za zah-
tevo, da člani manjšinskih skupin in samo oni, spremenijo svoja oblačila in ravnanja zato,
da bi bili sprejeti v šolo«. Kajti od nereligioznih učencev ali učencev krščanske veroizpo-
vedi se ne zahteva, da spremenijo svoja oblačila, da bi jih sprejeli v šolo. Zato vztrajanje
muslimanskih deklet pri pravici do nošenja islamske rute ni nujno znak verskega funda-
mentalizma. Lahko je šlo za zahtevo po polni vključitvi v francosko družbo in po sprejetju
njihove kulturne različnosti.38 Ta argumentacija je vsaj do določene mere uporabna tudi
za razlago konflikta glede izgradnje džamije v Ljubljani. Kajti večdesetletno prizadevanje
muslimanov v Sloveniji, da bi dobili džamijo, je mogoče razumeti tudi kot njihovo prizade-
vanje po polni vključitvi v slovensko družbo, to se pravi po tem, da kot muslimani v njej ne
bi bili več marginalizirani, nevidni in zato neprepoznavni, temveč bi bila njihova verska in
kulturna različnost v javnem prostoru vidna in pripoznana kot bistvena sestavina njihove
skupinske oziroma kolektivne identitete.39 In prav v tem je podobnost med nošenjem
islamskih rut in izgradnjo džamije. Kajti v obeh primerih gre za nekaj več kot le za pose-
ben način izražanja svoje vere: gre za javno izpovedovanje njihove pripadnosti islamski
skupnosti in kulturi. Zato so v teh primerih religiozni simboli, kot pravi Galeotti, manife-
stacija kolektivne identitete, in nošenje islamske rute je pravzaprav način izpovedovanja
te identitete, je isto kot izrekanje trditve: »Želim biti to, kar sem, in na to sem ponosna«.40

Podobno je tudi prizadevanje muslimanov v Sloveniji, da zgradijo džamijo, mogoče razu-
meti kot prizadevanje za to, da bodo na tak način lahko izrazili svojo identiteto, da bodo jav -
no pokazali, da želijo biti to, kar so, in da so ponosni, ker so muslimani. Zato bo džamija v
očeh muslimanov in večinskega prebivalstva lahko videna tudi kot znamenje pripoznanja
in sprejetja verske in kulturne različnosti muslimanov v slovenski družbi.41

Toda kljub tej podobnosti, je treba upoštevati bistveno razliko med vzrokoma, zaradi
katerih muslimani ne morejo v celoti uveljaviti svoje pravice do verske svobode. V franco-
skem primeru je to država, ki je v imenu spoštovanja načela laičnosti z zakonom prepove-

TEMA | Zdenko Kodelja |  Problem tolerance do džamije kot vidnega simbola islama 

124

38 A. Galeotti, Toleration as Recognition, str. 133.
39 Podobno so namreč razumeli izgradnjo džamije oziroma islamskega kulturnega centra v Marseillu tudi tam živeči
muslimani. Prehod od molilnic k džamiji so namreč videli kot javno pripoznanje tamkajšnje islamske skupnosti in s tem
tudi kot preseganje gole tolerance do nje (J. Cesari, Être musulman en France: associations, militants et mosques, Kart-
hala Editions, Paris 1994, str. 111).
40 A. Galeotti, Citizenship and Equality: The Place for Toleration, Political Theory 1993, str. 596.
41 Ta možnost se kaže tudi v takratnem nagovoru škofa A. Glavana ob položitvi temeljnega kamna za džamijo v Lju-
bljani, ko je rekel, da bodo muslimani z džamijo »kot verska skupnost na simbolni ravni dobili stalno prebivališče v Slo-
veniji« oziroma »novo mesto v naši družbi« (http://www.islamskaskupnost.si/index.php?option=com_content&view=
article&id=1060:svecano-polozen-temeljni-kamen&catid=3:minas&Itemid=18).



d
5–6/2023

dala nošenje islamskih rut v javnih šolah. V slovenskem primeru pa vzrok ne leži v ravna-
nju države. Prav nasprotno, to, tudi po mnenju takratnega muftija Islamske skupnosti v
Sloveniji, ni bil vzrok za odsotnost džamij v Sloveniji, saj ima Islamska skupnost »vse za-
gotovljene pravice po zakonu o verski svobodi, da samostojno in avtonomno deluje ter
uresničuje svoje poslanstvo. Slovenska zakonodaja in pravni sistem kažeta visoko stopnjo
spoštovanja pluralnosti v družbi«.42 Vzrok za to, da v Sloveniji ni bilo nobene džamije, je
drugje: v stališčih in ravnanju dela politike in civilne družbe. Vseeno pa je primerjava s
francoskim primerom, kakor ga razlaga Galeotti, koristna tudi za razumevanje konflikta
glede gradnje džamije v Ljubljani. 

Galeotti namreč navaja nekatere možne ugovore zagovornikov tradicionalnega poj-
movanja laičnosti, ko gre za vprašanje pravice do nošenja islamske rute v francoskih jav-
nih šolah, ki so po zakonu določene kot laične šole. Tako bi ji denimo lahko ugovarjali z ar-
gumentom, da država seveda jamči vsakomur versko svobodo in svobodo izražanja, da pa
problem sploh ni v tem, da bi bile muslimanskim dekletom te pravice kršene, temveč v
zavzemanju za razširitev »tolerance z njej lastne, zasebne sfere, na javno sfero državnega
šolstva, emblema in temelja laične države«.43 Vendar meja tolerance glede nošenja reli-
gioznih simbolov v javni šoli, kakor jo določa francoski zakon, ne poteka med javnim in za-
sebnim, ampak znotraj javne sfere, med diskretnimi in nediskretnimi religioznimi sim-
boli. Razlika med njimi ni razlika med simboli različnih religij v tem smislu, da bi bili
denimo krščanski simboli dovoljeni, simboli islamske religije pa ne. Gre za nekaj drugega.
Diskretni so pravzaprav tisti religiozni simboli, ki se zdijo nekaj običajnega in se kot taki
kljub njihovi vidnosti sploh ne opazijo, ali natančneje rečeno, ne vzbujajo posebne pozor-
nosti in zato tudi ne javnih reakcij. Nekaj podobnega velja bržkone tudi za razliko med
krščanskimi cerkvami in džamijami v Sloveniji in v drugih zahodnih državah. Cerkve v
teh okoljih delujejo kot diskretni religiozni simboli, saj so za večinsko prebivalstvo nekaj
običajnega, so nekaj, kar je pripoznano kot neizogibni sestavni del zahodne kulture, ki je
tesno povezana s krščanstvom. Kot take ne vzbujajo niti posebne pozornosti niti javnega
nasprotovanja. Izjema so ponekod občasna nasprotovanja preglasnemu zvonjenju cerkve-
nih zvonov. Prav nasprotno pa je marsikje v teh okoljih z džamijami. Te delujejo kot nedi-
skretni religiozni simboli. Pogosto so videne kot tujek, kot nekaj, kar ne sodi v te kraje. Še
posebej to velja za minarete. Zato gradnji džamij in minaretov marsikje ostro nasprotu-
jejo. Kot smo videli, je bilo tako tudi glede izgradnje džamije v Ljubljani. 

Gledano s tega zornega kota so džamije in minareti v zahodnih državah lahko videni
kot nediskretni religiozni simboli, saj imajo podobne učinke v javnosti kot islamske rute,
ki so v Franciji zakonsko uvrščene med nediskretne religiozne simbole. Nošenje islam-
skih rut v javni šoli, je namreč izzvalo spore tako na javnih šolah kakor tudi v širši družbi.
Vendar je za islamske rute kot nediskretne religiozne simbole značilno še nekaj drugega:

125

42 Nagovor muftija N. Grabusa ob položitvi temeljnega kamna za džamijo v Ljubljani ((http://www.islamska-skup-
nost.si/index.php?option=com_content&view=article&id=1060:svecano-polozen-temeljni-
kamen&catid=3:minas&Itemid=18).
43 A. Galeotti, Toleranca, str. 105.



njihovo nošenje v glavnem ni bilo dojeto kot izraz svobodnih zasebnih izbir, ampak pogo-
sto kot znak podrejenosti ženske, ali pa kot znamenje verskega fundamentalizma. Kljub
temu pa je lahko pri tem šlo, kot smo videli, za čisto nekaj drugega: za zahtevo po polni
vključitvi v francosko družbo in po sprejetju njihove kulturne različnosti. Ta teza je lahko
pravilna v tem smislu, da pravilno ugotavlja tisto, kar so dekleta sama zahtevala. Toda ali
bi bila država, če bi tej zahtevi ugodila, ker bi se strinjala, da je inkluzija muslimanskih de-
klet v francosko družbo in sprejetje njihove kulturne različnosti nekaj dobrega, bolj tole-
rantna? Analogno vprašanje bi lahko postavili tudi glede džamije v Ljubljani. Vprašanje
namreč je, ali bi bilo strinjanje z njeno izgradnjo dokaz večje tolerance tudi v primeru, če
bi bilo to strinjanje posledica splošno sprejetega prepričanja, da je izgradnja džamije v
Ljubljani nekaj dobrega. Odgovor ni enostaven, čeprav se na prvi pogled zdi, da bi bilo. Vi-
deti je namreč, da bi šlo za udejanjenje modela tolerance kot pripoznanja. Toda ali je taka
toleranca sploh toleranca? Toleranca je namreč, kot pravi Susan Mendus, »zanimiv filo-
zofski problem natančno takrat, ko je, in zaradi česar je, pripoznanje in sprejetje, ki ga
zahteva manjšina, zanikano od večine. Z drugimi besedami, toleranca stopi na sceno, ko
večina (pravično ali krivično) zanika tiste poglede ali verovanja manjšine, ki so vredna
spoštovanja ali pripoznanja ali vključitve«.44 Kajti, kot smo že opozorili, je nesmiselno
reči, da je nekdo toleranten do drugega, če mu dopušča nekaj, s čimer se tudi sam strinja
ali pa je do tega indiferenten. Edino, če se s tem ne strinja in temu nasprotuje, pa to kljub
temu dopušča; če ne onemogoča nečesa, za kar je prepričan, da je njemu in drugim ne-
varno in škodljivo, je zares toleranten. 

Zdi se torej, da je toleranca kot pripoznanje nemogoča, ker ne moremo tolerirati ne-
česa, kar ima za nas pozitivno vrednost, kajti toleranca je, paradoksno, »zahtevana samo
za tisto, česar ni mogoče tolerirati«.45 In nasprotno, naše pripoznanje kulturne in verske
različnosti je mogoče le, če jih ne toleriramo, in če niso hkrati objekt naše netolerance. Če
je tako, pripoznanje kulturne in verske različnosti ni mogoče v okviru tolerance kot pripo-
znanja različnosti, kot meni Galeotti.

Te konceptualne razlike je treba upoštevati tudi pri razlagi konflikta glede gradnje
džamije v Ljubljani. Nič manj pomembno pa ni pri tem upoštevati tudi njeno razlago kon-
cepta enakega spoštovanja, ki ga je razvijala v več svojih delih, saj omogoča še en pogled na
obravnavano problematiko. Kar zadeva toleranco, smo že omenili, da je stališča in dejanja
večine tistih nasprotnikov gradnje džamije v Ljubljani, ki so svoje nasprotovanje javno iz-
razili, mogoče upravičeno obravnavati v kontekstu tradicionalnega pojmovanja tolerance
in jih označiti za netolerantna. Njihovo nasprotovanje, ki so ga sami v javnosti pogosto
prikazovali kot nasprotovanje gradnji zaradi neprimerne lokacije, se namreč tudi po spre-
membi lokacije ni zmanjšalo. Ravno nasprotno, ko je Mestna občina Ljubljana sprejela
prostorske akte, ki so omogočili gradnjo džamije v Ljubljani na novi lokaciji, je bil – po po-
ročanju Varuha človekovih pravic – predvsem jeseni 2008 opazen »porast skrb zbujajočih

TEMA | Zdenko Kodelja |  Problem tolerance do džamije kot vidnega simbola islama 

126

44 S. Mendus, Book Reviews (Galeotti, Toleration as Recognition), Ethics, April 2003, str. 700-701.
45 B. Williams, “Tolerating the intolerable”, v: S. Mendus (ur.), The Politics of Toleration, str. 65.



d
5–6/2023

ksenofobnih odmevov v delu javnosti. Pri tem je izstopalo ravnanje nekaterih politikov, ki
so v javnosti ponovno iskali podporo za nasprotovanje gradnji džamije v Ljubljani, žal tudi
s širjenjem islamofobnih predsodkov in razpihovanjem verske nestrpnosti proti musli-
manom«.46 Na te pojave nestrpnosti sta se takratna Varuhinja človekovih pravic in Urad
za verske skupnosti odzvala tako, da sta organe pregona oziroma tožilstvo opozorila na
nujno proučitev teh in drugih primerov suma kršitve prepovedi zbujanja in razpihovanja
nestrpnosti.47

Problem pa je, ker država z ukrepi, ki so ji na voljo, ne more storiti kaj več kot prepre-
čiti konflikte in zakonsko zaščititi muslimane in njihovo versko skupnost pred diskrimi-
nacijo. Nestrpnosti nekaterih državljanov do njih pa žal ne more preprečiti. Prav tako ne
more, kot poudarja Galeotti, ukazati spoštovanja in javnega pripoznanja kolektivnih iden-
titet, ki si ga kulturne in verske manjšine v sodobnih demokracijah želijo zato, ker jim ne
zadošča priznanje enakih individualnih pravic, to se pravi tega, da država jamči vsakemu
pripadniku teh skupin enake pravice, enake možnosti in enako obravnavo.48 Tisto, kar ho-
čejo, namreč ni le to, da so jim zajamčene enake državljanske pravice. Njihov cilj ni zgolj
enakost kot istost ali podobnost. Gre jim za »enakost spoštovanja«,49 ki se kaže v javnem
pripoznanju kolektivnih identitet, temelječih na drugačnosti. Kajti če sta vidnost in legi-
timnost te drugačnosti – ki daje vsaki skupini lastno identiteto, in po kateri se denimo
neka verska ali kulturna skupnost razlikuje od ostalih – v družbi onemogočena ali zani-
kana, bo taka skupina, kot poudarja Galeotti, nujno stigmatizirana. To pa pomeni, da se
njeni pripadniki ne morejo v javnosti pojavljati brez občutka sramu, ki je posledica javne
stigmatizacije skupine, ki ji pripadajo. Ko je torej v neki družbi prepovedano nošenje
islamskih rut v javni šoli, ali pa je, kot je bilo v našem primeru, islamski skupnosti onemo-
gočena izgradnja džamije, je občutek sramu pri njenih pripadnikih posledica takšnega jav-
nega odnosa do njihove verske in kulturne drugačnosti, ki je osnova njihove kolektivne
identitete.50 Z drugimi besedami, pravi Galeotti, pripadniki takšnih skupin nimajo pogo-
jev za samospoštovanje, saj zaradi svoje družbene drugačnosti, »ne uživajo javnega spo-
štovanja«.51 Ker je načelo enakega spoštovanja bistveno za liberalno demokracijo, »ne -
enako spoštovanje pa tisto, za kar gre v zahtevah po javnem pripoznanju kolektivne
identitete«, se zastavlja vprašanje, kakšen naj bo odziv politike na te zahteve.52 Odgovor na

127

46 Letno poročilo Varuha človekovih pravic RS za leto 2008, Ljubljana, junij 2009, str. 24−25. Na to kaže, kot piše v
poročilu, predvsem naslednje: »vsebina referendumske pobude mestnega svetnika M. Jarca, ki nasprotuje določenim
mejam gabaritov za višino minareta«; »povzročanje škode na objektu, kjer je sedež Islamske skupnosti v Sloveniji«; »iz-
redno nestrpna, žaljiva in grozilna pisma muftiju«; »skrunitev grobov na muslimanskem pokopališču iz prve svetovne
vojne v Logu pod Mangartom«; številna anonimna besedila, polna verskega sovraštva, na internetu (prav tam).
47 Prav tam, str. 25.
48 A. Galeotti, Citizenship and Equality: The Place for Toleration, str. 595, 597.
49 Prav tam, str. 597.
50 Zato je “javno pripoznanje razlik prvi korak k temu, da se pripadniki  … nevidnih skupin v javnosti ne sramujejo sa-
mih sebe in niso prisiljeni v ponižujoče prikrivanje; tj. da se počutijo v celoti državljani na isti stopnji in z enakim dosto-
janstvom« (A. Galeotti, Toleranca, str. 145).
51 A. Galeotti, Citizenship and Equality: The Place for Toleration, str. 598.
52 Prav tam



to vprašanje je, če nekoliko poenostavimo, v glavnem odvisen od tega, kaj je predmet ena-
kega spoštovanja: dostojanstvo človeka ali kolektivne identitete.53 V našem primeru se na
prvi pogled zdi, da je relevantna le politika, ki ima za predmet enakega spoštovanja kole-
ktivne identitete, saj naj bi muslimani pri nas že uživali enako spoštovanje kot osebe ozi-
roma abstraktni državljani, ker so jim zajamčene enake človekove in državljanske pravice.
Toda za enako spoštovanje, kot opozarja Galeotti, ne zadoščajo vedno le enake pravice.54

Poleg tega je politika enakega spoštovanja osebe relevantna tudi zato, ker – kot bomo vi-
deli – lahko privede do posrednega spoštovanja kolektivne identitete te osebe. Ne glede na
to možnost, pa nič ne kaže, da bi muslimani pri nas takšno politiko razumeli kot primeren
odgovor na svoje prizadevanje za enako spoštovanje njihove kolektivne identitete. Vendar
je pri tem treba opozoriti, da muslimani in Islamska verska skupnost v Sloveniji v svojem
prizadevanju za pripoznanje svoje verske in kulturne različnosti niso uporabljali običaj-
nih oblik boja za pripoznanje svoje kolektivne identitete z zahtevami po uveljavitvi politik
diferenciranega državljanstva ali afirmativnega ukrepanja. Prav nasprotno, prizadevali so
si le za to, da se jim kot posameznikom in verski skupnosti omogoči dejansko uživanje prav -
no zaščitene enakosti pravic, to se pravi pravice do imetja in uporabe bogoslužnih pro -
storov. Njihovo dolgoletno prizadevanje sicer potrjuje pravilnost teze, ki jo branijo zago-
vorniki multikulturalizma oziroma tako imenovanih politik razlike in pripoznanja,
namreč, da imeti zgolj formalno priznane enake pravice ni dovolj. Toda prav dejstvo, da
muslimani in njihova skupnost v prizadevanju za džamijo niso zase zahtevali posebnih
pravic in posebne obravnave, kaže, da so se verjetno zavedali, da bi jim takšne zahteve
bržkone bolj škodile kot koristile, saj ovira za izgradnjo džamije ni bila odsotnost poseb-
nih pravic, temveč nasprotovanje dela civilne družbe, ki bi se, če bi jim država priznala po-
sebne pravice, zagotovo še povečalo in razširilo. Poleg tega bi posebne pravice izražale le,
da je država  pripoznala njihove versko in kulturno drugačnost. Njim pa gre, tako se zdi,
predvsem za nekaj drugega: da bila ta drugačnost pripoznana, cenjena in spoštovana v slo-
venski družbi; da bi jo večinsko prebivalstvo sprejelo kot nekaj, kar prispeva k skupnemu
dobru.55 Zato so v javnih nastopih močno poudarjali, da je Islamska skupnost v Sloveniji
»trdno odločena razvijati in promovirati civilizacijske vrednote, ki bodo krepile duha tole-
rance, sožitje« itd.; da imajo muslimani in kristjani »zelo podobna stališča glede etičnih
vprašanj«; da bo Ljubljana, ko bo zgrajena džamija, postala »pluralno mesto, zasnovano na
strpnosti in spoštovanju različnosti«.56 S tem so poskušali predstaviti sebe in islam v dru-

TEMA | Zdenko Kodelja |  Problem tolerance do džamije kot vidnega simbola islama 

128

53 Prim. A. Galeotti, La politica del rispeto, Editori Laterza, Roma-Bari 2010, str. 28.
54 Prav tam, str. 29.
55 Po besedah muftija N. Grabusa džamija ni pomembna le za muslimane, ampak je »objekt skupnega dobra«
(http://www.islamska-skupnost.si/index.php?option=com_content&view=article&id=1060:svecano-polozen-temeljni-
kamen&catid=3:minas&Itemid=18).
56 Prav tam Podobno vidi Ljubljano tudi župan Z. Jankovič, ki je v svojem nagovoru ob položitvi temeljnega kamna za
džamijo zapisal, da bo džamija dokaz, da je Ljubljana mesto, ki je odprto v prihodnost, mesto tolerance in spoštovanja
razlik. Predsednica vlade A. Bratušek je v svojem nagovoru prav tako poudarila, da džamija ne bo pomembna le za islam-
sko skupnost, temveč tudi za mesto in državo, saj bo muslimanom omogočala dejansko uresničevanje človekove pravice
do verske svobode, ki je tudi njihova ustavna pravica, državi pa povrnila ugled države, »v kateri vladata strpnost in spo-
štovanje človekovih pravic«, katerega je v očeh nekaterih evropskih institucij izgubljala zaradi nasprotovanja izgradnji
džamije v delu civilne družbe. Poleg tega bo, kot pravi, »prepletanje različnih kultur in ver z novo džamijo« dalo mestu in



d
5–6/2023

gačni podobi kot je tista, ki so jo v zahodnih državah s pomočjo množičnih medijev ustva-
rili predvsem nekateri desničarski politiki in fundamentalisti krščanske in judovske pro-
venience. Gre za podobo islama kot sovražnika, ki ogroža zahodno civilizacijo in kulturo;
za podobo islama kot lažne antikrščnske religije, ki je militantna navzven in nestrpna
navznoter, ki vodi svete vojne in podpira terorizem, ki zatira ženske in ne priznava verske
svobode, kakršna je zajamčena z mednarodnim pravom človekov pravic, itd.57 Takšna ne-
gativna podoba islama je namreč prisotna tudi pri nas, čeprav zanjo ni podlage niti v dose-
danjem ravnanju muslimanov v Sloveniji niti v specifični evropeizirani varianti islama, ki
jo že dolgo gojijo. Ker je taka podoba islama ovira celo za tolerantnost do islama in islam-
ske verske skupnosti, kaj šele za javno pripoznanje in spoštovanje njihove verske in kul-
turne različnosti, je razumljivo, da jo poskušajo spremeniti s svojo »prosvetiteljsko« de-
javnostjo v širši družbi in da vidijo islamski versko kulturni center tudi kot prostor
medsebojnega spoznavanja, druženja, dialoga in razumevanja.58

Toda takšna prizadevanja so lahko uspešna le, če je razlog za nestrpnost in odsotnost
spoštovanja islama in kolektivne identitete muslimanov nevednost tistih, ki ne spoštujejo
njihove drugačnosti. V primerih, ko so nestrpni, ali ko ne spoštujejo njihove verske in kul-
turne različnosti kljub temu, da islam dobro poznajo, pa bo njihovo prizadevanje bržkone
neuspešno. Zdi se, da je za mnoge nesprejemljiva tudi prej omenjena politika pripoznanja
in enakega spoštovanja, če je razumljena tako, da bi v skladu z njenimi zahtevami morali –
v našem primeru – kulturne in verske drugačnosti muslimanov javno pripoznati in jim iz-
kazati enako spoštovanje kot drugim kulturam in religijam. Razlog za nesprejemljivost je
predpostavka take politike, ki se glasi: različne kulture si zaslužijo enako spoštovanje, ker
so vse kulture enako vredne.59 To pa je za marsikoga nesprejemljivo. Poleg tega je ta pred-
postavka problematična tudi zato, ker, kot poudarja Giovanni Sartori, vodi v »absolutni
relativizem, ki je uničujoč za sam pojem vrednosti. Kajti če je vse vredno, ni nič vredno:
vrednost izgubi vsako vrednost«.60 Iz tega sledi, da politika, katere predmet pripoznanja in
enakega spoštovanja so kolektivne identitete: kulturne in religijske, verjetno ni pravi od-

129

državi »prav poseben čar. Islam je bogato izročilo in del evropske tradicije, brez katerega Evropa ne bi bila to, kar je –
notranje raznolik in kulturno bogat kontinent«. Pomen džamije in islamske skupnosti za državo in slovenski narod je v
svojem nagovoru izpostavil tudi katoliški škof A. Glavan, rekoč: »Slovenci smo kot narod upravičeno veseli, da boste
muslimani v Sloveniji dobili verski objekt in kulturni prostor, saj je prisotnost različnih verstev in svobodno izpovedo-
vanje vere v vseh njenih razsežnostih pomemben pokazatelj demokratičnosti in strpnosti. Džamija, ki bo stala tukaj, bo
prostor vere in kulture, obenem pa bo tudi prihodnjim rodovom simbol medsebojnega spoštovanja, dialoga, sodelovanja
in prijateljstva« (http://www.islamska- skupnost.si/index.php?option=com_content&view=article&id=1060:svecano-
polozen-temeljni-kamen&catid=3:minas&Itemid=18).
57 H. Küng, Islam. Passasto, presente e futuro, BUR, Milano 2007, str. 29-31.
58 Podobnega mnenja je bila tudi večina v neko raziskavo vključenih pripadnikov islamske skupnosti v Marseillu.
Prepričani so namreč bili, da je za njihov marginalni položaj v francoski družbi kriva negativna podoba islama in nepo-
znavanje islamske kulture in civilizacije. Zato so v novem islamskem kulturnem centru (kot prostoru druženja in dia-
loga z nemuslimani) v njegovih dejavnostih (predavanja, koncerti, razstave …), videli možnost, kako spremeniti negati-
vno podobo islama v svojem širšem okolju (J. Cesari, Être musulman en France: associations, militants et mosques, str.
114-115).
59 G. Sartori, Pluiralismo, multiculturalismo e estranei, BUR, Milano 2002, str. 69. Tezo, da so vse kulture enako
vredne, zagovarja Ch. Taylor v razpravi »The Politics of Recognition«,v: A. Gutmann (ur.), Multiculturalism: Examining
the Politics of Recognition, Princeton University Press, Princeton 1994, str. 25-73.
60 G. Sartori, Pluiralismo, multiculturalismo e estranei, str. 69. 



govor na zahteve muslimanov po javnem pripoznanju njihove kulturne in verske različno-
sti. To pa ne pomeni, kot opozarja Galeotti, da si »kolektivne identitete, kulture in religio-
zna verovanja, ne zaslužijo spoštovanja«.61 Pomeni, da je apriorno pripoznanje in spošto-
vanje kultur in religij kot takih – kar počenejo številni zagovorniki multikulturalizma –
problematično. Nekateri kulturni in religijski pojavi si namreč zaslužijo višjo stopnjo spo-
štovanja kot drugi, nekateri pa si spoštovanja sploh ne zaslužijo. Zato bi spoštovanje mo-
ralo biti posledica aposteriornih sodb, utemeljenih na vrednotenju posameznih kultur in
religij. Ali je torej problem tako koncipirane politike pripoznanja in enakega spoštovanja v
tem, da so predmet enakega spoštovanja kolektivne identitete in ne dostojanstvo človeka
kot osebe?  Zdi se, da je. Kajti če je razlog za to, da se denimo muslimanom v neki družbi ne
izkazuje enakega spoštovanja kot pripadnikom drugih religij ali kultur, v njihovi kolektivni
identiteti, potem rešitev problema ne more biti v upoštevanju te identitete. Toda ali se
problemu lahko izognemo, če je predmet enakega spoštovanja dostojanstvo osebe? Odgo-
vor se zdi odvisen od tega, ali lahko pripišemo posameznikom, ki pripadajo neki kulturi ali
religiji, enako spoštovanje, ne da bi te kulture ali religije vrednotili. Ali lahko, denimo, spo-
štujemo nekoga, ki je pripadnik islamske verske skupnosti in se z islamom identificira, če
smo obenem prepričani, da je islam netolerantna, militantna in nevarna religija, tesno po-
vezana s fanatizmom in terorizmom? Zdi se, da težko, pravi Galeotti.62 Toda kljub temu je
po njenem mnenju mogoče, da jih spoštujemo, če njihovo vero in kulturo razumemo kot
legitimne izbire v okviru sodobnega pluralizma, kot izbire namreč, ki so zanje ravno tako
fundamentalne, »kot so za nas naša prepričanja in prakse«. To pomeni, da določene ra-
zlike, kulturne in verske identitete, niso pripoznane in spoštovane neposredno, ampak po-
sredno, to se pravi, kot legitimne izbire državljanov. Kot take so lahko spoštovane, tudi če
niso javno ne pripoznane ne spoštovane. Takšno spoštovanje, ki je izpeljano iz posamez-
nih kultur in religij, je nujno dopolnilo spoštovanja oseb, ki pripadajo tem kulturam in re-
ligijam.63 Čeprav je takšno posredno spoštovanje islamske kulture in religije možno, pa je
malo verjetno, da je bilo prisotno pri nasprotnikih gradnje džamije v Ljubljani, saj mnogi
še tolerance niso zmogli.   

TEMA | Zdenko Kodelja |  Problem tolerance do džamije kot vidnega simbola islama 

130

61 A. Galeotti, La politica del rispeto, str. 135.
62 Prav tam, str. 135-136.
63 Prav tam, str. 136.



d
5–6/2023

literatura in viri
Allievi, S.: Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues and trends – NEF Initiative on Religion and De-
mocracy in Europe, Network of European Foundations, London 2009. 
Borradori, G.: Philosophy in a Time of Terror. Dialogues with J. Habermas and J. Derrida, University of
Chicago Press, Chicago and London 2003.
Cesari, J., Être musulman en France: associations, militants et mosques, Karthala Editions, Paris 1994.
Comité d'initiative contre la construction de minarets, fichier.pdf,
https://www.parlament.ch/centers/documents/fr/argumentarien-pro-08-061-f.pdf ; https://www.fed-
lex.admin.ch/filestore/fedlex.data.admin.ch/eli/fga/2008/1294/fr/pdf-a/fedlex-data-admin-ch-eli-fga-
2008-1294-fr-pdf-a.pdf ;
https://www.economiesuisse.ch/sites/default/files/dossier_pdf/f_091019_dp25_minarett.pdf   
D.Z., E.P. Simšičeva in Zagožen o gradnji džamije, Zagožen, J. 24ur, 09. 12. 2003.
Declaration on the Elimination of All Forms of Intolerance and of Discrimination Based on Religion or Be-
lief, (1981), https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instruments/declaration-elimination-
all-forms-intolerance-and-discrimination (preveri če prav)
Digest of Strasbourg Case - Law relating to the European Convention on Human Rights, Vol. 5, Council of
Europe, C. Heymanns Verlag K G Köln, Berlin, Bonn, München 1985.
Durham, W. C. JR, Perspectives on Religious Liberty: A Comparative Framework, v:  J. D. van der Vyver
and J. White, Jr. (ur.), Religious Human Rights in Global Perspective, Legal Perspectives, Martinus Nijhoff
Publishers, The Hague, Boston, London 1996.
E.P., Jarc in Jaklič o referendumski pobudi, Jarc, M., 24ur, 23. 12. 2003
Evans, M. D., Manuel on the Wearing of Religious Symbols in Public Areas, Editions du Conseil de l'Eu-
rope, Strasbourg 2009. 
Evropska konvencija o varstvu človekovih pravic in temeljnih svoboščin (1950),
https://www.echr.coe.int/documents/convention_slv.pdf (dostop 03.03.2023)
Galeotti, A.: “Contemporary Pluralism and Toleration”, Ratio Juris 1997/2.
Galeotti, A.: Citizenship and Equality: The Place for Toleration, Political Theory 1993.
Galeotti, A.: La politica del rispeto, Editori Laterza, Roma-Bari 2010.
Galeotti, A.: Toleranca, Krtina, Ljubljana 2009.
Galeotti, A.: Toleration as Recognition, Cambridge University Press, Cambridge 2002.
Gomišček, G., 24ur, 09. 12. 2003. 
Halberstam, J.: "The Paradox of Tolerance", The Philosophical Forum, vol. 14 (1982/3). 
Islamska skupnost RS, Svečano položen temeljni kamen za džamijo v Ljubljani, https://www.islamska-
skupnost.si/2013/09/svecano-polozen-temeljni-kamen/ (dostop 05.03.2023)
Kodelja, Z.: Laična šola, Mladinska knjiga, Ljubljana 1995.
Kodelja, Z.: Med pravico in prepovedjo, Pedagoški inštitut, Ljubljana 2011.
Küng, H.: Islam. Passasto, presente e futuro, BUR, Milano 2007.
Letno poročilo Varuha človekovih pravic RS za leto 2008, Ljubljana, junij 2009, https://www.varuh-
rs.si/fileadmin/user_upload/pdf/lp/Varuh_LP-2008.pdf (dostop 03.03.2023)
Locke, J.: Dve razpravi o oblasti; Pismo o toleranci, Krtina, Ljubljana 2010.
Mednarodni pakt o državljanskih in političnih pravicah (1966),
https://www.gov.si/assets/ministrstva/MK/Zakonodaja-ki-ni-na-PISRS/Kulturna-
raznolikost/9b7da27d8d/Mednarodni-pakt-o-drzavljanskih-in-politicnih-pravicah.pdf (dostop
03.03.2023)
Mendus, S.: Book Reviews (Galeotti, Toleration as Recognition), Ethics, April 2003. 
Meredith, P.: Government, Schooling and the Law, Routledge, London 1992. 

131



Mosque to be built at Moscow’s Kremlin, Vestnik Kavkaza, 10. 10. 2012. 
Norway Refuses Millions of Dollars From Saudi Arabia for Mosque Building,
http://www.faithfreedom.org/features/news/norway-refuses-millions-of-dollars-from-saudi-arabia-for-
mosque-building/  (ni dostopno) https://haindavakeralam.com/norway-refuses-millions-hk8573 (do-
stop 05.03.2023)
Petkovšek, J.: Zmagovalna rešitev: Džamija v Ljubljani bo sodobnih oblik, Delo, 18. 11. 2011. 
Popper, K.: Conjectures and Refutations, Harper & Row, New York 1968. 
Popper, K.: The Open Society and Its Enemies, I, Routledge & Kegan Paul, London 1966.
Rawls, J. A.: Theory of Justice, HUP, Cambridge 1971. 
Sartori, G.: Pluiralismo, multiculturalismo e estranei, BUR, Milano 2002.
Splošna deklaracija človekovih pravic (1948), https://www.varuh-rs.si/pravni-temelji-cp/ozn-organiza-
cija-zdruzenih-narodov/splosna-deklaracija-clovekovih-pravic/ (dostop 03.03.2023)
STA, Podoba džamije ne sme izzvati nestrpnosti, STA, 8. januar 2009. 
STA., Referendum o džamiji?, Jarc, M., 24ur, 23. 12. 2003, https://www.24ur.com/novice/slovenija/refe-
rendum-o-dzamiji.html 
STA., Zbranih 6200 podpisov, Vodopivec, V., 24ur, 21. 02. 2004. 
Taylor Ch.: »The Politics of Recognition«,v: A. Gutmann (ur.), Multiculturalism: Examining the Politics of
Recognition, Princeton University Press, Princeton 1994, str. 25-73.
U-I-111/04 z dne 28. 4. 2004 (Uradni list RS, št. 51/04). 
U-I-92/07-23 z dne 15. 04. 2010 (Uradni list RS, št. 46/2010).
Williams, B.: “Tolerating the intolerable”, v: S. Mendus (ur.), The Politics of Toleration, Edinburg Univer-
sity Press, Edinburg 1999. 
Zakon o verski svobodi, Uradni list RS, št. 14/2007.

TEMA | Zdenko Kodelja |  Problem tolerance do džamije kot vidnega simbola islama 

132



d
5–6/2023

133

napadi na ženske 
v politiki in 

novinarstvu
Vesna Leskošek

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Osrednja tema tega prispevka je širjenje nestrpnosti s sramotenjem in poniževa-
njem političark in novinark, ki je v Sloveniji prisotno že nekaj desetletij, vendar
se je v zadnjih letih udomačilo in postalo legitimno. Desničarski in populistični
politiki sicer pri naslavljanju političark in novinark s slabšalnimi vzdevki pred-
njačijo, vendar niso ekskluzivni producenti te vrste nestrpnosti, poniževanje
žensk je prisotno tudi v liberalnih medijih in politiki. Moški tudi niso ekskluzivni
napadalci, napadajo tudi ženske, še zlasti v spletnem okolju.



Poniževanje političark in novinark ni značilno le za Slovenijo, je globalni fenomen (iK-
nowPolitics, 2016). Medijsko odmevne primere najdemo v Združenih državah Amerike,
Avstraliji, Veliki Britaniji, na Finskem, Švedskem in Poljskem, na Filipinih, v Indiji in Pa-
kistanu, v Braziliji, Samoi, Gruziji, v državah Podsaharske Afrike in tako dalje, da ne na-
štejemo vseh 195 držav sveta. 

Na svetovni dan novinarske svobode leta 2022 je Unesco izdal posebno poročilo, ki ga
je za to organizacijo izdelal Mednarodni center za novinarke in novinarje (Posetti idr.,
2022). Poročilo temelji na analizi podatkov iz ankete, v kateri je sodelovalo 1.100 novinark
in novinarjev s celega sveta in na pregledu več kot 2,5 milijona spletnih objav proti Nobe-
lovi nagrajenki, novinarki Mariji Ressa in proti večkrat nagrajeni novinarki Carole Cad-
walladr. Podatke so pridobili tudi z analizo petnajstih primerov iz različnih držav, Slove-
nija ni bila vključena. Za besedno poniževanje in razčlovečenje novinark in političark
uporabijo izraz 'slut-shaming' (sramotenje s 'kurbo'), saj je najpogosteje uporabljena
zmerljivka 'kurba', ki perpetuira seksizem in mizoginijo. Izraz slut-shaming se uporablja
za primere seksualiziranja žensk s komentarji o oblačenju, vedenju, o gestah in načinu go-
vora, ki imajo namen prikazati te ženske kot nemoralne, lahkoverne, neumne, ki se ne
znajo nadzorovati, kaj šele da bi vedele, kje je njihovo mesto. Namen pa je degradacija in
pomanjševanje vsega, kar političarka ali novinarka rečeta ali zapišeta, da ljudje ne bi imeli
več zaupanja do te osebe, še več, da bi se jim zdela slab človek, ki mu je potrebno preprečiti
javno delovanje ali prisotnost v javnosti. 

Namen napadov je lahko tudi spodbuditi sovraštvo do te osebe in napad nanjo, čeprav
je pozivanje k temu le implicitno. Praksa kaže, da ni potrebno, da so pozivi k napadom iz-
rečeni, ustvariti je potrebno ozračje, v katerem je nekdo označen na način, da se ostalim
zdi razčlovečen do te mere, da se čutijo poklicani k napadom in pri tem ne mislijo, da bodo
kaznovani, saj so prepričani, da delajo prav. Vzemimo za primer napad na ameriški Kon-
gres. Ljudje so zmagovalno vkorakali vanj, delali sebke, se olajšali na kak senatorski stol in
so bili ponosni na svoj dosežek. Malo kasneje pa so bili užaljeni in presenečeni, ko so jih
aretirali ali preganjali. Mislili so, da so nacionalni junaki, ker so uresničili zapoved veli-
kega vodje, čeprav ta ni bila nikoli jasno izražena. Trump v svojem govoru, ki je botroval
napadu na Kongres, ni direktno pozval ljudi k napadu, aludiral pa je na to, da bo Kongres
ponaredil volilni izid. Ljudi je pozval »borite se, borite se kot pekel« (Blake, 2021). 

V nadaljevanju bomo posebej opredelili napade na političarke in novinarke, jih naj-
prej definirali in nato kontekstualizirali v mednarodni prostor in v domačo situacijo ter
na koncu podali nekaj skupnih ugotovitev.

TEMA |  Vesna Leskošek |  Napadi na ženske v politiki in novinarstvu

134



d
5–6/2023

napadi na političarke

Politika je prostor, v katerem politične nasprotnike pogosto besedno napadajo, da bi jih
prikazali kot nesposobne, ali pa z napadi želijo zmanjšati pomen stališč, predlogov ali
ukrepov. Seiter in Gass (2010) pravita, da takšno ravnanje ni nič novega in razume se, da
mora vsak, ki vstopi v politiko, znati prenesti napade in jih tudi povzročiti. Navajata vrsto
primerov agresivnih besednih napadov v političnih kampanjah pred volitvami, ki so pove-
zani bodisi z raso in religijo (napadi na Baraka Obamo, češ da je temnopolt in musliman, ki
se ne zna vesti v civiliziranem svetu, in je terorist) ali pa z intelektom, starostjo ali social-
nim statusom. Navajata očitke Jeffersonu in Adamsu v osemnajstem stoletju in kasneje
Lincolnu, ki so ga časopisi imeli »za tatu, pošast, krivoverca, roparja, goljufa, tirana, opico,
nevedneža, despota, demona, šaljivca in mesarja« (prav tam: 218). 

Ženske v politiki so v drugačnem položaju kot moški, ker si morajo pot v ta javni pro-
stor velike družbene moči šele izboriti. Pri tem se od njih pričakuje da bodo vzdrževale po-
dobo ženskosti, ker morajo biti zgled ostalim ženskam in bodo hkrati prevzele norme o
tem, kako se politika izvaja, torej z neko mero agresivnosti – po moško. Jamison (1995) to
razlaga z Batesonovo teorijo dvojne vezi (1956). Ženska mora balansirati med dvema po-
dročjema, ki sta konstruirani kot nasprotje, na primer, materinstvo in zaposlitev ali v na-
šem primeru, biti ženska in biti političarka. O nasprotjih ženska v politiki stalno dobiva
sporočila, o tem jo sprašujejo novinarji (ali boste sedaj, ko ste političarka, zanemarjali
skrb za otroke in moža) in o tem se razpisujejo na družbenih omrežjih. Ko ljudje volijo
žensko političarko, se sprašujejo, kako bo še naprej lahko vzgajala otroke in čistila stano-
vanje. Zato mora biti komunikacija političark dovolj tekmovalna in asertivna, da jo jem-
ljejo resno, hkrati pa dovolj 'ženstvena', da ne krši stereotipov o sodelujoči in negujoči
ženski (Jamieson, 1995). 

Ta nasprotja so hkrati tudi priročno orožje nasilnih napadov na političarke. Interna-
tional knowledge network of women in politics (iKnowPolitics) je program, ki so ga ustano-
vile štiri organizacije, to so Mednarodni inštitut za demokracijo in pomoč pri volitvah (In-
ternational IDEA), Medparlamentarna unija (IPU), Program Združenih narodov za razvoj
(UNDP) in Organizacija Združenih narodov za enakost spolov in krepitev vloge žensk
(UN Women). Med drugim spremljajo tudi področje nasilja nad političarkami. UN Wo-
men in UNDP (2017) definirata nasilje nad ženskami v politiki kot: 

[…] vsako nasilje na podlagi spola ali grožnja z njim, ki ima za posledico fizično, spolno ali psiholo-
ško škodo ali trpljenje žensk, ki jim preprečuje, da bi se politično udejstvovale, uveljavljanje in
uresničevanje njihovih političnih pravic v javnem ali zasebnem prostoru, vključno s pravico do vo-
litev in opravljanja javnih funkcij, pravico do glasovanja na tajnih volitvah in svobodne volilne
kampanje, pravico do združevanja in zbiranja ter uživanja svobode mnenja in svobode izražanja
(UN Women, UNDP, 2017: 23). 

Nasilje se lahko izvaja zoper kandidatke, volivke in volivce, politične podpornike in
aktivistke, povzročajo pa ga lahko družinski člani, intimni partnerji, tradicionalni in ver-

135



ski voditelji, politične stranke ali njihovi vodje in podporniki, drugi kandidati, mediji in
novinarji, razne civilnodružbene ali druge skupine, pa tudi volilni uradniki, opazovalci vo-
litev ali državni uradniki (prav tam: 23).

Napadi na političarke so se zlasti razširili na družbenih medijih, ki postajajo priročen
prostor mizoginije in seksizma. Glede na podreprezentiranost žensk v politiki imajo taki
napadi dodaten negativni učinek in sicer ženskam preprečujejo vstop v politiko, česar pri
moških ni, ker se politika razume kot njihova domena. Analiza volilnih kampanj je poka-
zala, da sta Hilary Clinton (ZDA) in Julia Gillard (Avstralija) v času predvolilne kampanje
doživeli dvakrat več nasilnih spletih napadov kot njuna protikandidata Sanders in Rudd.
Ugotavljajo, da je pri ženskah nasilje usmerjeno v njihov spol, oziroma v to, kar oblikuje
družbene norme ženskosti (iKnowPolitics, 2016). Holm (2020) navaja, da je med šestte-
densko kampanjo leta 2017 Diana Abott, prva temnopolta članica angleškega parlamenta,
prejela polovico vseh sovražnih sporočil na družbenih omrežjih, ki so bila namenjena ka-
teremukoli kandidatu ali kandidatki pred volitvami 2017. 

Britansko poslanko Angelo Rayner so poslanci konservativne stranke obtožili namer-
nega zavajanja premierja Borisa Johnsona s tem, da je sedeč nasproti njemu večkrat pre-
križala noge in tako posnemala gib Sharon Stone iz filma Basic instinct (BBC, 2022). Ob-
tožbe so bile absurdne in v tem primeru so na njeno stran stopile tudi poslanke
konservativne stranke (prav tam). Podobne obtožbe so v Avstraliji doletele poslanko
Emmo Husar, le da so bile posledice hujše in je odstopila s položaja. Obtožili so jo, da je
naredila 'Sharon Stone gib' v pisarni poslanskega kolega, s čimer naj bi ga spolno nadlego-
vala. V tem primeru oseba, ki naj bi sprožila te obtožbe, sploh ni bila prisotna, niti ni po-
magalo, da sta to zanikala tako Husar kot njen poslanski kolega (Remeikis, 2018).

Hkrati pa se pojavlja tudi pričakovanje, da političarke ne bodo prijavile nasilja, ker
velja, da ga morajo znati prenesti, če so se odločile vstopiti v politiko (Krook, 2020). Tak-
šna pričakovanja so hkrati odraz tolerance do nasilja in ga tudi spodbujajo ali krepijo. To-
leranca velja tudi do tako hudih groženj kot so napovedi posilstva (političark ali njihovih
hčera ali mater), umora ali pretepa (prav tam, str. 62). Še sploh pa velja toleranca do sra-
motenja, ki se nanaša na videz, vedenje, gestikuliranje in vključuje mizogine in seksisti-
čne oznake kot je 'kurba' (že omenjeni slut-shaming). 

napadi na političarke v Sloveniji

V Sloveniji se z izrazitejšim nasiljem nad političarkami srečujemo od leta 2005, torej od
časa prve vlade Janeza Janše. Spomnimo naj na razvpiti primer pregleda mednožja iz leta
2005, ki ga je poslanec SDS Pavel Rupar predlagal tedanjima poslankama Majdi Širca
(LDS) in Majdi Potrata (SD); in sicer je izjavil, da poslanki »izjavljata take 'grdobije' na ra-
čun tistih, ki mislijo drugače, da bi jima 'odredil obvezni zakonski pregled mednožja, da bi

TEMA |  Vesna Leskošek |  Napadi na ženske v politiki in novinarstvu

136



d
5–6/2023

ugotovil, katerega spola sploh sta'. Pavel Gantar (LDS) je od Ruparja zahteval opravičilo, v
nasprotnem primeru pa napovedal obstrukcijo. Predsedujoči seji Sašo Peče (SNS) je dejal,
da ga zahtevki po opravičilu za vsako ceno počasi začenjajo dolgočasiti.« (Lovec, 2005).
Primer je sicer v tistem času povzročil veliko javnih razprav, vendar je poslanec približno
leto kasneje odstopil zaradi povsem drugega razloga. 

V zadnjih letih je sicer v parlamentu manj tako eksplicitno seksističnih in mizoginih
napadov na poslanke, sramotenje kot sistem degradacij se je preselilo pretežno na druž-
bena omrežja, kjer se poslancem in podpornikom strank ni potrebo podrejati etičnim
standardom in pravilom, ki veljajo v parlamentu. To kaže na zavedanje o učinkih seksisti-
čnih napadov, zato jih prenesejo na teren, kjer je to legitimno. To se umešča v naraščajoči
desničarski populizem in se koncipira kot pojem 'spletna neciviliziranos't (online incivi-
lity, glej Waisbord, 2018), ker prebija vse meje demokratičnega delovanja. Waisbord
(2018) pravi, da desničarski populizem ločnico med elito in ljudstvom postavi na dimenzi-
jah družbenega položaja, rase, narodnosti, pravnega statusa, veroizpovedi, geografske, iz-
obrazbene in/ali etnične pripadnosti. K temu je vsekakor potrebno dodati še spol. 

Na družbenih omrežjih napadalci lahko opravijo vse, česar v živem odnosu ne morejo,
ker želijo spodbuditi slabšalni odnos do tarče njihovih napadov. Tudi napadi na novoizvo-
ljene poslanke, ki so prevzele pomembne funkcije v vladi in v Državnem zboru, se dogajajo
pretežno na družbenih omrežjih, čeprav gre za odzive na dogajanje v parlamentu in jih po-
gosto sprožijo ravno poslanci in poslanke. Tako smo bili kmalu po volitvah priča množici
napadov na Urško Klakočar Zupančič (rdeči čevlji, tatoo, obleke, gestikuliranje, način go-
vora, smeh itd), Emilijo Stojmenovo Duh (slovenski jezik, namigovanja, da se 'nastavlja'
Golobu), Tanjo Fajon (spet Rupar o mednožju) in še vedno tudi na Alenko Bratušek (spo-
mini na čevlje in krilo s tigrastim potiskom, označevanje z 'možačo'). 

Skupna značilnost teh napadov je predstavljanje žensk v politiki kot nekoga, ki se na
tem parketu ne znajde in nanj tudi ne sodi. Dvojna vez, ki jo lahko v teh primerih zaznamo,
je po eni strani zahteva, da morajo biti 'feminine' (v tradicionalnem smislu lepe, negovane,
modne, uporabljajo make-up itd.), po drugi strani pa nevidne (v ozadju, uslužne, podporne
do moških kolegov, se ne silijo v ospredje, ne govorijo s preveč odločnim glasom, nimajo
svojega mnenja). Pri sramotilnih in poniževalnih spletnih objavah gre v bistvu za discipli-
niranje in kaznovanje, ki naj bi te ženske degradiralo do te mere, da bi izgubile besedo in
vpliv v javnosti in jih hkrati prestrašilo, da si ne bi upale zastopati svoje mnenje. Seksuali-
ziranje je tudi degradiranje. Pogosto so ženske obtožene, da so neki položaj pridobile s
seksom, ker ga s pametjo in sposobnostjo pač ne morejo. Nevarnost takšnih konstrukcij
političark je večplastna, škoduje tudi vsem ženskam, ker raje ne vstopijo v politiko, kot da
bi se izpostavile takim gonjam (UN Women, 2017). 

Nevarnost spletnih besednih napadov je tudi v tem, da implicitno pozivajo k delova-
nju, kar je na sploh namen besednega nasilja (Leskošek, 2005). Seksualiziranje vodi v
spolno nasilje, pogosto spletne objave vključujejo besedo posilstvo ali nanj namigujejo.
Seabrook, Ward in Giaccardi (2019) pravijo, da bo ponavljajoča se izpostavljenost pogosto
prikazanim medijskim sporočilom pri uporabnikih medijev spodbudila podobna prepri-
čanja in tudi željo po delovanju, ki se bo zdela sprejemljiva. Spletni mediji v tem smislu za-

137



brisujejo mejo med normativnim okvirom (kaznovanje nasilja) in normami, ki se uvelja-
vljajo na spletu (legitimnost nasilja). Med spletnimi pozivi k napadu ali dejanskim napa-
dom torej obstaja vzročna povezava. Dober primer je napad na direktorico Inštituta 8. ma-
rec Niko Kovač, ki jo predsednik stranke SDS Janez Janša sistematično in konstantno
negativno izpostavlja na družbenih omrežjih. Nika Kovač je politična aktivistka, ki nima
neposredne politične moči, izhajajoče iz funkcije, ima pa velik politični kapital. Inštitut
vodi politične kampanje, ki pogosto rezultirajo v zmagi glede izhodiš, ki jih zastopajo. In-
štitut in njegova direktorica so doživeli več neposrednih napadov, v katerih so grozili s
smrtjo njim ali njihovim bližnjim osebam, eden od napadov pa je bil tudi dejansko izve-
den. Ta primer kaže na to, da se napadi lahko stopnjujejo in iz besednega nasilja preidejo v
telesni napad. Evropski svet (b.d.) poudarja, da se nasilje lahko začne kot seksistično nor-
čevanje in se posamezna seksistična dejanja morda zdijo benigna, vendar ustvarjajo
ozračje ustrahovanja, strahu in negotovost, kar vodi v sprejemanje nasilja nad ženskami
in dekleti.

napadi na novinarke

Napadi na novinarke so predmet več raziskav in političnih dokumentov mednarodnih or-
ganizacij. Kot pri političarkah, se je tudi pri novinarkah okrepilo spletno nasilje ki ima na-
men, da 

omalovažuje, ponižuje in sramoti, vzbuja strah, molk in umik, novinarke poklicno diskreditira, s
čimer spodkopava odgovorno novinarstvo in zaupanje v dejstva, ter ovira njihovo aktivno sodelo-
vanje (skupaj z njihovimi viri, kolegi in občinstvom) v javni razpravi. To pomeni napad na demo-
kratično razpravo in medijsko svobodo, ki vključuje pravico javnosti do dostopa do informacij, in
si ne sme privoščiti, da bi se to normaliziralo ali toleriralo kot neizogiben vidik spletnega diskurza
ali sodobnega novinarstva, v katerega je vključeno občinstvo (Posetti idr., 2021: 6). 

Posetti in soavtorice poročila o spletnem nasilju nad novinarkami, ki ga je naročil
UNESCO, poudarijo, da gre za zapleten pojav, ki je običajno skrbno načrtovan. Pogosto
vključuje osebe, ki koordinirajo spletne objave, gre torej za orkestrirane akcije, ki se slej
ko prej preselijo z družbenih omrežij v spletne časopise in druge medije. Tudi grožnje ali
drug način izražanja nasilja se zlagoma širijo od napadene novinarke na njeno družino,
prijatelje in sodelavce. Napadi se lahko začnejo kot zelo seksualizirano nadlegovanje s
sms sporočili ali kot opolzki video posnetki, ki se gostijo skozi ves dan in čez daljše časo-
vno obdobje. Namen teh napadov je izčrpati novinarko, da ne bi več prepoznala realnosti
in bi začela dvomiti vase. V poročilu tudi izpostavijo, da tako nasilje lahko vodi v direktne
napade, posilstva in umore. Povodi, ki so botrovali nasilju, so najpogosteje povezani s po-
ročanjem o temah, ki se tičejo spola (49 %), politike in volitev (44 %) ter človekovih pravic

TEMA |  Vesna Leskošek |  Napadi na ženske v politiki in novinarstvu

138



d
5–6/2023

in socialne politike (31 %). Najpogosteje identificirani povzročitelji pa so visoko prepo-
znavni politični voditelji (Posetti idr., 2021: 13). 

Sreberny (2014) navaja vrsto primerov posilstev novinark, med katerimi je brutalno
posilstvo doživela kolumbijska novinarka Jineth Bedoya, ki je leta 2000 poročala o desnih
parlamentarnih strankah. Med delom na terenu so jo ugrabili, zvezali, pretepli in množi-
čno posilili. O tem je poročala šele devet let po dogodku, toliko časa je zbirala pogum spre-
govoriti. Podobnih izkušenj je več, pokažejo pa, da posilstva in fizični napadi niso naklju-
čni, čeprav dajejo tak videz. O dobro organiziranih napadih so poročale tudi druge
novinarke, med njimi dobitnice prestižnih novinarskih nagrad. Khadia Ismayilova iz
Azerbajdžana je leta 2012 poročala o korupciji vlade, kmalu za tem je dobila pošto z grozil-
nim pismom in fotografijami, ki so bile posnete s skrito kamero v njenem stanovanju (Sre-
berny 2014: 36). Podobno nasilje nad novinarkami se dogaja povsod po svetu, tudi v Ev-
ropi, da ne bi zaradi navedenih primerov tega pripisali mačističnim kulturam globalnega
Vzhoda ali Juga. Primeri iz Evrope kažejo, da ni nič manj patriarhalna, seksistična in  mi-
zogina, kar dokazuje tudi položaj novinark v Sloveniji.

napadi na novinarke v Sloveniji

Nedvomno najbolj razvpit primer nasilnega napada na novinarke v Sloveniji je spletna ob-
java predsednika stranke SDS Janeza Janše o prostitutkah, ki je bil usmerjen na novinarki
Evgenijo Carl in Mojco Šetinc Pašek. Sicer se je njegova objava z dne 21. marca 2016 gla-
sila: »na neki FB strani javne hiše ponujajo poceni usluge odsluženih prostitutk Evgenije
C in Mojce PŠ. Eno za 30€ in drugo za 35€.« (JJ Twitter).  Besedo prostitutka je kasneje
pretvoril v besedo prestitutka, ki je skovanka tujke press in prostitutke, kar lahko preve-
demo v 'novinarsko kurbo', če uporabimo koncept slut-shaminga. Tej spletni objavi je sle-
dila tudi vrsta poniževalnih izjav predvsem strankarskih satelitov (podpornikov stranke),
med katerimi so bili tudi novinarji. Vrhovno sodišče je v sodbi z dne 6. februar 2020
(Vrhovno sodišče RS 2020) v sklepni razlagi postavilo normo razumevanja te objave na
družbenem omrežju Twitter. Izenačilo ga je z javno kritiko delovanja medijev ter navedlo,
da se morajo novinarke, ki so na javnih funkcijah, naučiti sprejemati tovrstne kritike, ker
te sodijo v pravico javnosti do obveščenost. Sprejeti morajo  »pričakovanja o višjem tole-
rančnem pragu, takem, kot se pričakuje od nosilcev pomembnih javnih funkcij.« Nada-
ljuje, da mora sodišče zavarovati ustavne pravice posameznikov pred zlorabami svobode
izražanja, da pa se s tem ne sme omejevati demokratične razprave. Ker je imel tvit močno
politično sporočilo in je problematiziral kontekst, v katerem je bil izrečen in zaradi druž-
benega položaja novinark, se je sodišče odločilo, dati prednost »razsvetljenskemu načelu,
da samo svobodna razprava o pomembnih družbenih temah omogoča približevanje res-
nici.« (prav tam, odstavek 39). Če ta sklep apliciramo na predmet te tožbe, to je na že ome-

139



njeni tvit, potem lahko naredimo naslednji zaključek: šlo je za kritiko, ki je v javnem inte-
resu, kar izhaja iz razsvetljenskega načela svobode govora, ki omogoča spoznanje resnice,
to je, da so novinarke prostitutke. Novinarke pa se morajo na to navaditi, saj so javne
osebe. To, da so prostitutke, je torej resnica, javnost pa ima to resnico pravico izvedeti in o
njej razpravljati. S tem je Vrhovno sodišče legaliziralo besedno nasilje in ga tudi normali-
ziralo. Namreč, pri nasilju je značilno, da povzročitelji nasilja opravičujejo svoje dejanje
tako, da odgovornost zanj prenesejo na žrtev, kar se dogaja tudi pri spolnih napadih in te-
lesnem nasilju. Redko se zgodi, da bi povzročitelji nasilja odgovornost pripisali sebi, če-
prav so se ravno oni odločili to nasilje uporabiti oz. izvesti. 

V obsežnem poročilu z naslovom Spremljanje napadov na novinarje: Od fizičnega na-
silja, groženj in sramotenja do spletnega nadlegovanja in sistemskih pritiskov, ki ga je iz-
dalo Društvo novinarjev Slovenije (Stare, 2020), je navedena vrsta groženj, ki jih preje-
majo različne novinarke predvsem v povezavi s kritičnim pisanjem o državni ali lokalni
politiki, večina napadalcev pa je občanov, ki se identificirajo z osebami iz politike, ki so
obravnavane v teh kritičnih člankih. Avtorica poročila ugotavlja, da obstaja nesorazmerje
med težo dejanj (tudi fizičnih napadov, poskusov umora ali groženj s posilstvom ali umo-
rom) in izrečenimi kaznimi, ki so večinoma blage, kar je lahko tudi posledica blažje kvali-
fikacije dejanja. Na primer, napad na Mojco Dumančič in snemalca, ko se je vanju zaletel
občan z avtomobilom, je bil okvalificiran kot grožnja in ne kot poskus uboja. Policija je
verbalni in fizični napad na novinarko Nino Ambrož obravnavala kot kršenje javnega reda
in miru. Velikokrat pa policija sploh ne začne kazenskega pregona, kar je lahko tudi posle-
dica mnenja Vrhovnega sodišča, da morajo novinarke znati prenesti blatenje in žalitve, ki
se lahko prenese tudi na telesne napade.   

Zaključek

Nasilje nad ženskami v politiki in novinarstvu pokaže na nekatere značilnosti, ki se ločijo
od nasilja nad moškimi v teh poklicih. Nasilje nad ženskami je usmerjeno na njihov spol,
je sesksualizirano in mizogino. Degradacije se nanašajo predvsem na seksualnost, videz in
vedenje, najpogosteje tarče napadov primerjajo s prostitucijo in utrjujejo tradicionalne
domneve, da ženske lahko do položaja pridejo le s prodajanjem svojega telesa. To je hkrati
tudi precej učinkovito orožje poniževanja, ki ženskam odvzame kredibilnost javnega delo-
vanja, plaz se namreč usuje, ko ga sprožijo nosilci politične moči. 

Sistemi discipliniranja v večji meri, kot je to značilno pri moških, vključujejo resne
napade, kot so posilstva in pretepanje. Temu so še posebno izpostavljene novinarke. Zgo-
raj opisani primeri tudi kažejo, da so napadi redkeje slučaji, običajno so skrbno načrtovani
in koordinirani in vključujejo kombinacijo več načinov preganjanja. Lahko se začnejo kot
spletno nasilje, nadaljujejo pa se kot zasledovanje, vdori v stanovanja, vzpostavitev si-

TEMA |  Vesna Leskošek |  Napadi na ženske v politiki in novinarstvu

140



d
5–6/2023

stema sledenja in na koncu kot fizični napadi. Primeri tudi kažejo, da so taki sistemi lahko
učinkoviti, ker ne obstaja sistem zaščite. Slovenska sodna praksa pokaže, da je ena od
glavnih ovir legitimnost takšnega nasilja. Prepričanje, da je nasilje potrebno prenesti, ker
je del javne funkcije, je skrajno problematično in nevarno, saj legitimira vsakršno nasilje
nad ženskami, tudi tisto, ki se izvaja v zasebnosti. Dodatno se nasilje nad novinarkami ra-
zume kot pogoj demokratičnosti, saj je svoboda govora pomembnejša od varnosti in za-
ščite. To lahko ima učinek snežne kepe, ker postavlja normo legitimnega javnega ravna-
nja. Videli pa smo, da je meja med besednim nasiljem in direktnimi napadi zelo tanka,
ljudje se počutijo nagovorjeni, da nekaj storijo, da zavarujejo svojega vodjo, s katerim se
istovetijo in mu verjamejo. 

Korelacija med nestrpnostjo in nasiljem je prepoznana v primerih islamističnih na-
padov po svetu. Kuipers, Nellis in Weaver (2021) ugotavljajo, da se religiozna nestrpnost
normalizira, ko islamisti zmagajo na volitvah, ker vladajoči politiki povedo, kakšna prepri-
čanja in vedenja so družbeno dovoljena ali celo zaželena. Tako se povečuje želja po delova-
nju, ki je skladno s prepričanjem. S tem se verjetno strinja večina, ker je mnenje o tem, da
je islam nevarna religija, splošno sprejeto. Vendar ta večina ni sposobna modela delovanja
prenesti na druga področja. V našem primeru na področje nasilja nad novinarkami in po-
litičarkami. Pokazali smo, da ima politično ustvarjena nestrpnost proti njim povsem enak
učinek, vendar obstajajo sistemske ovire, ki to spoznanje onemogočajo. 

literatura
Bateson, Gregory, Jackson, D. Don., Haley, Jay in Weakland, John: Toward a theory of schizophrenia. Be-
havioral Science, 4/1956, 251–264.
BBC: Angela Rayner: MPs hit back over claims of 'Basic Instinct' tactics to distract PM, 2022. Privzeto 4. 4.
2023 s https://www.bbc.com/news/uk-politics-61208037
Blake, Aaron: What Trump said before his supporters stormed the Capitol, annotated. The Washington
post, 11. jan. 2021. Privzeto 25. 3. 2023 s https://www.washingtonpost.com/politics/interactive/2021/an-
notated-trump-speech-jan-6-capitol/
Council of Europe: Sexism; See it; Name it; Stop it. Privzeto 4. 4. 2023 s https://human-rights-
channel.coe.int/stop-sexism-en.html 
Holm, Malin: Violence against women in politic: emerging perspectives, new challenges. European Journal
of Gender and Politics, 2/2020, 295−297. 
iKnowPolitics: Violence against women in politics. 2016. Privzeto 2. 4. 2023 s
https://iknowpolitics.org/sites/default/files/vawip_cr_0.pdf 
Krook, Mona Lena (2020). Violence against women in politics. Ur. Marian Sawer, Fiona Jenkins in Karen
Dawning, How gender can transform social sciences: Inovation and imact, 2020. 57−64. 
Kuipers, Nicholas, Nellis, Gareth, in Weaver, Michael: Does electing extremist parties increase violence
and intolerance? British journal of poltitical science, 3/2021, 1340−1347. 
Jamieson Hall, Kathleen:  Beyond the double bind: Women and leadership.  New York:  Oxford University
Press, 1995.

141



Leskošek, Vesna: Sovražni govor kot dejanje nasilja. Ur. Vesna Leskošek, Mi in oni: Nestrpnost na
Slovenskem. Ljubljana: Mirovni inštitut, Varuh človekovih pravic, 2005. 81−96.
Lovec, Suzana: Rupar bi odredil pregled mednožja. Dnevnik, 18. junij, 2005. Privzeto 3. 4. 2023 s
https://www.dnevnik.si/130117 
Novice svet 24: Sramotno blatenje slovenke leta, 2021. Privzeto 4. 4. 2023 s https://novice.svet24.si/cla-
nek/novice/slovenija/620bc9e245bac/sramotno-blatenje-slovenke-leta
Posetti, Julija, Nabeelah, Shabeer, Maynard, Diana, Bontcheva Kalina in Aboulez Nermine: The Chilling:
A global study of online violence against women journalists.Washington DC: International Center for
Journalists in Unesco, 2022. Privzeto 28. 3. 2023 s https://en.unesco.org/sites/default/files/the-
chilling.pdf
Remeikis, Amy: Emma Husar sexual harassment allegations 'not supported' investigation finds. The
Guardian, 10. avgust, 2018. Privzeto 4. 4. 2023 s https://www.theguardian.com/australia-
news/2018/aug/10/emma-husar-investigation-finds-sexual-harassment-allegations-not-supported 
Seabrook, Rita C., Ward, Monique L., in Giaccardi, Sorraya: Less Than Human? Media Use, Objectification
of Women, and Men’s Acceptance of Sexual Aggression. Psychology of Violence, 5/2019, 336−345.  
Seiter, John S., in Gass, Robert H.: Aggressive Communication in Political Contexts. Ur. Theodore A. Avt-
gis in Andrew S. Rancer, Arguments, Aggression, and Conflict: New Directions in Theory and Research.
New York: Routledge. 2010. 217–240.
Sreberny, Annabele: Violence against women journalists. Ur. Aimée Vega Montiel, Medai in Gender; A
Sholarly Agenda for the Global Alliance on Media and Gender. Pariz: United Nations Educational, Scien-
tific and Cultural Organization, 2014. 35−39. 
Stare, Špela: Spremljanje napadov na novinarje: Od fizičnega nasilja, groženj in sramotenja do spletnega
nadlegovanja in sistemskih pritiskov. Ljubljana: Društvo novinarjev Slovenije, 2020. Privzeto 26. 3. 2023 s
https://novinar.com/wp-content/uploads/2021/01/Zakljucno-porocilo_Spremljanje_napadov2.pdf
Twitter profil JJ. Privzeto 6. 4. 2023 s https://twitter.com/JJansaSDS/status/711986552113647620
UN Women, UNDP: Preventing violence against women in election, 2017. Privzeto 2. 4. 2023 s
https://www.unwomen.org/sites/default/files/Headquarters/Attachments/Sections/Library/Publica-
tions/2017/Preventing-VAW-in-elections-en.PDF
Vrhovno sodišče Republike Slovenije: Sodba v imenu ljudstva številka II ips 75/2019. Privzeto 6. 4. 2023 s
https://vega.siol.net/media/files/2020-18/sodba-jansa-pasek-gdpr.pdf
Waisbord, Silvio: The elective affinity between post-truth communication and populist politics, Communi-
cation Research and Practice, 1/2018, 17−34. 

TEMA |  Vesna Leskošek |  Napadi na ženske v politiki in novinarstvu

142



d
5–6/2023

Povzetek

Članek se osredotoča na nestrpnost, ki je uperjena proti ženskam v politiki in novi-
narstvu in se tako v svetu kot v Sloveniji pojavlja že desetletja, še zlasti pa se krepi na sple-
tnih omrežjih. Pojavlja se v obliki besednih napadov, ki pa lahko vodijo v telesno nasilje,
spolno nadlegovanje in tudi posilstva. Različne mednarodne organizacije opozarjajo, da
netenje nestrpnosti na spletu lahko vodi v dejavno nasilje. Med obema pojavoma, torej
med besednim nasiljem in konkretnimi napadi obstaja vzročna povezava. Ponavljajoča se
izpostavljenost pogosto prikazanim medijskim sporočilom bo pri uporabnikih medijev
spodbudila podobna prepričanja in tudi željo po delovanju, ki se bo zdela sprejemljiva. Be-
sedno nasilje proti ženskam v politiki in v novinarstvu se tudi loči od nasilja nad moškimi.
Najpogosteje je uperjeno v spol in je mizogino. Gre za sramotenje in degradiranje, ki ima
namen po eni strani zastraševati ženske in po drugi zmanjševati pomen njihovega delova-
nja, saj jih razvrednoti. Raziskave tudi kažejo, da je takšno delovanje pogosto skrbno orga-
nizirano in koordinirano, njegov namen pa je spodbuditi dejansko nasilje.  

Ključne besede
seksizem, mizoginija, nasilje, političarke, novinarke, družbena omrežja

Summary

This article focuses on the intolerance against women in politics and journalism
which has been occurring for decades both in Slovenia and abroad, and is growing 
especially in online social networks. It takes the form of verbal attacks, which can lead to
physical violence, sexual harassment and even rape. Various international organizations
have warned that the incitement of intolerance online can lead to active violence. There is
a causal link between the two, i.e. between verbal violence and physical attacks. Repeated
exposure to frequently displayed media messages will encourage similar beliefs in media
users, as well as a desire to act in ways that will be seen as acceptable. Verbal violence
against women in politics and journalism is also distinct from violence against men. It is
most often gendered and misogynistic. It is shaming and degrading, intended, on the one
hand, to intimidate women and, on the other, to diminish the importance of their agency
by dumbing them down. Research also shows that such action is often carefully organized
and coordinated, and intended to promote actual violence.

Key words
sexism, misogyny, violence, women politicians, women journalists, social networks

143



144

Strpnost kot sestavni
del solidarnosti: 

primer socialistične
Jugoslavije*

Nina Žnidaršič in Jernej Kaluža 

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Prispevek se ukvarja z razumevanjem in razlago strpnosti v solidarnosti na pri-
meru vsakdanjega življenja v socialistični Jugoslaviji. Z vpeljavo koncepta socia-
listična solidarnost poskuša razmisliti o strpnih in solidarnih principih v okviru
jugoslovanskega socialističnega projekta, ki je identitetne razlike izravnaval tudi
z rabo izraza 'bratstvo in enotnost' vse do pričetka očitnega razpadanja federa-
cije. 

* Ta članek je deloma nastal v okviru projekta Vloga komunikacijskih neenakosti v dezintegraciji večnacionalne
družbe ((vodja dr. Igor Vobič, šifra projekta: JP-1793, ARRS).



d
5–6/2023

145

1 Intelektualna zgodovina in zgodovina idej.

Uvodna misel 

V prispevku se na primeru socialistične Jugoslavije lotevava premišljevanja o vključenosti
strpnosti in solidarnosti v socialistične projekte, vizije in revolucije. Pojma strpnost in so-
lidarnost se zdita na prvi pogled sorodna, raziskava in analiza pa razkrivata, da med njima
obstajajo implicitne vsebinske razlike in razhajanja, ki jih tu interpretirava usklajeno z ra-
zličnimi političnimi modeli, tradicijami, projekti in normami, ki med drugim tudi poudar-
jajo različne načine človekovega delovanja, njegovo intencionalnost, emancipacijo in
ustvarjanje politične skupnosti. Četudi se nam zdi, da oba pojma zvenita podobno, izhajata
iz povsem različnih miselnih tradicij: novoveški koncept strpnosti, ki izhaja iz antič nih in
srednjeveških poskusov utemeljitve sobivanja različnih religij, se navezuje na razvoj libe-
ralne politične misli, medtem ko je koncept solidarnosti bližje evropski tradiciji francoske
revolucije in razvoju socialističnih, komunitarističnih ter delavskih gibanj 19. stoletja. So-
lidarnost pogosto naznačuje aktivno naklonjenost do podobnega (do oseb iste narodnosti,
religije ali pozicije v ekonomskem in političnem procesu), medtem ko strp nost pogosto po-
meni pasivno sprejemanje drugačnosti (drugih religij, kultur, narodnosti itd.).

Tako postavljava trditev, ki jo bova v prispevku normativno (kako naj bi bilo) in empi-
rično, (kako je bilo oziroma kako se ljudje spominjajo, da je bilo) razlagala, da je etika strp -
no  sti običajno vpisana v liberalne politične projekte, medtem ko je etika solidarnosti, ki
tudi sicer implicira strpnost do drugega in drugačnega, sestavni del socialističnih politi-
čnih projektov: družba, urejena po socialističnih imperativih, ima vpisan solidarnostni
princip. 

Pojma strpnost in solidarnost označujeva za vrednotna pojma, saj kažeta na vrednote
v formiranju medčloveških vezi, na način vstopanja v medčloveške odnose in sicer na ka-
rakteristike medčloveškega odnosa v izbrani politični skupnosti. Pojma sta izmuzljiva,
kompleksna, arbitrarna in večplastna, zatorej ju težko zapakiramo v enoznačno, pozitivno
opredelitev ali definicijo. Sta zgodovinsko in političnoteoretsko variabilna in kažeta po
eni strani na vključenost posameznikov v skupnost, kako se skupnost z vrednotama strp -
nosti in solidarnosti oblikuje, in ne nazadnje, kakšni sta esenca in vsebina relacij ter odno-
sov med posamičnimi akterji/individuumi v politični skupnosti oziroma družbi.

Razmišljanje o pojmih, ki se tvorijo na ravni etike, politične filozofije in politične teo-
rije – kamor pojma strpnost in solidarnost tudi uvrščava –, in zadevajo človeške zadeve,
obenem pa nudijo možnost mišljenja na ravni njihove zgodovinske epistemologije in epi-
stemološke usklajenosti z izbrano politično tradicijo,1 nam omogoča prepletanje zgodo-
vinsko-pojmovne metode in analize (Koselleck 1999, 103 –123; Duso 2021) s kronozofskim
(Pomian 2010, 13) vstopanjem v zgodovinski čas, njegovo formo politične skupnosti in
tkanja medčloveških vezi v smislu političnega prijateljstva. Takšna drža odraža mikro zgo-
dovinski vstop v čas, saj se ne zapletamo v (velike) zgodovinske dogodke, njihovo pozitiv-



nost in nasebnostno branje, temveč se naslanjamo na razumevanje časa skozi človeško
perspektivo in predpostavko, da pretekli čas in politično skupnost ustvarjajo ljudje (Bloch
1996; Carr 2008), pri čemer se v njihovem delovanju izražajo tudi večje, makro politične
in družbene vizije časa in siceršnji družbeno-politični procesi ter prelomi. Oklepanje zgo-
dovinskega časa z etičnimi in političnofilozofskimi pojmi ne nazadnje nudi možnost razi-
skovanja politične skupnosti s pomočjo razumevanja karakteristik in form vzpostavljanja
medčloveških vezi, pa tudi intencionalnost političnega delovanja v izbrani družbi. Člove-
ško delovanje, ki je zaobjeto z izbrano politično idejo in njeno zgodovinskostjo, lahko po-
enoteno imenujemo mentalne sheme zgodovinskega časa in prostora (Le Goff 2001).
Proučevanje mentalitet in načinov delovanj človeka in njegovega vstopa v skupni prostor
pa po nujnosti zahteva vednostno eklektičen pristop: preplet zgodovine s politično teorijo,
sociologijo, antropologijo, socialno filozofijo … (prav tam).

Z vrednotnimi pojmi in poskusom njihovega zgodovinjenja s pomočjo izbranih politi-
čnih idej in ideologij opredeljujemo pretekli čas tako, da mu pripišemo trajnost v njegovi
etični presežnosti in predpostavljamo mogoče na ravni medčloveškega sveta in njegovih
vrednot. Ko razmišljamo o preteklosti, njegovi etiki in ureditvi intersubjektivnosti, obe-
nem kronozofsko razmišljamo o prihodnosti, in sicer, kaj dobrega se lahko naučimo za da-
našnji jutri in kakšne alternative v človeškem delovanju lahko vendarle posvojimo v
imenu stremljenja k skupnemu dobremu.

Prispevek se v prvem delu osredotoča na normativno, najstveno, eksplikacijo solidar-
nosti v socialističnih projektih, pri čemer posebno pozornost nameniva polpretekli jugo-
slovanski socialistični dediščini in razmisleku o vsebnosti strpnosti v socialistični soli-
darnosti. V drugem delu pa z analizo poglobljenih polstrukturiranih intervjujev s
starejšimi osebami, ki so retrospektivno razmišljale o vsakdanjem življenju v socialistični
Jugoslaviji, empirično prikaževa udejanjenost normativne eksplikacije pojma socialisti-
čna solidarnost v prakso oziroma njihov solidarnostni in strpen občutek, s katerim so
oblikovali, tvorili in vstopali v medčloveške odnose v nekdanji državi in federaciji, vse do
pričetka njenega očitnega razpadanja v drugi polovici osemdesetih let.

Socialistična solidarnost in politično delovanje
v socialističnih projektih

Liberalni politični projekti so utemeljeni na svobodi posameznika, privatni lastnini in
medčloveški razliki v smislu pluralizma ljudi, kulturne in identitetne razlike: različnost je
tako prepoznana v različnih človeških aspektih, in sicer glede na spol in spolno usmerje-
nost, raso, starost, etnijo in nacionalnost, versko izpoved (religija kot institucija), politi-
čno stališče ipd. V projekt je vpisana politična ter družbena neenakost in paradigma, da se
medčloveška razlika upošteva in ureja pravno ter zakonsko prav z uvedbo pojma enako-

TEMA |  Nina Žnidaršič in Jernej Kaluža |  Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialistične Jugoslavije 

146



d
5–6/2023

147

2 Razlaga drugih teorij in tipov solidarnosti npr. v Schmitt (2012, 2015) in Struhl (2012). 

pravnost. Svoboda in emancipacija posameznika se tako udejanja s principom spoštova-
nja drugega in drugačnega (liberalna demokracija), kar z drugimi besedami lahko imenu-
jemo tudi princip etike strpnosti: strpno delovanje človeka do sočloveka. 

Pojem strpnost vsebuje predpostavko, da medčloveške razlike lahko ustvarijo nape-
tosti in konflikte, ki so lahko razrešljivi samo z upoštevanjem medčloveške razlike, tudi
pri formiranju in vstopanju v medčloveške odnose in siceršnji intersubjektivni svet. Dru-
žba, ki se tke skozi predpostavko o apriorni človeški neenakosti, ne pa tudi neenakoprav-
nosti, potrebuje vezivo strpnosti, da se emancipatorni potencial posameznika in njegova
svobodna volja, obenem pa tudi njegova zasebnost, lahko v polni meri uresničujeta. Indi-
vidualistično koncipiranje pojma strpnost – strpnost posameznika do drugega posamez-
nika – pa prezre skupnostni moment in ustvarjanje kolektivnega občutka, ki se odraža
prav v pojmu solidarnost. Pojem solidarnost, ki je sicer v pomenskem preseku o sprejema-
nju drugačnosti s strpnostjo, v svoji komunitaristični vsebinski podstati ustreza sociali-
stičnim projektom, revolucijam in vizijam, ki zadevajo politično in družbeno delovanje
skozi načelo kolektivne enakosti in ideala brezrazredne družbene ureditve.

Richard Schmitt (2016) izraz solidarnost tesno prepleta z levičarskimi/socialisti-
čnimi gibanji in Marxovo pretenzijo po složnosti in pripadnosti delavcev v skupnem, ra-
zrednem boju, ki v zadnji instanci pomeni tudi izvršitev družbene emancipacije človeka.
Schmitt vpeljuje 'poseben' pojem socialistična solidarnost, ki se prav zaradi pridevniške
določenosti ‘socialistična’ razlikuje od drugih interpretacij, vrst in teorij solidarnosti,2 ki v
svoji razlagi sicer vsebujejo element, skupen socialistični solidarnosti, tj., da ljudi veže v
izbrani politični skupnosti prav solidarnostni princip, ki zadeva na primer podobno bra-
nje in razvozlavanje družbenih kodov, skupno zgodovino, kulturno določenost, skupne ri-
tuale, jezik, vrednote ipd. Takšen skupnostni moment tvori tudi kolektivni spomin na pol-
pretekli čas in predstavlja intersubjektivno vezivo. 

Socialistična solidarnost je tako posebna vrsta solidarnosti, ki izhaja iz iste podstati,
kot je to pri drugih tipih solidarnosti, vendar prav njena vključenost v socialistično politi-
čno idejo in vizijo socialistične demokracije pomeni, da upošteva politične imperative, ki
zaznamujejo socialistične projekte, pretenzije po njihovi udejanjenosti in vzgoji/formira-
nju novega človeka. Socialistična solidarnost vključuje razliko, ki je vpisana v pojem ena-
kosti, poenotenosti v skupen cilj in zmožnost političnega delovanja posameznika kot ak-
terja, ki materialni svet, ki ga obdaja, lahko prav z lastno akcijo in angažmajem spreminja
na bolje – predvsem z vizijo dobrega in srečnega življenja vseh – in ne da zunanji svet osta -
ja takšen, kot je, torej statičen (Margolis 1992). V socialistično solidarnost je vključena al-
ternativa in opozicija razredni družbi in eksploataciji (kritika kapitalizma) in zahteva po
složnosti, pripadnosti, političnem delovanju in kolektivni zavesti. Sledeč tovrstni koncep-
tualizaciji je sprememba in preobrazba možna le takrat, ko je prebujen skupnostni čut.

Solidarnost, ki je vpisana v socialistični projekt, težko razumemo pasivno, kot pre-
prosto tisto, kar veže ljudi v izbrani politični skupnosti v občutek skupnostnega in skupne



TEMA |  Nina Žnidaršič in Jernej Kaluža |  Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialistične Jugoslavije 

148

3 Osma knjiga Nikomahove etike.

dediščine, ampak kot aktivno politično delovanje, angažiranost, ki jo je zmožen človek
udejanjati z namenom vzajemnega dobrega (recipročnost), ki pa že vsebuje in implicira
moment kolektivnega, višjega dobrega (Steger 1994). Solidarnost je torej v tem primeru
izravnana in prepletena s pojmi enakost, politična vključenost, politični razvoj v smislu
dejanske in normativne gradnje skupnega sveta, brezrazrednost in materialna pravičnost
(družbena lastnina) (Zukin 2008), zatorej se solidarnostni potencial kaže predvsem v ti-
stih trenutkih, ko se izbrana manjša ali večja politična skupnost – na primer gradnja po-
vojne socialistične Jugoslavije – šele na novo oblikuje in konstituira, tudi skladno s politi-
čno idejo in ideologijo, ki ji sledi. V primeru socialistične Jugoslavije pa je v takratnih
programskih in angažiranih besedilih prisotna tudi namera po nenehnem revolucionira-
nju in reformiranju, v katerem politično participirajo vsi člani politične skupnosti in v ka-
teri je implicirana ideja, da je treba svet, ki bo v vsej polnosti izvrševal družbeno emanci-
pacijo človeka, šele zgraditi.

Princip, po katerem deluje socialistična solidarnost, je princip političnega prijatelj-
stva (Jang 2018; Aristotel 20023, 2010), ki se tvori med ljudmi, državljani politične skup-
nosti, pri čemer je v ospredju skupnostna in utilitaristična perspektiva dobrega življenja
vseh, dobrega skupnega bivanja, ki se kaže lahko kot skupen politični projekt, četudi se
ljudje med seboj ne poznajo ali pa med njimi obstaja (identitetna) razlika, pri čemer jim je
v preseku njihovega delovanja in vzgiba dana politična enakost, zmožnost delovanja in
raba govora. Pri tem se niti ne poraja potreba po obravnavi razlike, saj vpisana politična
enakost pomeni zgodovinsko klasično predpostavko, da so vsi ljudje zmožni političnega
delovanja in rabe govora. Tisto, kar veže družbo, formirano z enakostjo in idealom brezra-
zredne družbe, v kateri je odsotna eksploatacija drugega sočloveka za privatno dobro po-
sameznika, je ravno solidarnost in vzajemnost, ki je vtkana v človeške odnose zaradi viš-
jega cilja: naj ne bo dobro le enemu človeku, temveč celotnemu kolektivu, celotni
skupnosti, družbi.

Socialistična solidarnost v temeljih in
emancipatorni viziji jugoslovanskega
samoupravnega socializma

Emancipacija človeka se v Marxovi teoriji in marksistični vednosti uresničuje v procesu
podružabljanja (Marx 1969, 180): emancipacija človeka naj bi bila izvršena, ko bo v
ospredju družbeno in ne bo potrebe po političnem urejanju človeških zadev, ko bo posa-
meznik upravljal s samim seboj, upravljal in razporejal z družbenimi/ekonomskimi si-



d
5–6/2023

149

4 Podobno lahko prebiramo v 153. členu tretjega poglavja in sicer v tretjem poglavju Svoboščine, pravice in dolžnosti
človeka in občana v zadnji sprejeti Ustavi Socialistične federativne republike Jugoslavije (1974).
5 Poudarila avtorja prispevka.

lami, bo torej samoupravljavec, in ko bo tvoril odnose na način vzajemnosti, recipročnosti
na podlagi odsotnosti prisile in eksploatacije. Socialistične revolucije, ki temeljijo na
marksistični vednosti in kamor uvrščamo tudi ‘jugoslovansko revolucijo’ (Kirn 2017),
predstavljajo vmesno stopnjo, ko naj bi se angažirano in politično udejanjal razredni boj,
in sicer tako, da bi delavci prevzeli in imeli oblast. Socialistična Jugoslavija je z uvedbo sa-
moupravljanja (v začetku petdesetih let), ideje združenega dela (v sedemdesetih letih) in
siceršnjim formiranjem samoupravnega socializma skušala uresničevati emancipacijo v
obliki podružabljanja, in sicer tako, da bi bila implementacija samoupravljanja dobe-
sedna: človek naj bi upravljal s samim seboj, izražal stališče – t. i. pluralizem samouprav-
nih interesov – in deloval, ob tem pa naj bi samostojno, a skupnostno upravljal z družbe-
nimi oziroma ekonomskimi silami. Edvard Kardelj takole zapisuje (1977, 104):4

»Kajti ob klasičnih svoboščinah in pravicah socialistična samoupravna demokracija vzpostavlja
in zagotavlja predvsem svobodo človeka, da v največji možni meri sam – v pogojih in odnosih vza-
jemne odvisnosti, medsebojne demokratične odgovornosti, solidarnosti5 in enakopravnosti z dru-
gimi ljudmi – upravlja svoje interese, kar v bistvu tudi je resnična človekova svoboda.«

Izpostavljen programski zapis vsebuje elemente socialistične solidarnosti – in sicer
da ob odgovornosti do sočloveka, ki se kaže v principu vzajemnosti, soodvisnosti, recipro-
čnosti in solidarnosti, poteka emancipacija človeka v vlogi upravljavca s samim seboj, ki
upošteva skupnostno in politično enakost sočloveka (tudi v Fischbach 2019). Solidarno-
stna vzajemnost, ki se ustvarja v navedenih pogojih, naj bi potekala sinhrono z razvija-
njem samoupravnega socializma in torej predstavlja širšo politično in komunitaristično
akcijo. S solidarnostnim principom, ki je vpisan v jugoslovanski socialistični projekt, se je
ustvarjal mehanizem, kako naj bi ljudje bivali skupaj, bili složni, sodelovali in prebujali al-
truistični čut v zameno za to, da bi se uresničevale višje politične vizije in cilji. Solidar-
nost je v socialističnem projektu vendarle podrejena družbenim in političnim ciljem; njen
vzgib ni esencialno altruističen, ampak kaže na pogojenost človeškega delovanja in skup-
nosti v družbeno-političnem sistemu, v katerem ideološki aparati delujejo v smeri sociali-
stične alternative.

V primeru socialistične Jugoslavije ne gre zgolj za to, da se s socialistično solidar-
nostjo skuša vzpostavljati kolektivne vezi na ravni zamejene politične skupnosti (npr. av-
tonomne socialistične republike), temveč tudi na ravni federacije, ki združuje več nacio-
nalnih identitet. Socialistična solidarnost vsebuje tako tudi elemente strpnosti do
različnosti, ki je že vpisana v samoupravni socialistični program tako, da je politična ena-
kost in zmožnost politične participacije zagotovljena vsem, ki so sodelovali v ali so za-
namci socialistične revolucije in še naprej materialno gradijo in politično/normativno
razvijajo socialistično družbo. V socialistični Jugoslaviji je bilo nekaj gesel, izrazov, ki so



TEMA |  Nina Žnidaršič in Jernej Kaluža |  Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialistične Jugoslavije 

150

6 Tito je predstavljal politično figuro, ki je pomenila skupnostno, zvezno vezivo (kult osebnosti).
7 Podobno velja za izraz družbeno-politični delavec.

na ravni vsakdanje jezikovne rabe predstavljali solidarnostno vezivo, politično prijatelj-
stvo in složnost v socialističnem projektu: npr. 'tovarištvo' in 'bratstvo in enotnost'. Še po-
sebej zadnje geslo pa je – poleg gibanja neuvrščenih, samoupravljanja, Tita,6 narodno -
osvobodilnega boja/partizanskega gibanja – predstavljalo enega izmed pomembnih
temeljev jugoslovanske socialistične federacije (Duda 2017, 23, 34).

'Tovarištvo' in 'bratstvo in enotnost' sta izraza, ki sta z današnje perspektive pogosto
videna kot socialistični floskuli.7 V osnovi pa sta izraza, ki sta ključni jezikovni igri takrat-
nega družbeno-političnega sistema, v katerem sta predstavljala pomembno družbeno,
medčloveško vezivo v večnacionalni družbeni ureditvi. Posredno sta bila pomembna za
ohranjanje socialistične federativne ureditve, tudi v obliki strpnostnega načina delovanja
in namena zadušiti nacionalistične tendence, ko v ospredju ne bi bila prisotna razlika,
temveč kolektivna in politična enotnost na poti k skupnemu cilju: socialističnemu revolu-
cioniranju in razvijanju skupnosti tako, da bodo kolektivna zavest, pripadnost in odgovor-
nost do politične skupnosti in sočloveka ves čas prebujene. Solidarnostni potencial, ki se
odstira v jugoslovanskem socialističnem projektu, pomeni torej altruističen vzgib, ki pri-
haja iz podrejenosti politiki in političnem poskusu praktičnega konkretiziranja podruža-
bljanja, obenem pa predstavlja moment vključevanja vseh akterjev – ne glede na njihovo
razliko – v skupen, ideološki, tj. socialistični boj.

Analiza intervjujev: izkustvo solidarnosti in
strpnosti v vsakdanjem življenju  

V nadaljevanju se sklicujeva na obsežno zbirko poglobljenih polstrukturiranih intervjujev
(N=96), ki so jih opravili študentje novinarstva s starejšimi osebami v okviru predmeta
Zgodovina novinarstva (nosilec predmeta in vodja omenjene raziskave je Jernej Amon
Prodnik). Intervjuji, opravljeni med letoma 2018 in 2021, so bili tematsko osredotočeni na
spremljanje medijev v času socialistične Jugoslavije. V posameznih sklopih, ki so za najin
namen posebej relevantni, pa so obravnavali tudi tematike mnenja o režimu in izkustva
vsakdanjega bivanja v njem, družbene in politične primerjave z današnjim časom, raznoli-
kosti/pluralnosti medijev ipd. V obravnavanem materialu, ki je bil bolj podrobno in celo-
stno analiziran že v drugih besedilih (Kaluža in Prodnik 2022), je jasno izpostavljena kon-
ceptualna sorodnost na eni in tenzija na drugi strani med pojmoma strpnost in solidar -
nost in kako k njej prispeva specifična regionalna zgodovina in socialistična dediš čina. 

Kontekst socialistične Jugoslavije je posebej prikladen za preučevanje pojmovnega
presečišča med socialistično in liberalno politično teorijo, saj gre za morda najbolj odprt



d
5–6/2023

151

8 Ko se sklicujeva na neposredne izjave sogovornikov, te navajamo z imeni ali psevdonimi (glede na to, ali so se odlo-
čili za anonimizirano ali za neanonimizirano sodelovanje). Podatkovne baze, v katerih so arhivirani vsi intervjuji, ki so
nastali v okviru projekta Vloga komunikacijskih neenakosti v dezintegraciji večnacionalne družbe (vodja dr. Igor Vo-
bič), so dostopne v Arhivu družboslovnih podatkov na FDV. Glej Jernej Amon Prodnik, Novinarstvo v socialistični Ju-
goslaviji in imaginariji medijev skozi občinstvo, 2019 (Ljubljana: Arhiv družboslovnih podatkov, 2020); Jernej Amon
Prodnik in Jernej Kaluža, Novinarstvo v socialistični Jugoslaviji in imaginarij medijev skozi občinstvo 2020 (Ljubljana:
Arhiv družboslovnih podatkov, 2021); Jernej Amon Prodnik in Jernej Kaluža, Novinarstvo v socialističnih Jugoslaviji
in imaginarij medijev skozi občinstvo 2021 (Ljubljana: Arhiv družboslovnih podatkov, 2022).

socialistični družbeno-politični red, ki v mnogih pogledih odstopa od stereotipne podobe
etatističnega in birokratskega socializma in komunizma v Vzhodni Evropi (Sovjetska
zveza). Socialistična Jugoslavija je nenazadnje po letu 1948 (informbiro) skušala z uvedbo
samoupravljanja in kasneje tudi kot članica gibanja neuvrščenih slediti in formirati tretjo,
vmesno pot (tretja sila) med zahodnim in vzhodnim blokom.  

Solidarnost in strpnost med narodi Jugoslavije izstopata tudi zaradi poznejšega zgo-
dovinskega razvoja v devetdesetih letih, ki ga zaznamujejo vojne, vzpon nacionalizma,
kulturne in religiozne nestrpnosti, kar tudi v intervjujih izpostavljajo nekateri sogovor-
niki, ki pogosto začetke razpadanja solidarnosti in sodelovanja v skupnem, socialističnem
projektu povezujejo s Titovo smrtjo. Njegovo osebnost nasploh razumejo kot varuhinjo
načela ‘bratstva in enotnosti’:  

“Tito nas je nekako prepričal v boljše življenje in takrat se je tudi gospodarstvo začelo širiti, imeli
smo denar, malo bolje smo zaživeli. /…/ Ko se je Tito že staral, se je še vedno govorilo o bratstvu in
enakosti, ampak smo pa že videli, da Slovenci živimo bolje kot tam dol, v Makedoniji ali Bosni.” (J.
Draškovič)8

Literatura, ki se ukvarja z vprašanjem tranzicije in razpada jugoslovanske federacije
se pogosto osredotoča predvsem na vprašanje spremembe na ravni identitete in identifi-
ciranja (Wilmer 2002; Kolstø 2014), pri čemer se pogosto spregleda, da je koncept identi-
tete – in z njim strpnosti – vezan bolj na liberalno miselno tradicijo, zaradi česar morda ni
najbolj primeren za analizo socialistične Jugoslavije. “Jugoslovanske identitete” namreč
ne smemo razumeti kot enostavno nasprotje poznejšim “nacionalnim” identitetam, saj so
se ljudje, ki so živeli v Jugoslaviji, kot poudarja Wilmer (2002, 81) identificirali z večplas-
tnimi, prepletajočimi in prekrivajočimi se identitetami  – etnično, versko, ideološko in na-
cionalno. Jugoslovanska identiteta, ki je tesno prepletena s socialistično politično in sa-
moupravno družbeno vizijo, se tako kaže kot kompleksna in eklektična. Zasnovana je
skozi dve osrednji ravni: avtonomno republiško (nacionalna identiteta) in zvezno (v smi-
slu medrepubliškega sodelovanja v skupnem socialističnem projektu). 

Občutek pripadnosti nacionalni ali lokalni identiteti pogosto ni bil v nasprotju z ob-
čutkom pripadnosti širši jugoslovanski skupnosti. Poleg tega jugoslovanske identitete ne
bi smeli razumeti v strogo etničnem smislu, temveč bi jo morali povezati z ideološkimi
gradniki in temelji, kot so tradicija protifašističnega boja in partizanskega gibanja, socia-
listična revolucija, ‘bratstvo in enotnost’ med jugoslovanskimi narodi in neformalni Titov
kult. Slovenija je v tem kontekstu posebej zanimiv primer, saj gre za področje, na katerem



je bilo vseskozi močno prisotna precejšnja etnična distanca do ostalih jugoslovanskih na-
rodov (Perunović 2016, 826), kar pa ni nujno impliciralo tudi nesolidarnost z njimi ali di-
stanciranja od jugoslovanskega režima. Prav nasprotno – v skladu z načelom ‘bratstvo in
enotnost’, ki vključuje tako elemente solidarnosti kot elemente strpnosti – se je lokalna
identiteta oblikovala v kompleksnem procesu, ki je vseboval tako elemente distanciranja
in priznavanja republiških razlik, kot tudi v procesu medrepubliške solidarnosti. V argu-
mentacijah sogovornikov je tako zelo pogosta specifična “severnjaška” lokalna perspe-
ktiva, ki ‘bratstvo in enotnost’ razume tudi kot strpnost in solidarnost do “juga”. 

Kot smo že ugotavljali v prejšnjih raziskavah in analizah (Kaluža in Prodnik 2022), so
intervjuji o medijih v Jugoslaviji primerni tudi za širšo analizo odnosa do družbeno-poli-
tičnega režima in načinov subjektivacije (glede na širše družbeno dogajanje v različnih živ -
ljenjskih obdobjih posameznih intervjuvancev in intervjuvank). Glede na to, da so bili ti
rojeni med letoma 1940 in 1955, prehodi med obdobji njihovega življenja do določene
mere korespondirajo s fazami razvoja družbeno-političnega sistema: spomini na otroštvo
tako pogosto sovpadajo s spominom na težke življenjske razmere in družbeno obnovo v
povojnem obdobju, mladost intervjuvancev s pospešeno modernizacijo v šestdesetih in
sedemdesetih letih, njihova odraslost z vrhuncem titoistične Jugoslavije okrog leta 1980
in s poznejšo postopno dezintegracijo režima, njihova zrela leta pa z življenjem v samo-
stojni Sloveniji. Tudi prvi dvomi v legitimnost in eksplicitne kritike režima se pogosto
(prej kot s spominjanjem na civilnodružbeno dogajanje v osemdesetih letih) izražajo v
obliki osebnih anekdot, ki nakazujejo naraščanje pomena identitetnih razlik – denimo
med služenjem vojaškega roka, na delovnem mestu, na potovanjih po drugih socialističnih
republikah itd.

Format življenjskega intervjuja [life-story interview] je posebej prikladen za prouče-
vanje medsebojnega prepletanja zasebne in javne sfere, individualnega in kolektivnega
spomina, posameznikove življenjske zgodbe in zgodbe o razvoju takratnega družbeno-po-
litičnega sistema. Izkaže se, da se tovrstno spominjanje ne ujema povsem z v zgodovinopi-
sju prevladujočimi narativi, v katerih je pogosto spregledana prav dimenzija legitimacije
sistema na ravni vsakdanjega življenja in posameznikovega (mikro) izkustva. Prav subje-
ktivno občutenje solidarnosti v času socialistične Jugoslavije je eden izmed tovrstnih fe-
nomenov, ki ga ni mogoče povsem celovito zajeti z analizo bolj klasičnih zgodovinskih vi-
rov. O občutku solidarnosti intervjuvanci poročajo predvsem v zgodnjih fazah svojega
življenja (petdeseta in šestdeseta leta); omenjajo različne osebne anekdote, ki naj bi pod-
črtovale udejanjanje solidarnosti v socialističnem projektu, kot so pripovedi o delovnih
akcijah, zbiranju sredstev za manj razvite države v federaciji, kolegialno in tovariško
vzdušje v delovnem okolju itd. 

“Takrat je obstajala velika solidarnost. Kmalu po vojni so gradili celotno Jugoslavijo – gradile so
se vse republike skupaj, ljudje iz cele države so prihajali na isti kraj in gradili, od železnic do to-
varn. Tedaj je bilo ‘bratstvo in edinstvo’ v pravem pomenu besede.” (N. Levpušček) 

“Te parole so bile povsod, bratstvo in enotnost je trajalo tam do leta osemdeset /…/ To je bilo pri-
sotno, ni bilo samo parola, kot sem začutil na službenih poteh po širni Jugoslaviji.” (D. Pernek) 

TEMA |  Nina Žnidaršič in Jernej Kaluža |  Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialistične Jugoslavije 

152



d
5–6/2023

Jugoslovanski samoupravni socializem je bil, zlasti v obdobju med letoma 1950 in
1980, v mnogih elementih bližje Bogdanovovi ideji socializma kot ‘bottom up’ konstru-
ktivizma in produktivizma (glej Wark 2018) in torej oddaljen od stereotipne podobe ko-
munizma kot hierarhičnega in centraliziranega etatizma. Konstruktivni odnos do takrat-
nega družbeno-političnega reda je po mnenju mnogih intervjuvancev tudi glavni razlog,
zakaj so se identificirali s sistemom. Eden od sogovornikov takole orisuje svoje izkustvo: 

“Ljudje so bili zadovoljni, zlahka si dobil službo, povsod so se pekli odojki /.../, iz osebnih dohodkov
smo prispevali za gradnjo stanovanj in to se je gradilo na deset tisoče stanovanj po vseh republi-
kah /.../.” (Novakov Janez)

Udejanjanje solidarnosti se je tako primarno uveljavljalo v kontekstu sfere dela, v ka-
terem je solidarnostni princip delovanja tudi presegel republiške meje in dosegal moment
skupnostnega na zvezni ravni: 

“Ne spomnim se točno, kako in v katerih medijih, ampak poudarjanje teh besed [‘bratstva in enot-
nosti’] je pomenilo, da se moramo razumeti med sabo, potrpeti, biti strpni, delati za skupno dobro,
da se razvijamo, da bomo imeli vsi delo, da bodo imeli mladi delo /…/.” (Planinski Sokol) 

“Slovenca si imel za istega prijatelja kot Srba, bi rekel po domače.” (S. Topolnik) 

Tovrstna konstruktivna naravnanost pa se je odražala tudi v obliki pretežne naklo-
njenosti in nekritičnosti do režima, ki ni bila zgolj posledica strožje regulacije javnega go-
vora, temveč pogosto tudi odraz avtentične identifikacije s sistemom. “Poseben problem
bi bil, če bi kdo poskušal kritizirati ‘bratstvo in edinstvo’” (H. Molan), ugotavljajo nekateri
sogovorniki, vendar pa se večini tovrstno ‘enoumje’ ni zdelo problematično, saj so v jugo-
slovanski gradnik ‘bratstva in enotnosti’, ki je tesno povezan s figuro Tita in antifašistično
tradicijo, pristno verjeli. Pomanjkanje izražanja nestrpnosti in nesolidarnosti niso doje-
mali kot znak nedomokratičnosti režima, temveč – ravno nasprotno – kot znak njegove
naprednosti. 

Identificiranje z jugoslovanskim sistemom se zdi – vsaj z današnje perspektive – tudi
precej apolitično, saj je prej kot na podrobnem ukvarjanju s politiko v ožjem pomenu te-
meljilo na skupku družbenih praks, ki so bile na eni strani povezane z vsakodnevnim živ -
ljenjem, na drugi strani pa z mediatizirano podobo Tita in z množičnimi dogodki, kot je
bila na primer štafeta mladosti. Tudi sogovorniki, ki so bili najbolj naklonjeni do režima,
pogosto poudarjajo svojo apolitičnost in dolgočasnost novinarskega poročanja o različnih
sejah, kongresih Zveze komunistov ipd. V nasprotju s stereotipno podobo političnega dog-
matizma svoja stališča do sistema povezujejo z vsakdanjim življenjem in praksami kon-
struiranja nove družbe.    

Med intervjuvanci so bili prisotni tudi bolj kritični glasovi, ki so poudarjali neavtenti-
čnost in vsiljenost principa ‘bratstva in enotnosti’ in izražali dvom v pristnost strpnosti in
solidarnosti v jugoslovanskem socialističnem projektu. Nekateri intervjuvanci so kon-
stantno poudarjanje ‘bratstva in enotnosti’ videli predvsem v korist ideji zvezne centrali-

153



zacije in srbski narodnosti, ki je po nacionalnem deležu predstavljala večino in naj bi
imela nasploh večjo družbeno in politično moč v takratnemu režimu.

”Jaz sem razumel [‘bratstvo in enotnost’] kot složnost med narodi, da živijo en z drugim /…/. Lju-
dje se niso prepirali med sabo, so pa potem voditelji imeli raznorazne svoje ideje, recimo to o veliki
Srbiji.” (A. Žabjek)

Sicerjšnji dvomi v legitimnost jugoslovanskega režima, ki so postali vedno bolj pogo-
sti v osemdesetih letih, se v izjavah intervjuvancev pogosto izrazijo v obliki medrepubli-
ške nesolidarnosti in asimetričnosti. Posebej pogosta je perspektiva na razpad Jugosla-
vije, ki poudarja pomen sovpadanja ekonomskih in kulturnih razlik ter delovnih navad. 

“Nas Slovencev je bilo 6% v Jugoslaviji, pa smo bruto dohodek napolnili s svojo proizvodnjo 20% v
jugoslovanski budget, kar me je že takrat zelo motilo.” (A. Klemenčič) 

“Toliko je bilo poudarka na bratstvu in enotnosti med narodi, da smo imeli tiste ljudi radi /…/. Na-
petosti so se začele, ko je šel denar samo tja dol, za nerazvite – te ‘nerazvite’ so imeli ljudje stalno
na jeziku. Ko smo bili mlajši, pa ne, ko so šli Tito, Naser in Selassie skozi naš kraj, smo tam pet ur
čakali z zastavicami, takrat smo drugače razmišljali.” (Primorska Nona) 

Spominski intervjuji, ki tematizirajo izkušnjo vsakdanjega življenja v socialistični
Jugoslaviji, razkrivajo, da je postopno distanciranje od jugoslovanske identitete in odmik
od skupnostnih vizij, ki so potekale tudi pod izrazom ‘bratstvo in enotnost’, potekalo ob
vzniku odcepitvenih teženj in pretenzije po samostojni parlamentarni republiki. Slednje
se pri intervjuvancih odraža v argumentaciji skozi perspektivo dela in izpostavljanje pro-
blematike nesorazmernega plačila za delovno uspešnost na osebni ravni in nesorazmerne
delitve in ekonomskega razvoja med republikami na ravni celotne federacije. 

Tako lahko oblikujeva sklep, da socialistična solidarnost, ki deluje po načelih enako-
sti, enotnostni, skupnostnega in recipročnega – tudi na internacionalni ravni, prične poje-
njati takrat, ko v ospredje očitno vstopi nacionalna, etnična ter kulturna razlika in ko eko-
nomske/družbene ter politične neenakosti postanejo tako izrazite in ljudem moteče, da
jih niti solidarnostni princip, vpisan v socialistične projekte pod različnimi gesli, ne more
zadržati pred dokončnim razpadom in propadom poskusa gradnje alternativne socialisti-
čne moderne. 

Sklepna misel

Z vpeljavo koncepta socialistična solidarnost sva oblikovala raziskavo in analizo vključe-
nosti solidarnosti in z njo strpnosti v družbeno-politični sistem socialistične Jugoslavije.
Z empirično analizo poglobljenih polstrukturiranih intervjujev sva pokazala, da je soli-

TEMA |  Nina Žnidaršič in Jernej Kaluža |  Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialistične Jugoslavije 

154



d
5–6/2023

darnostni princip vtkan v jugoslovanski socialistični projekt, njegove vizije in poskuse ne-
nehnega revolucioniranja, predvsem v prvih desetletjih nastajanja nove družbeno-politi-
čne ureditve in poskusa izgradnje alternative, ki bi oponirala zahodnim in vzhodnim druž-
benim in političnim modelom. Začetno vtkanost solidarnostnega delovanja v med človeških
odnosih interpretirava usklajeno s kolektivnim momentom in zagonom, da se ravno po
principu sodelovanja, vzajemnosti in recipročnosti lahko preseže bedo in opustošenje
druge svetovne vojne, obenem pa globokim verjetjem v socialistično in samoupravno
družbeno-politično idejo, ki je vseskozi spremljala skupnostno uresničevanje in spremin -
janje zunanjega, materialnega sveta.

V socialistični princip solidarnosti se je tako manifestirala ideja enakosti, enotnosti
in skupnega boja, ki je izravnavala identitetne neenakosti (nacionalne, kulturne, politične,
ekonomske itd.) na zvezni, internacionalni ravni, saj v skupnostni gradnji novega druž-
beno-političnega reda zanje ni bilo prostora. Pomembno vezivo, ki je premoščalo napeto-
sti, ki bi nastajale zaradi identitetnih neenakosti, so bile ravno jezikovne igre – 'tovari-
štvo', 'bratstvo in enotnost' –, ki so bile videne kot temelj kompleksne jugoslovanske
identitete, ki – čeravno je prepoznavala identitetno neenakost – je hkrati namensko ni
upoštevala. Socialistično politično in družbeno delovanje skupnostno in človekovo eman-
cipacijo namreč postavlja v ospredje na način, da je razlika in pluralnost ljudi v načelu
enakosti že upoštevana in tako ne predstavlja potrebe po posebni obravnavi. Načelo ena-
kosti je v socialističnih projektih utemeljeno na kolektivnem skupnem dobrem. Enotnost,
ki pronica skozi enakost, tako ne vključuje etike strpnosti, saj je solidarnostno skupno-
stno vezivo tisto, ki angažirane člane politično poenoti v skupno udejstvovanje, ki se pred-
vsem odraža v sferi dela in delavstva, saj je celoten jugoslovanski družbeno-politični si-
stem izgrajen na poskusu angažiranega delavca kot samoupravljavca. S samoupravljanjem
je delavcu pripisana svojstvena avtonomnost, pri čemer je vanjo že vključena vzajemnost,
odgovornost in solidarnost do sočloveka, s katerim posameznik tvori, ustvarja in vstopa v
skupni svet.

Nujnega pomena je, da socialistično Jugoslavijo interpretiramo skladno s koncep-
tualnim aparatom, ki ustreza (marksistični) vednosti, ki sestavlja idejo alternativnih so-
cialističnih projektov. S tem ne le sledimo 'pravilnejši' epistemologiji zgodovinskega časa
in prostora, temveč tudi celoviteje razumemo in razlagamo človeška izkustva v takratnem
vsakdanjem življenju. Solidarnost – konkretno socialistična solidarnost – je vrednotni in
etični pojem, ki nakazuje, kako se medčloveške vezi tvorijo v izbrani politični skupnosti. V
socialistični Jugoslaviji je solidarnost predstavljala pomembno družbeno vezivo, ki je do
določene zgodovinske točke bila podstat socialističnega projekta, skupnih vizij, se pripe-
njala na jugoslovansko identiteto, in vsaj do neke mere 'delovala' in zadušila človeške 
razlike, ki se konkretno pojavljajo v obliki identitet v liberalnih političnih in družbenih
projektih. Tako se lahko iz preteklosti naučimo, da solidarnost – če se želi prepričljivo 
distancirati od nestrpnosti – zahteva angažiranega državljana, človeka, ki bo lastno avto-
nomnost pogojeval z odgovornostjo do človeka, ki ga vidi kot različnega v načelu enakosti
(pluralizem v enakosti). 

155



literatura
Aristotel: Nikomahova etika. Ljubljana: Slovenska matica, 2002. 
Aristotel: Politika. Ljubljana: GV Založba, 2010. 
Bloch, Marc: Apologija zgodovine in zgodovinarjev poklic. Ljubljana: Studia humanitatis, 1996.
Carr, Edward Hallett: Kaj je zgodovina?. Ljubljana: Studia humanitatis, 2008. 
Duda, Igor: Kameni temeljci: Stupovi jugoslavenskog društva i pioniri kao mali socijalistički ljudi. Stvara-
nje socijalističkog čovjeka: Hrvatsko društvo i ideologija jugoslavenskog socijalizma. Ur. Igor Duda. Za-
greb, Pula: Srednja Evropa, 2017. 23 –49.
Duso, Giuseppe: Logika oblasti: pojmovna zgodovina kot politična filozofija. Ljubljana: Krtina, 2021.
Fischbach, Franck: Kaj je socialistična vlada? Kar je živo in kar je mrtvo v socializmu. Ljubljana: Krtina,
2019. 
Jang, Misung: Aristotle’s Political Friendship (politike philia) as Solidarity. Aristotle on Emotions in Law
and Politics. Ur. Liesbeth Huppes-Cluysenaer in Nuno M.M.S. Coelho. Springer, 2018. 417–433.
Kaluža, Jernej in Prodnik Amon, Jernej: Remembering Media and Journalism in Socialist Yugoslavia:
Oral History Interviews with Audiences, Prispevki za novejšo zgodovino, Vol. 62, n. 1, 2022, 123 - 146.
Kardelj, Edvard: Smeri razvoja političnega sistema socialističnega samoupravljanja. Ljubljana: ČZP Ko-
munist, 1977. 
Kirn, Gal: Jugoslovanska revolucija skozi tri partizanske prelome. Časopis za kritiko znanosti
45(269)/2017, 317–332.
Koselleck, Reinhart: Pretekla prihodnost: prispevki k semantiki zgodovinskih časov. Ljubljana: Studia hu-
manitatis, 1999.
Kolstø, Pål: Nation-building versus Yugonostalgia. Nations and Nationalism 20, 2014: 760-781. 
Le Goff, Jacques: Mentalitete: dvoumna zgodovina. Monitor ISH 3(1-2)/2001, 173–185.
Margolis, Joseph: Praxis and Meaning: Marx’s Species Being and Aristotle’s Political Animal. Marx and
Aristotle: Nineteenth-century German Social Theory and Classical Antiquity. Ur. George E. McCarthy.
Savage: Rowman & Littlefield, 1992. 329–355.
Marx, Karl: Prispevek k židovskemu vprašanju. Izbrana dela v petih zvezkih: I. zvezek. Ur. Boris Ziherl.
Ljubljana: Cankarjeva založba, 1969. 149–188.
Perunovic, Sreca. “Animosities in Yugoslavia before Its Demise: Revelations of an Opinion Poll Survey.”
Ethnicities, 16 (6)/2016, 819–41.
Pomian, Krzysztof: Red časa. Ljubljana: Krtina, 2010. 
Schmitt, Richard: Solidarity: The Elusive Road to Socialism. Taking Socialism Seriously. Ur. Anatole An-
ton in Richard Schmitt. Lexington Books, 2012. 135–155.
Schmitt, Richard: Socialist Democracy and Solidarity. Socialism and Democracy 29(1)/2015, 17–37.
Schmitt, Richard: Solidarity in Socialism. Radical Philosophy Review 19(2)/2016, 429–451.
Steger, Manfred: A Perspective on Solidarity in a ‘Post-socialist’ World. History of European Ideas 19(1-
3)/1994, 325–331.
Struhl, Karsten J.: Socialism and Human Nature. Taking Socialism Seriously. Ur. Anatole Anton in Ric-
hard Schmitt. Lexington Books, 2012. 97–134.
Ustava Socialistične federativne republike Jugoslavije, 1974.
Wark, Mckenzie. Molekularno rdeče. Ljubljana: Sophia, 2018
Wilmer, Frankie. The Social Construction of Man, the State and War Identity, Conflict, and Violence in
Former Yugoslavia. London: Routledge, 2002.
Zukin, Sharon: Beyond Marx and Tito: Theory and Practice in Yugoslav Socialism. Cambridge, New York:
Cambridge University Press, 2008.

TEMA |  Nina Žnidaršič in Jernej Kaluža |  Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialistične Jugoslavije 

156



d
5–6/2023

Podatkovne baze
Amon Prodnik, Jernej. “Novinarstvo v socialistični Jugoslaviji in imaginariji medijev skozi občinstvo,
2019” [podatkovna datoteka]. Ljubljana: Univerza v Ljubljani, Arhiv družboslovnih podatkov, 2020. ADP -
IDNo: MEDJUG19. https://doi.org/10.17898/ADP_MEDJUG19_V1.
Amon  Prodnik,  Jernej  in  Jernej  Kaluža.  “Novinarstvo  v  socialistični  Jugoslaviji  in  imaginariji  medi-
jev  skozi  občinstvo,  2020”  [podatkovna  datoteka].  Ljubljana:  Univerza  v  Ljubljani,  Arhiv  družboslov-
nih  podatkov,  2021.  ADP - IDNo:  MEDJUG20.  https://doi.org/10.17898/ADP_MEDJUG20_V1.
Amon  Prodnik,  Jernej  in  Jernej  Kaluža.  “Novinarstvo  v  socialistični  Jugoslaviji  in  imaginariji  medi-
jev  skozi  občinstvo,  2021”  [podatkovna  datoteka].  Ljubljana:  Univerza  v  Ljubljani,  Arhiv  družboslov-
nih  podatkov,  2022.  ADP - IDNo:  MEDJUG21.  https://doi.org/10.17898/ADP_MEDJUG21_V1.

Povzetek 

Prispevek izhaja iz zoperstavljenosti (liberalnega) pojma strpnosti in (socialisti-
čnega) pojma solidarnosti. Avtorja ugotavljata, da ta zoperstavljenost pride manj do izraza
v primeru socialistične Jugoslavije, saj se izkaže, da je strpnost implicitno prisotna zno-
traj konceptualizacije socialistične solidarnosti. To sopojavljanje analiziramo na norma-
tivni (kako naj bi bilo) in empirični (kako je bilo) ravni. Na normativni ravni razmišljamo
o pojmih, ki se tvorijo na ravni etike, politične filozofije in politične teorije ter zadevajo
človeške zadeve, obenem pa nudijo možnost mišljenja na ravni njihove zgodovinske epi-
stemologije in epistemološke usklajenosti z izbrano politično tradicijo, kar nam omogoča
prepletanje zgodovinsko-pojmovne metode in kronozofskega vstopa v zgodovinski čas. Na
empirični ravni izhajamo iz intervjujev o spominjanju na medije v času socialistične Ju-
goslavije. Ugotavljamo, da se je v socialističnem principu solidarnosti manifestirala ideja
enakosti, ki je izravnavala identitetne razlike, pri čemer so pomembno vezivo igrale jezi-
kovne igre (tovarištvo, bratstvo in enotnost), ki so predstavljale eno ključnih legitimacij
jugoslovanskega družbeno-političnega sistema.  

Ključne besede
strpnost, socialistična solidarnost, vsakdanje življenje, socialistična Jugoslavija

157



Summary

This article is based on the opposition of the (liberal) concept of tolerance and the
(socialist) concept of solidarity. The authors note that this opposition is less pronounced
in the case of socialist Yugoslavia, as it turns out that tolerance is implicitly present
within the conceptualization of socialist solidarity. We analyse this co-occurrence on
both a normative (how things should be) and empirical (how things were) level. At the
normative level, we discuss concepts that are formed at the level of ethics, political 
philosophy and political theory and concern human affairs, while at the same time
offering the possibility of thinking at the level of their historical epistemology and
epistemological alignment with a given political tradition, which enables us to interweave
the historical-conceptual method and chronosophical entry into historical time. On an
empirical level, we take as our point of departure interviews about memories of the media
during socialist Yugoslavia. We conclude that the idea of equality manifested itself in the
socialist principle of solidarity, which levelled differences in identity. A particular way of
using language (words such as comradeship, brotherhood and unity), which represented
one of the key legitimations of the Yugoslav socio-political system, acted as an important
binder.

Keywords
tolerance, socialist solidarity, everyday life, socialist Yugoslavia

TEMA |  Nina Žnidaršič in Jernej Kaluža |  Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialistične Jugoslavije 

158



d
5–6/2023

159

Štiri Antigone in 
gordijski vozel 

spravljive tolerance
Mirt Komel 

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Vprašanja tolerance se ta prispevek loteva z analizo štirih figur Antigone, kakor
se zarisujejo od antične dobe vse do današnjih dni. Od klasične Sofoklejeve tra-
gedije Antigona do Smoletove povojne reimaginacije grškega mita, pa od  Žiž-
kove brechtovske reinterpretacije starogrške drame do Grete Thunberg, žive
Antigone našega časa, ki naravnost uteleša etično držo političnega delovanja.
Antigona nam v teh štirih precej različnih podobah tukaj predstavlja štiri možne
načine, kako razumeti, obravnavati, interpretirati in nenazadnje tudi, kako pre-
sekati »gordijski vozel« tolerance, ki zastavlja vprašanje: »Ali naj bomo toleran-
tni do netolerantnih?« 



Antigona:  »Začnemo v temi 
in rojstvo je naša smrt.«

Ismena: »Kdo je to rekel?«
Antigona: »Hegel.«

Ismena: »Slišati je bolj Beckett.«
Antigona: »Hegla je parafraziral.«

Ismena: »Mislim, da ne.«
Anne Carson, Antigonick

Ajshil je nekoč pripomnil, da vsi tragiški pesniki »zgolj pobiramo drobtinice z obilne
mize Homerjeve«, s čimer je imel v mislih to, da starogrške tragedije povečini obravnavajo
motive iz epskega cikla, ki se vrti okoli Iliade. Obstaja verz, ki vsebino epskega cikla 
zgošča z nekaj preprostimi besedami: Διὸς δ’ ἐτελείετο βουλή (Oμιρος 1992, 26) ali »Zevs
tako je odločil« (Homer 2017, 15) ali »tako sklep Zevsa je tekel« v Sovretovem prevodu
(Homer 1965, 41) Διὸς βουλή–»Zevsov načrt« ali »Zevsova volja«—je sicer motiv, ki se
ponavlja v celotnem epskem ciklu, ki razvija zgodbo trojanske vojne nazaj do rojstva bo-
gov in tebanske vojne in naprej do padca Troje ter vrnitve ahajskih junakov domov. Διὸς
βουλή nasploh napotuje na stvari, ki so »božansko nujne«, vendar nam Kipria, ki poje o
izvoru trojanske vojne in pokriva vsebino vse do začetka Iliade, v enem izmed redkih
ohranjenih fragmentov specificira vsebino »Zevsovega načrta« (cf. West 2003, 82-3):

Davno je čas bil, kadar nešteta so ljudstva tavála,
Zemljo z globokimi grudi pa s svojo so težo težíla.
Zevs, ko videl je tole, usmili se Gaje rednice:
v umu božanskem jo sklene človeške težine rešíti,
vojno trojansko razvname, smrt da utež ji olajša.
Mrli ljudje so pred Trojo – Zevs takó je bil sklenil.

Zevsov načrt je bil torej ta, da je s tebansko in trojansko vojno razbremenil Gajo, tako
da je vsako pojavitev »Zevsove volje« mogoče brati kot idejo boga, ki z vojnami in drugimi
nadlogami razredči človeštvo, da bi rešil Zemljo. V tem pogledu se zdi zgodba Antigone, s
katero se sklene tebanski cikel, ki poje o tragediji Kralja Ojdipa, kaplja v morje, nebistven
dogodek v veliki božanski shemi stvari. A ravno zaradi svoje neznatnosti vpričo božanskih
načrtov naravnost emblematično uteleša tragiškost človeškega delovanja. V tem kontek-
stu bomo tako Antigono – v svoji izvirni različici pri Sofokleju in njenih dveh modernih
predelavah pri Smoletu in Žižku – brali predvsem kot eminenten primer političnega delo-
vanja, ki nam lahko pomaga razumeti in ravnati s sodobno zagato tolerance, še zlasti ko
gre za vprašanje reševanja sveta pred perečo ekološko katastrofo, nemara še eno (še zad-
njo?) manifestacijo starogrškega Διὸς βουλή: ali smo lahko tolerantni do netolerantnih in
ali lahko toleriramo početje, ki uničuje skupen svet?

TEMA |  Mirt Komel |  Štiri Antigone in gordijski vozel spravljive tolerance

160



d
5–6/2023

Sofoklejeva Antigona

Antigona je sklepna tragedija Sofoklejeve trilogije, s katero se sklene usoda rodu Labdaki-
dov, katere protagonist je Ojdip v Kralju Ojdipu in Ojdip v Kolonu, sicer pa predstavlja ne-
posredno nadaljevanje Ajshilove Sedmerice proti Tebam, mita, ki je sicer bil obdelan že v
Tebaidi, enem izmed štirih epov tebanskega epskega cikla, ki tvori sestavni del velikega
epskega cikla.

Sedmerica proti Tebam prepeva o vojni, ki se je razvnela med bratoma Eteoklom in
Polinejkom, Ojdipovima sinovoma, ki ju je oče preklel, da sta se sporekla zaradi kraljeve de-
diščine. Eteokel je namreč prekršil dogovor, po katerem naj bi si brata monarhično oblast
demokratično izmenjala v danem časovnem obdobju, tako da je Polinejk s podporo izbra-
nih argoških herojev in njihovih vojska napadel svoj domači polis Tebe in pri tem skupaj z
bratom umrl (cf. Ajshil, 2005). Tukaj se začne zgodba Antigone, ki je kot otrok nastopila že
poprej skupaj s svojo sestro Ismeno, ko sta skupaj pospremili svojega očeta do konca nje-
gove zemeljske poti v Ojdipu v Kolonu. V Sedmerici se sestri vrneta v Tebe, da bi preprečili
bratomorno vojno, ki jo je prerokoval Tejrezijas, vendar se tako tukaj kot povsod drugje v
grški mitologiji Usoda izkaže za neizprosno. Antigono tako najdemo, kako s svojo omah-
ljivo sestro Ismeno želi pokopati svojega umrlega brata Polinejka kljub odloku, ki ga je iz-
rekel Kreon (Sofoklej 2017, 16): 

Eteokla, ki se je izkazal v boju 
in padel kot junak za rodno mesto, 
slovesno naj pokopljejo, s častmi,
ki spremljajo najboljše v spodnji svet.
A brata Polinejka, ki se dvignil 
ubežnik zoper rodne je bogove, 
ki hotel zemljo dedov je požgati,
in hotel bratske krvi se napiti,
rojake usužnjiti, nihče ne sme
zagrebsti in nihče objokovati. 

Antigona pa se Kreonovemu odloku upre tako, da se v svojem slovitem govoru skli-
cuje na višji ideal pravičnosti in na nenapisane, večne božje zakone (Sofoklej 2017, 28):

Saj ni bil Zevs, ki dal je tak razglas.
Pravičnost, ki z bogovi biva v Hadu,
ni takšnih vsilila ljudem zakonov.
Vem, da razglas minljivega človeka
nima moči, da omaje neomajne 
in nenapisane bogov zakone.
Njih zakon ni od danes ne od včeraj,
na vek velja, nihče ne ve, od kdaj.

Aristotel je smoter tragedije opredelil kot »proizvajanje strahu in sočutja in njihovo
očiščenje« (Aristotel 1982, 69), pri čemer je princip tragedije ponazoril s Sofoklejevim

161



Kraljem Ojdipom, tragiškim junakom, ki zaradi svoje usode v gledalcih zbuja tako »strah
kot sočutje« in nujno očiščenje. Toda pripomniti velja, da Sofoklej z Antigono razvije še
veliko bolj sofisticiran mehanizem katarzičnega očiščenja, namreč, poprejšnjega tragi-
škega junaka razcepi na dvoje: na Kreona, ki zastopa posvetne, človeške, državne, politi-
čne zakone — in Antigono, ki zastopa svete, družinske, božanske, večne zakone. 

Hegel prav zaradi tega na primeru Antigone dopolnjuje Aristotelovo funkcijo katarze
takole: »Glede te Aristotelove trditve ne smemo upoštevati zgolj občutka strahu in soču-
tja, temveč tudi vsebinski princip,« saj je že res, da nas je lahko »strah moči zunanjosti in
končnosti«, ki obvladuje človeško delovanje kot po naključju, ali pa da nas je strah »moči
bitja-na-sebi-in-za-sebe« ali »božanskih bogov«, ki si nasprotujejo tako, da vsakršnemu
človeškemu delovanju zoperstavijo drugo, njemu nasprotno delovanje, »toda tisto«, pravi
Hegel, »česar nas mora biti zares strah, ni nasilje in represija, pač pa etična moč, ki določa
svojo lastno svobodno voljo, in je obenem tisto večno in nedotakljivo (Unverletzliche).«
(Hegel 2001, 59) In tako kot strah, ima tudi sočutje (Mitleiden) dve plati: po eni strani je to
»zgolj občutek žalosti, tj. sočutje do nesreče in trpljenja drugih, ki se občuti kot nekaj kon-
čnega in negativnega«, po drugi strani pa »pravo sočutje pomeni sočutje do etičnega upra-
vičenja trpečega, afirmativnega in substancialnega, ki mora biti v njem prisotno,« in kar
predstavlja nadaljevanje poprejšnjega momenta strahu, kolikor je pač razlog za trpljenje
nekoga njegov lasten etični princip; ne-etičen princip pač ne proizvaja sočutja, temveč
prej neko perverzno privoščljivo zadovoljstvo, da je »pravici bilo zadoščeno« (Hegel 2001,
60). Skratka, strah nas ne sme biti neke vnanje represije, pa naj jo proizvedejo bogovi, na-
rava ali država, pač pa nas mora biti še kako strah našega lastnega, partikularnega, subje-
ktivnega etičnega principa, ki nujno pride v kolizijo z etično substanco v trenutku, ko se
poskuša udejanjiti v dejanskosti. To je tisto, kar v Sofoklejevi Antigoni zbuja sočutje tako
do Antigone kot Kreona kljub temu, da je vsak netoleranten do etičnega principa drugega:
oba protagonista namreč uveljavljata svoj lasten etični princip – eden sklicujoč se na
državo, druga na družino – pri čemer zanikata drug drugega, in zaradi tega tudi oba na
koncu tragično propadeta.

Namesto Aristotelove katarze Hegel zato predlaga spravo kot pravi smoter tragedije,
spravo, ki pokaže »večno pravico, ki poseže s svojo absolutno močjo v relativno upravi-
čene, enostranske smotre in strasti, saj ne more dopustiti, da bi se konflikt in kontradik-
cija etičnih moči, ki so po svojem lastnem pojmu eno, konsolidirala v dejanskosti.« (Hegel
2001, 60) Sprava v primeru Antigone pomeni spravo povsem različnih in medsebojno ne-
spravljivih etičnih principov države in družine, ali, še širše zajeto, sfer sekularnega in sa-
kralnega, ki morata obe propasti ali – heglovsko rečeno – se samoodpraviti kot zgolj mo-
menta absolutne etične substance. 

Heglov estetski pojem sprave – vključno z njegovimi političnimi, pravnimi in zgodo-
vinskimi implikacijami, kakor jih razvija drugje, še zlasti v Frenomenologiji duha in Filo-
zofiji prava – pa je še zlasti pomemben za razumevanje nadaljnjih dveh reinterpretacij
Antigone, kakor sta ju podala Smole v povojnem času, Žižek pa nedavno.   

TEMA |  Mirt Komel |  Štiri Antigone in gordijski vozel spravljive tolerance

162



d
5–6/2023

Antigona po slovensko

Dominik Smole je 1960 svojo Antigono modeliral po izvorni Sofoklejevi tragediji, vendar ji
je dal sodoben, moderen zasuk, s čimer je hotel starogrški mit posodobiti in univerzalizi-
rati, dosegel pa ravno nasprotno: namreč, da jo je še kako partikulariziral – z enostransko
postavitvijo na stran Antigone in prav tako enostransko očrnitvijo Kreona – s čimer je
verjetno pripomogel tudi k temu, da se je, vsaj v slovenskem prostoru, retroaktivno tudi
Sofoklejevo tragedijo bralo skozi takšne pristranske leče.

Izvirna poteza Smoletove drame je zagotovo odsotnost glavne protagonistke Anti-
gone, ki se sploh ne pojavi na sceni, je pa res, da jo po drugi strani zastopata najprej njena
sestra Ismena, ko pa se slednja pragmatično ukloni stričevi politiki, njeno vlogo prevzame
Paž, tako da dobimo dvojno zastopstvo Antigonine etične pozicije: »Drugačen svet, a v
njem je Polineik. In paž. In ona. Le mene ni. Le mene ni. A ne vzdržim, jaz ne vzdržim tega,
da nekaj je, kjer mene ni.« (Smole 1995, 66) Iz partikularne zahteve po pokopu brata se ar-
gumenti postopoma—mestoma implicitno, mestoma eksplicitno— univerzalizirajo v zah-
tevo po pokopu mrtvih nasploh: »V leči prihodnosti je razodeto, kaj je ravno in kaj je krivo.
Nič ni ravnega v prihodnje, kar je zdaj krivo.« (Smole 1995, 53) Pokopu »izdajalca domo-
vine« nasprotujejo Kreon, njegov sin Hajmon, in »državni filozof« Tejrezijas: »Zvesti lju-
dje, ki jim zares in ne samo v besedi je mar blaginja tega mesta, so mi poročali, da sta s se-
stro prekršili besedo in obšli ukaz, sad moje milosti, ponudbo sprave in miru.« (Smole
1995, 51) Problem sprave in s tem povezano vprašanje tolerance je tukaj enostransko na
strani »pozitivne« etične triade Antigona-Ismena-Paž, ki ji je zoperstavljana prav tako
enostransko »negativna« triada Kreon-Hajmon-Tejrezijas.

Nemara Smoletova intenca sploh ni bila neposredno obravnavati problem »pokopa
mrtvih« v povojni Jugoslaviji, pač pa zgolj podati univerzalno eksistencialno dilemo med
privatno, družinsko, »pravo« etiko na eni in javno, državno »nepravo« etiko na drugi, kljub
temu pa se je marsikatera interpretacija na slovenskih odrih zasukala prav v to smer, ka-
kor npr. zadnja uprizoritev Antigone v novogoriškem Slovenskem narodnem gledališču,
podnaslovljena »poetična politična drama«, o kateri je režiser Luka Marcen mdr. dejal, da
je »Antigona tu zato, da zvemo, kdo smo.« No, in kdo smo? Politična skupnost, v katero
vedno znova vdirajo »duhovi preteklosti« v podobi medsebojno izključujočih se pozicij
»partizani-domobranci«, kakor jih zastopajo dandanašnji Eteokli in Polinejki, s čimer se
odpira še kako aktualno vprašanje tako sprave kot tolerance: Antigonina dilema se v tej
luči izkaže za dilemo »pokopa domobrancev«, Kreonova pa, kako doseči tolerantno
»spravo in mir« v pogojih tako radikalnega razcepa znotraj skupnosti. Vidimo lahko, kako
toleranca v tej perspektivi zlahka menja mesto: po eni strani je toleranca na strani »zma-
govalcev«, rezultat prevladujoče povojne ideologije, ki je dosegla »mir in spravo« z zgodo-
vinsko zmago, a po drugi strani je toleranco prav zlahka najti tudi na strani »poražencev«,
ki na videz nočejo nič drugega od tega, kot da »v miru pokopljejo svoje mrtve«, in da se jim
s »spravo« tolerantno prizna enakovredno pozicijo. 

163



Paradoks, ki ga je mdr. spregledal bivši predsednik RS Borut Pahor, eden izmed glav-
nih zastopnikov »sprave« v samostojni Sloveniji – o čemer priča njegovo politično delova-
nje nasploh in še posebej njegov govor ob postavitvi »spomenika sprave« na ljubljanskem
kongresnem trgu—je seveda v tem, da ta druga, »domobranska« pozicija, v katero je pri
Smoletu (ali vsaj pri njegovih »desnih« interpretih) pahnjena Antigona, problematična že
zgolj zaradi tega, ker je ideologija, ki jo zastopa/jo, sama neskladna z ideologijo sprave in
tolerance: kako se spraviti z nekom, ki spodkopava sam pojem sprave? Kako biti toleran-
ten do nekoga, ki sam ne priznava načela tolerance? Sploh pa: ali so načela tolerance uni-
verzalna ali partikularna? In če so univerzalna, ali jih sploh lahko kdo dejansko zastopa s
svoje neogibno partikularne politične pozicije, in če so partikularna, ali niso potemtakem
enakovredna načelom netolerance, in potemtakem enako (ne)pomembna?

Nemara si lahko pri vseh ali vsaj nekaterih teh dilemah pomagamo z najnovejšo
knjigo Alenke Zupančič, ki je posvečena prav Antigoni, od katere si za naslov in izhodišče
vzame verjetno enega izmed najbolj škandaloznih verzov, ki, pomenljivo, v Smoletovi ver-
ziji umanjka: Pustila bi jih trohneti (cf. Zupančič 2022). Knjiga se loteva starogrškega mita
in njene kasnejše modernizacije z več različnih vidikov, od vprašanja nasilja, ki presega
nazornost filmskih in drugih medijskih uprizoritev (nasilje jezika, načel, želje, subjektiv-
nosti etc.), pa vse tja do etičnih dilem, od katerih je seveda ključna natanko tista, ki posodi
verze naslovu knjige, namreč, Antigonina izjava, da če bi njeni otroci ali celo mož ležali
nepokopani, bi jih »pustila trohneti«. Škandaloznost te izjava leži v tem, da Antigona ne bi
bila pripravljena storiti univerzalnega etičnega dejanja pokopa če ne v izključno tem par-
tikularnem primeru, ko gre za lastnega brata, zaradi česar jo je strukturno treba umestiti v
incestno pozicijo »precenjevanja lastne krvi«. 

Lévi-Strauss se v svoji Strukturalni študiji mita prvič (in zadnjič?) loti nekega evrop-
skega mita—in to ne katerega koli, temveč nič manj kot Ojdipovega mita, pod katerim ra-
zume nič manj kot celotno tebansko plemiško hišo, ki sega nazaj do Kadmosa in naprej do
Antigone – pri čemer vse »miteme« zvede na serijo binarnih opozicij, ki jih je v zadnji in-
stanci moč zreducirati na dvoje (cf. Lévi-Strauss 1963, 206-231): precenjevanje (Kadmos
se odpravi poiskat svojo sestro Evropo; Ojdip se poroči s svojo materjo Jokasto; Antigona
se odloči pokopati brata Polinejka) ali podcenjevanje (bratomorilski zmajevi zobje, ki jih
Kadmos vsadi v zemljo, potem ko premaga zmaja; Ojdip na križpotju ubije lastnega očeta;
Eteokel ubije brata Polinejka) krvnega sorodstva, in pa precej bolj zapleteno precenjeva-
nje ali podcenjevanje avtohtonosti človeškega rodu, kjer je razlika razumljena kot opozi-
cija med »rojenost iz zemlje« in »rojenost iz staršev«, kolikor »zanikanje avtohtonosti«
povezuje Kadmov boj z zmajem ter Ojdipovo premagovanje sfinge na način, da oba zani-
kata bitji, ki sta »rojeni iz zemlje«, medtem ko potrjevanje avtohtonosti, to je človeške »ro-
jenost iz zemlje«, potrjuje etimologija rodu Labdakov, kolikor pač naj bi človek, ko se rodi
iz zemlje, imel najprej težave shoditi. Veliko avtorjev je Lévi-Straussov pristop kritiziralo
natanko na tej spotakljivi točki etimoloških izpeljav, in res, čisto vsak, ki ima vsaj nekaj fi-
lološkega znanja, sicer priznava ustreznost izpeljave, vsaj kar se Ojdipovih »oteklih nog«
tiče, se pa lahko na lastne oči zlahka prepriča, da je med Lajom in »levico« ali »nerodno
hojo« prav tako malo zveze kot med Labdakosom in »šepavostjo« ali »hromostjo«. 

TEMA |  Mirt Komel |  Štiri Antigone in gordijski vozel spravljive tolerance

164



d
5–6/2023

V tem svobodnem strukturalističnem duhu se tako lahko lotimo tudi same »Anti-
gone« preko besedne igre v zvezi z etimologijo njenega imena: Ἀντιγόνη je sestavljena iz
αντι (“proti” v smislu “v primerjavi”) in γονευς (“prednik”, “roditelj” ali v pluralu “starši”)
in potemtakem tista, ki “stoji v primerjavi s svojimi predniki”, ali pa tudi “vredna svojih
staršev” kakor to običajno interpretirajo – mi pa se bomo prepustili skušnjavi besedo -
tvorja in izpeljali, da je Antigona tista, ki “stoji na mestu svojih staršev”, ki stoji ali hodi v
“starševih čevlji” ali še bolje tista, ki “stopa po stopinjah svojih staršev”.

Antigona je pač plod incesta in tudi njena etika ni nič drugega kot etika incesta.
Kako se torej izmotati iz zagate, kjer se Antigonina in Kreonova etična pozicija izka-

žeta za enako univerzalno (ne)veljavni? Nemara je tukaj dobra točka, da se obrnemo še na
eno slovito slovensko verzijo starogrškega mita, tj. Žižkovo Antigono, podnaslovljeno
»trojno življenje Antigone«, za katero je sam avtor v spremnem uvodu napisal, da se »be-
sedilo ne pretvarja, da je umetniško delo, pač pa je etično-politična vaja« (Žižek 2015, 30),
saj po bolj ali manj zvestem sledenju starogrškemu originalu na koncu vendarle poda tri
različne, močno modernizirane in posodobljene »konce«: »prva različica sledi Sofokleje-
vemu razpletu«, tako da »Zbor na koncu slavi Antigonino brezpogojno vztrajanje pri las-
tnih načelih«; »druga različica prikaže, kaj bi se bilo zgodilo, če bi Antigona dejansko zma-
gala«, pri čemer »Zbor na koncu zapoje brechtovsko hvalnico pragmatizmu«; »v tretji
različici pa Zbor ni več podajalec zdravorazumskih modrosti, pač pa postane aktivni de-
javnik.« (Žižek 2015, 29) Ta tretji, nemara najbolj »žižkovski« konec, nam prikaže Zbor, ki
stopi na prizorišče v vlogi univerzalnega razsodnika, ki partijsko ne samo obsodi na smrt
tako Kreona kot Antigono v imenu ljudstva, marveč tudi vzpostavi ljudsko oblast v Tebah.

Žižkova »rešitev« za distinktivno slovensko dilemo sprave in s tem povezano vpraša-
nje tolerance, kakor smo ga zastavili zgoraj na primeru Smoletove Antigone, je torej
brechtovsko zasnovana komunistična Partija, ki naj s pravo spravo preseže tako »partijo
partizanov« kot tudi »stranko domobrancev«.

Antigona Thunberg

Čakajoč na dejanski zgodovinski nastop takšne univerzalne Partije, ki bi bila zmožna pre-
seči partikularne partijske interese, je sedaj nemara čas, da sklenemo našo razpravo, ki se
je sprehodila od Sofoklejeve tragedije preko Smoletove drame do Žižkove »etično politi-
čne vaje«, s še eno, »četrto Antigono«.

Greta Thunberg je definitivno »Antigona našega časa«, pa čeprav včasih deluje kot
Kasandra, katere prekletstvo sestoji v tem, da govori resnico, a njenim prerokbam nihče
ne verjame, namreč, da »naša hiša gori.« Še zlasti pa ji ne, pričakovano, verjamejo zaniko-
valci podnebnih sprememb, paranoični teoretiki zarote, in nasploh ameriška alt-right
desnica, ki v njej vidi zgolj »nekoliko jeznega otroka«, ki bi se moral »skulirati« in »več ho-

165



diti v kino s prijatelji.« To je bila bolj ali manj vsebina tvita z leta 2019 bivšega predsed-
nika ZDA Donalda Trumpa, za katerega je Greta Thunberg počakala 11 mesecev, da mu je
vrnila milo za drago, ko je med štetjem glasovnic ameriških predsedniških volitev panično
tvital »STOP THE COUNT!«, na kar mu je besedo za besedo povzemajoč njegov tvit vrnila
milo za drago: »Donald must work on his Anger Management problem, then go to a good
old fashioned movie with a friend! Chill Donald, Chill!« (Donald bi moral upravljati s svojo
jezo, potem pa oditi v kakšen staromoden kino s prijateljem! Pomiri se, Donald, pomiri!«).
Greti v tem primeru ni bilo pod častjo narediti to, kar sicer počnejo še zlasti desnosučni
troli v tvitosferi: namreč, da kradejo vsebine, argumente, in tvite kreativnim, tolerantnim
levo-liberalnim tviterašem_icam, in jih potem brezsramno sprevračajo sebi in svoji
skrajno sovražni, netolerantni ideološki agendi v prid.

Ampak obstaja še en veliko boljši in bolj sodoben primer tviteraškega besednega spo-
pada, ki nam nazorno pokaže, kako se stvari streže na Twitterju, kjer s prijazno besedo, ra-
cionalnimi argumentacijami in nasploh tolerantno držo ne prideš nikamor. Andrew Tate,
nekdanji kickboxer, spletni podjetnik in poklicni mizoginist, je 27. decembra 2022 tvitnil
samohvalen, sovražen tvit o svoji zbirki športnih avtomobilov, s pripeto sliko samega sebe
ob enem izmed svojih jeklenih konjičkov na bencinski črpalki: »Please provide your email
address so I can send a complete list of my car collection and their respective enormous
emissions« (»Prosim, posreduj mi svoj e-poštni naslov, da ti lahko pošljem popoln seznam
svoje zbirke avtomobilov in njihovih ogromnih izpustov.«).  Namesto tega, da bi nasedla
provokaciji, ali, kar bi bilo še slabše, tolerantno odgovorila s kakšnim pojasnjujočim, pre-
pričujočim tvitom o tem, kako avtomobili, še zlasti tako potratni, kot so njegovi, škodujejo
okolju, v brezupnem upanju, da bi kogarkoli, še najmanj pa njega, prepričala v resnost
podnebne krize, mu je Greta odgovorila s pravljičnimi devetimi besedami:»Yes, please do
enlighten me. Email me at smalldickenergy@getalife.com« (»Da, razsvetli me, pošlji mi e-
sporočilo na smalldickenergy@getalife.com«). Samooklicanega alfa samca je ta tvit tako
sprovociral, da je že deset ur kasneje tvitnil video, v katerem je poskusil reafirmirati svojo
moškost tako, da se je pojavil v halji s cigaro in škatlo pice v rokah, na podlagi česar ga je
potem našla in pridržala romunska policija.

Antigona Thunberg je, skratka, s tem in poprejšnjim tvitom nazorno pokazala, kako
kaže presekati gordijski vozel tolerance, še zlasti na Twitterju, tej ponesrečeni postmo-
derni agori našega časa: »Ali naj bomo tolerantni do netolerantnih?«—»Ne. Pustimo jih
trohneti.«

TEMA |  Mirt Komel |  Štiri Antigone in gordijski vozel spravljive tolerance

166



d
5–6/2023

bibliografija
Ajshil: Sedmerica proti Tebam. Maribor: Založba Litera, 2005.
Aristotel: Poetika. Ljubljana: Cankarjeva založba, 1982.
Hegel, G.W.F.: Predavanja o estetiki: dramska poezija. Ljubljana: Problemi, 2001.
Homer: Iliada. Ljubljana: Cankarjeva založba 1965.
Homer: Iliada. Ljubljana: Mladinska knjiga 2017.
Oμιρος: Iλιας. Atene, Cactus Editions, 1992.
Levi-Strauss, Claude: Structural Anthropology. New York, Basic Books.
Sofoklej: Antigona. Ljubljana, Mladinska knjiga, 2017.
Smole, Anton: Antigona. Ljubljana, Mladinska knjiga, 1995.
Zupančič, Alenka: Pustila bi jih trohneti. Ljubljana, Problemi, 2022.
Žižek, Slavoj: Antigona. Problemi, 2015.
West, M. L.: Greek Epic Fragments. London, Loeb Classical Library, 2003.

Povzetek 

Vprašanja tolerance se ta prispevek loteva z analizo štirih figur Antigone, kakor se 
zarisujejo od antične dobe vse do današnjih dni. Od Sofoklejeve tragedije Antigona, v ka-
teri se za ključen pojem—še zlasti Heglove interpretacije—izkaže sprava; do Smoletova
povojne reimaginacije grškega mita v obliki moderne eksistencialne drame, v kateri je An-
tigona prisotna s svojo odsotnostjo, in kjer se vprašanje sprave zastavi v kontekstu po-
vojne Jugoslavije in sodobne Slovenije; pa od  Žižkove brechtovske reinterpretacije staro-
grške drame, kjer je Zbor tisti, ki preseže partikularni etični opoziciji, ki ju zastopata
Antigona in njen nasprotnik Kreon; vse do Grete Thunberg, žive Antigone našega časa, ki
naravnost uteleša nepopustljivo etično držo političnega delovanja. Antigona nam v teh
štirih precej različnih podobah predstavlja štiri možne načine, kako razumeti, obravna-
vati, interpretirati in nenazadnje tudi, kako presekati  paradoksni »gordijski vozel« tole-
rance, ki nam nenehno zastavlja nemogoče vprašanje: »Ali naj bomo tolerantni do netole-
rantnih?« 

Ključne besede
Antigona, Sofokles, Dominik Smole, Slavoj Žižek, Greta Thunberg

167



Summary 

This article addresses the issue of tolerance by analysing four figures of Antigone, as
they are depicted from antiquity to the present day. From Sophocles’ tragedy Antigone, in
which the key concept—especially Hegel’s interpretation—appears to be reconciliation to
Smole’s post-war reimagining of the Greek myth in the form of a modern existential
drama, in which Antigone is present through her absence, and where the question of 
reconciliation is raised in the context of post-war Yugoslavia and modern Slovenia; and
from Žižek’s Brechtian reinterpretation of the ancient Greek drama, where the Chorus is
the one that transcends the particular ethical opposition represented by Antigone and her
opponent Creon, all the way to Greta Thunberg, the living Antigone of our time, who 
literally embodies the unyielding ethical stance of political action. In these four quite 
different images, Antigone presents us with four possible ways to understand, deal with,
interpret and, last but not least, cut through the paradoxical "Gordian knot" of tolerance,
which constantly asks us the impossible question: "Should we be tolerant of the intole-
rant?"

Key words
Antigone, Sophocles, Dominik Smole, Slavoj Žižek, Greta Thunberg

TEMA |  Mirt Komel |  Štiri Antigone in gordijski vozel spravljive tolerance

168



d
5–6/2023

169

Pogoji tolerance 
Sabina Autor

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Toleranco zaznamujejo kontroverze in spori. Rainer Forst konflikt označi za eno
izmed temeljnih značilnosti tolerance, kajti nanj neizbežno trčimo prav na vseh
ravneh ukvarjanja s toleranco.1 Bodisi na ravni opredelitve pojma bodisi na ravni
njenih utemeljitev ter na ravni udejanjanja tolerance kot družbenega ali politi-
čnega načela. Ob tem izpostavi, da je polje, ki ga toleranca obsega, vsaj tako kom-
pleksno in konfliktno, kakor so bile razmere v Angliji 17. stoletja,2 v času, ko je
John Locke napisal Pismo o toleranci. 

1 Rainer Forst, Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines umstritenen Begriffs, Suhrkamp 
Verlag, Frankfurt am Main 2003, str. 12–3.
2 Prav tam, str. 245. 



Sodobne razprave o toleranci se večinoma umeščajo v analitično filozofsko tradicijo,
predvsem v polje etike in politične filozofije. Osredotočajo se na avtentične objekte tole-
rance, njena protislovja in meje, utemeljujejo toleranco kot krepost ali vrednoto itd.  Na
drugi strani pa se skozi historično perspektivo kot širši pojem tolerance umeščajo tudi ra-
zlične prakse.3 Upoštevanje historične zaznamovanosti pojmov je ključno za razumevanje
tudi pri toleranci in ni le nepomembna pritiklina, temveč bistveno določuje tudi sam po-
jem tolerance. Hkrati pa tudi pojem določa oziroma učinkuje na okoliščine svojega trenut-
nega prostora in časa. 

Pojem tolerance je nedvomno otrok novega veka, ki se nato formulira v času razsvet-
ljenstva. Toda idejam in praksam, ki so po učinkih ali strukturi podobne toleranci oziroma
toleriranju, lahko sledimo globoko nazaj v antiko oziroma stari svet. Ta historični okvir
služi običajno za označevanje tolerance v njenem širšem pomenu in ni prepoznan toliko
kot konstitutiven za razvoj in utemeljevanje pojma samega. Toda Forst to tiho podmeno,
da »obdobje antike in srednjega veka predstavlja le manj pomembno predzgodovino tole-
rance«4 ovrže z izčrpnim pregledom osrednjih del avtorjev teh obdobij ter pokaže, da
imata antika in srednji vek bistveno večji vpliv na oblikovanje pojma tolerance, kakor se
jima običajno priznava. Kajti ideja tolerance je resda na novo interpretirana, vendar so se
moderne utemeljitve tolerance v veliki meri navezale na že obstoječe argumente, ki sta jih
že predhodno prispevala prav antika in srednji vek: krščanski motivi ljubezni in usmilje-
nja, ločitev posvetne in duhovne oblasti, ideja svobode vesti in vere, naravnopravna raz-
mišljanja itd.5 Tudi etično držo stoikov, ki označuje vrsto samoobvladovanja in osvoboje-
nosti afektov z namenom doseganja stoiškega ideala – apatije, s katero lahko človek
doseže srečnost oziroma eudamonijo. Čeprav pri stoikih (še) ne gre za specifiko današ-
njega pomena tolerance je obema konceptualizacijama skupna nekakšna samoomejitev
oziroma vzdržnost, ki pri stoikih nastopa v razmerju do samega sebe, pri moderni tole-
ranci pa v razmerju do drugega. 

V tem članku se bomo posvetili dvema pomembnima elementoma tolerance: zadrža-
nju dejanja, ki omogoča razliko v javnem prostoru, in vprašanju meje tolerance. Oba ele-
menta sta sicer klasični topiki razprav o toleranci, vendar se ju ne bomo lotili iz običajnih
perspektiv. Najprej bomo obravnavali mejo tolerance s pomočjo zastavka tolerance Her-
berta Marcuseja, ki predstavlja dragocen prispevek k sodobnim utemeljitvam koncepta
tolerance in ne izhaja iz analitične oziroma liberalne filozofske tradicije ter tako odpira in
omogoča nova področja raziskovanja tolerance izven ustaljenih  pristopov. Nato bomo 
odprli vprašanje zabrisovanja meje med javnim in zasebnim prostorom kot ene izmed
specifik sodobnega časa, ki krči tradicionalni habitat tolerance. Oba vidika preči skupno

TEMA | Sabina Autor |  Pogoji tolerance 

170

3 Michael Walzer  na primer obravnava toleranco v širšem pomenu tako, da sledi primerom praks podobnim toleri-
ranju in tako utemeljuje toleranco predvsem kot modus vivendi. Predmet njegove obravnave, kot poudari, je »mirolju-
bno sobivanje skupin ljudi z različnimi zgodovinami, kulturami in identitetami, kar je tisto, kar toleriranje omogoča«.
Michael Walzer , »O toleranci«, prev. Janez Krek in Sonja Kelšin, v: Problemi, št. 3–4/1998, str. 99.
4 Rainer Forst, Toleranz im Konflikt, str. 125–6.
5 Prav tam.



d
5–6/2023

vprašanje (ne)možnost udejanjanja tolerance v sodobnem svetu in upošteva tudi druge
značilnosti sodobnosti, ne le uveljavljen okvir liberalnih svoboščin in pravic.

na meji tolerance

Opredelitev elementov oziroma jedro pojma tolerance je pravzaprav primarna zamejitev,
ki obsega subjektovo odklonilno stališče do objekta in zadržanje dejanja, torej, da subjekt
ne poseže, kar bi bilo skladno z njegovim stališčem, in seveda v takšno dejanje ni prisiljen.
Pogoji toleranco definirajo in so njena skupna podlaga, da ne postane le skupek opisov po-
samičnih praks in interpretacij oziroma kot poudari Forst, da bi različni »načini uporabe
tolerance bili veljavni kot smiselne predstave, morajo imeti skupno pomensko jedro: in to
je pojem tolerance«.6

Na drugi strani pa mejo tolerance določa prav netoleranca kot njeno nasprotje. Ven-
dar je ob tem pomembno poudariti, da netoleranca ni preprosto simetrično nasprotje tole-
rance, ampak se razlikujeta natanko v že omenjenem elementu zadržanja dejanja. Pri ne-
toleranci je namreč subjektovo delovanje »skladno« s svojim stališčem. Zato je pozicija
subjekta v razmerju do objekta protislovna le pri toleranci, ne pa tudi pri netoleranci. 

Ob protislovju, ki je inherentno jedru pojma tolerance, prostor tolerance zamejuje
tudi protislovje njene »samoukinitve« od koder izhaja zahteva po zamejitvi tolerance do
netolerance. Torej protislovje oziroma možnost, da toleriranje netolerance pripelje do
njene lastne ukinitve, zahteva postavitev meje tolerance, ki jo označuje netoleranca do ne-
tolerance. Slednje je izčrpno obravnavana tematika v okviru razprav o toleranci in ob tem
najpogosteje navajana je utemeljitev Karla Poppra, ki pravi, da bi morali »v imenu tole-
rance« zahtevati pravico do netoleriranja: »Neomejena toleranca nujno vodi v izginotje
tolerance. Če neomejeno toleranco razširimo celo na tiste, ki niso tolerantni, če nismo
pripravljeni braniti tolerantne družbe pred silnimi napadi netolerantnih, potem bodo to-
lerantni in z njimi toleranca uničeni [...].«7 Nezamejeni toleranci torej grozi njena samou-
kinitev oziroma, kakor jo zastavi Herbert Marcuse, postane »sprevržena«. Tako Popper
kot Marcuse, ki se sicer umeščata vsak v povsem drugo miselno in filozofsko tradicijo,

171

6 Forst vpelje metodološko razlikovanje med pojmom in koncepcijami, pri čemer se nasloni na razlikovanje med
pojmom pravičnosti in različnimi koncepcijami pravičnosti Johna Rawlsa. Pojem tolerance tako opredeljuje šest se-
stavnih delov, ki so: komponenta odklonitve (Ablehnungs-Komponente), komponenta dopustitve (Akzeptanz-Kompo-
nente), meja tolerance, komponenta svobodne volje (aus freien Stűcken) in komponenta utemeljevanja tolerance, ki ga
pojem pušča vsebinsko odprtega. Specifične interpretacije teh sestavnih delov pojma so štiri koncepcije: dopustitve
(Erlaubnis-Konzeption), koeksistence (Koexistenz-Konzeption), spoštovanja (Respekt-Konzeption) in vrednosti
(Wertschätzung-Konzeption). Prav tam, str. 31–48. Prim. tudi Rainer Forst, »Toleration: Concept and Conceptions« v:
Mitja Sardoč (ur.), The Palgrave Handbook of Toleration, Palgrave Macmillan 2022, str. 16–19. Podobno opredeli glavne
elemente pojma tolerance tudi John Horton. Cf.:, Toleration v: Edward Craig (ur.), The Shorter Routledge Encyclopedia
of Philosophy, Routledge, London 2005.
7 Karl Popper, The open society and its enemies. Vol. 1, the spell of Plato, Routledge, London 1995, str. 265.



opozorita na nevarnost »radikalnih« in »nazadnjaških« skupin, ki so v družbi sicer manj-
šinske. Toda Marcuse pri tem vpelje pomemben premik in sicer v smeri, da to pomeni ne-
toleranco tudi do »njihovega mišljenja, mnenja in besede«.8 Če je meja tolerance pri Pop-
perju akt nasilja, torej, »da se naša obveza toleriranja manjšine konča takrat, ko manjšina
prične izvajati nasilje«,9 pa Marcuse vidi nevarnost že v širjenju njihovih idej in misli in
jih je zato potrebno zaustaviti, še preden bi ta mogla postati dejavna. Drugi pomemben
Marcusejev premik pa je, da opozori in pokaže tudi na netoleranco samega ustroja družbe
kot zatirajoče ter netolerantne in ki je kot taka v neskladju s samo idejo tolerance. Prav
Marcusejeva izhodiščna ugotovitev eseja Represivna toleranca10 je, da se je toleranca spre-
vrgla, saj »v prvi vrsti služi zaščiti in ohranjanju represivne družbe, če pomaga nevtralizi-
rati opozicijo in delati ljudi neobčutljive za drugačne in boljše oblike življenja [...]«.11

Marcusejeva zastavitev tolerance počiva na idejah, ki jih je razvil že v svojih predhod-
nih delih,12 in se tako umešča v tradicijo kritične teorije frankfurtske šole. Sprevrženost
tolerance, o kateri piše Marcuse, ni v tem, da je sprevržena sama po sebi, ampak je odraz
karakteristike sodobnih družb oziroma pojavna oblika »represivnega značaja razvite in-
dustrijske družbe«, ki jo zaznamuje enodimenzionalnost. Ta izhaja predvsem iz nemožno-
sti oblikovanja opozicij na vseh ravneh družbe. Tako na ravni njenega ustroja kakor tudi
človeka in mišljenja. Spremembe so »osvobajajočo« funkcijo tolerance, to »veliko pridobi-
tev liberalne dobe«, kot pravi Marcuse, sprevrgle na način, da je sicer priznana kot vred-
nota in se udejanja tako, da »hrabri nekonformističnost in sprostitev na področjih, ki puš-
čajo dejanski zatiralski stroj družbe popolnoma nedotaknjen; ali pa ga celo krepijo, tako
da več kot privatno in osebno in zatorej avtentično opozicijo nadomestijo z zadovoljeva-
njem privatnega in osebnega upora.«13 Ta proces represivne desublimacije posameznika
poteka na področjih, ki ustroj družbe pustijo popolnoma nedotaknjen oziroma ga še kre-
pijo. Toda, prav nasprotno, opozori Marcuse pa je francosko razsvetljenstvo v boju proti
absolutistični državi zahtevo po toleranci postavilo kot del prizadevanja za »boljšo obliko
oblasti« in družbe. Ideja tolerance ni bila razumljena relativistično, v smislu priznanja
vseh obstoječih strani, ampak je pomenila »odpravo ene najvplivnejših strani: duhov-
ščine, povezane s fevdalnim plemstvom, ki pa je nestrpnost uporabljalo kot sredstvo go-
spostva.«.14 Vendar se je danes  »politično mesto tolerance« spremenilo, saj »ljudstvo tole-
rira vlado, ki v zameno dopušča opozicijo v okviru, ki ga določajo vzpostavljene oblasti.«15

TEMA | Sabina Autor |  Pogoji tolerance 

172

8 Herbert Marcuse, »Represivna toleranca«, prev. Igor Lukšič, v: Časopis za kritiko znanosti 164–165/1994, str.  112
9 Karl Popper, »Toleration and Intellectual Responsibility«, v: On toleration, S. Mendus in D. Edwards (ur.), Oxford

University Press, New York 1987, str. 19.
10 Prvič je esej izšel leta 1965 v A Critique of Pure Tolerance. Robert Paul Wolff, Barrington Moore, Jr., in Herbert
Marcuse, A Critique of Pure Tolerance, Beacon Press, Boston 1965.
11 Marcuse, »Represivna toleranca«, str. 112.
12 Herbert Marcuse, Um in revolucija. Hegel in nastanek teorije družbe, prev. Zdenka Erbežnik, Božidar Debenjak,
Studia Humanitatis, Ljubljana 2004. One-Dimensional Man: Studies in the Ideology of Advanced Industrial Society,
Beacon, Boston 1964. 
13 Marcuse, »Represivna toleranca«, str. 114.
14 Herbert Marcuse, Um in revolucija. Hegel in nastanek teorije družbe, str. 330.
15 Herbert Marcuse, »Represivna toleranca«, str. 97.



d
5–6/2023

Odprava sedanje »čiste« tolerance« in vpeljava »razlikova(l)ne tolerance« je zoper-
stavitev »škodljivi ideologiji, ki trdi, da je toleranca v tej družbi že institucionalizirana.«16

Marcusejev argument ni argument proti ideji tolerance, ampak proti družbenemu ustroju,
v katerem se toleranca vzpostavlja kot  represivna in  v nasprotju z razsvetljensko idejo.
Ta korak nazaj predvsem k razsvetljenski ideji tolerance, ki sicer ni običajen in značilen
za obravnave tolerance v normativni filozofiji, je pomemben, saj zastavlja idejo tolerance
tako, da ta že v sebi vsebuje zahtevo po netoleranci do netolerance. Tako se ne pojavi po-
treba, da bi bilo potrebno zamejiti toleranco  »zunanje«, da bi preprečili njeno samoukini-
tev, kakor se argumentira v tradiciji liberalnih utemeljevanj tolerance. Razsvetljenska
ideja tolerance, če nekoliko poenostavimo, že vsebuje protislovje hkratnosti dopuščanja
razlike in zavračanja netolerance, hkratni napad na netoleranco in fanatizem in predvsem
upor proti oblasti. Tako Voltaire fanatično netoleranco vidi kot bolezen človeštva: »Kaj je
toleranca? To je privilegij človeštva. Vsi smo zgneteni iz šibkosti in napak vzajemno si od-
puščajmo neumnosti, to je prvi zakon narave. [...] Jasno, vsak posameznik, ki preganja
kakšnega človeka, svojega brata ker ta ni enakega mnenja, je pošast. To ne trpi ugovorov.
Pa vlada, pa magistrati, pa princi, kako bodo oni ravnali s tistim, ki ima drugačen kult kot
oni?«17 Pri tem velja opozoriti, da razsvetljensko utemeljevanje tolerance ni enoznačno in
da je značilnost razsvetljenstva predvsem nesoglasje.18 Vendar je v nadaljevanju pomem-
ben predvsem ta vidik hkratnosti zahteve po toleranci kot emancipatorni ideji, ki že vse-
buje hkrati tudi zahtevo po netoleranci do zatiranja in preganjanja, saj se zdi, da je nekako
podlaga prav Marcusejevi zastavitvi. 

Marcuse se loti obravnave tolerance podobno kakor Max Horkheimer in Theodor W.
Adorno obravnave razsvetljenstva: »svoboda v družbi ( je) neločljiva od razsvetljujočega
mišljenja«, toda »pojem prav tega mišljenja nič manj kot konkretne zgodovinske oblike,
družbene institucije, s katerimi je prepleten, že vsebuje klico tistega nazadovanja, ki se
danes dogaja povsod. Če razsvetljenstvo ne vzame nase refleksije o teh nazadujočih mo-
mentih, zapečati lastno usodo.«19 V razsvetljenstvu je tako ves čas prisoten tudi protiraz-
svetljenski, nazadnjaški moment, ki ob odsotnosti refleksije prevlada: »Ne da bi hvalnice
razsvetljenstvu morda postale neresnične, temveč se je njihova resnica izvotlila, na dan je
prišla njena nasprotna plat.«20 Horkheimer in Adorno v tem ne vidita »konzerviranja pre-

173

16 Prav tam, str. 114.
17 Voltaire, Filozofski slovar, prev. Aljoša Karavanja, Založba Krtina, Ljubljana 2020, str. 339–40. Prav tako njegova
razprava O toleranci, kjer je podrobno opisal primer preganjanja Jeana Calasa in njegove družine, ne predstavlja le dra-
gocenega dokumenta boja proti nestrpnosti, temveč tudi stave, da je to tudi boj za pravičnost.
18 Tzvetan Todorov posebej poudari, da razsvetljenstvo »ni bilo toliko doba konsenza, kolikor doba debate«. Tzvetan
Todorov, »Duh razsvetljenstva«, prev. Katja Zakrajšek, v: D'Alabert in Diderot, Uvod v Enciklopedijo. Tzvetan Todorov,
Duh razsvetljenstva, Studia humanitatis, Ljubljana 2009, str. 137–8. Tudi Galeotti opozori na razliko v razumevanju tole-
rance in da »tako Paine kakor Kant trdita, da se toleranca vselej navezuje na samovoljno in despotsko oblast, listina pra-
vic, ki je osnova liberalnih ustav, pa nudi ustreznejšo rešitev problemov, ki so v korenu tolerance.« Anna Elisabetta 
Galeotti, Toleranca. Pluralistični predlog, str. 15.
19 Max Horkheimer in Theodor W. Adorno, Dialektika razsvetljenstva. Filozofski fragmenti, prev. Studia humanitatis,
Ljubljana 2002, str. 13.
20 Božidar Debenjak, »Urok razsvetljenstva in njegova dialektika«, v: Max Horkheimer in Theodor W. Adorno, Dia-
lektika razsvetljenstva. Filozofski fragmenti, str. 292.



teklosti«, temveč »izpolnitev preteklega upanja«, ki ga nosi neka ideja oziroma pojem.21

Pomen Marcusejevega prispevka namreč ni v goli vpeljavi razlikovalne tolerance, temveč
prav v njeni zastavitvi. Toleranco utemeljuje kot emancipatorno idejo, ki s svojo protislov-
nostjo ves čas hodi po robu in ji nenehno preti zdrs v svoje nasprotje – netoleranco. Mar-
cuse pri tem izhaja iz dialektične podlage kjer »celota določa resnico – ne v smislu, da je
celota pred ali nad svojimi deli, temveč da njena struktura in funkcija določata vsako po-
sebno stanje in odnos. Tako v represivni družbi celo naprednim gibanjem preti, da se spre-
vrnejo v svoje nasprotje, kolikor sprejmejo pravila igre.«22 oziroma »če vztrajanje pri do-
brih plateh ni preseženo v negativni celoti, poveličuje svoje lastno nasprotje: nasilje«.23

Skratka Marcusejeva kritika tolerance ni preprosta zavrnitev tolerance v smislu odprave
načela tolerance kot tistega načela, ki »služi« opravičevanju obstoječe družbe in utrjeva-
nju obstoječih represivnih in nepravičnih družbenih razmerij in prav tako ne vpeljuje no-
vega pojma, ki bi »nadomestil« liberalno idejo tolerance. Prav nasprotno, toleranca je in je
vselej bila s svojo protislovnostjo »osvobajajoče« načelo, ki zahteva nenehno refleksijo,
tudi družbe kot polja njenega udejanjanja, kar se je in se še posebej kaže v pogojih sodobne
družbe.

Prostor(i) tolerance 

Če je vprašanje protislovnosti tolerance razpravam o toleranci osrednje, je na drugi per-
spektiva prostora tolerance obravnavana pretežno posredno in sicer v okviru vprašanj ob-
jektov tolerance, oziroma njene prakse ter načela ločitve javnega in privatnega prostora. 

Objekti tolerance se načeloma razvrščajo na pristne in nepristne oziroma banalne.
Slednji se nanašajo na primere privatne sfere, k pravim oziroma klasičnim objektom pa
prištevamo tiste, ki zadevajo različna prepričanja ali nazore in s katerimi subjekti vsto-
pajo v javnost  oziroma polje političnega ali pa se z njimi toleranca utemeljuje kot krepost.
Zato, ko govorimo o prostoru tolerance, ne govorimo le o fizičnem javnem, ampak tudi o
prostoru kot javnem prostoru skupnih pravil ali skupnosti. Toda zdi se, da večina razprav
nekako izhaja iz predpostavke, kjer je področje javnega in zasebnega jasno formulirano in
nanj družbene in politične spremembe v zadnjih stotih letih niso kaj bistveno vplivale. V
zvezi s spremembami javnega prostora Robert Pfaller v svoji knjigi Umazano sveto in čisti
um opozori na pomembno značilnost sodobnosti: 

»V pogojih postmodernega relativizma se je ta tendenca odločilno okrepila. Zato se
zdi, da so Senettova spoznanja prav danes dosegla svoj polni pomen: po difamaciji uma, ki

TEMA | Sabina Autor |  Pogoji tolerance 

174

21 Max Horkheimer in Theodor W. Adorno, Dialektika razsvetljenstva. Filozofski fragmenti, str. 11 in 13.
22 Herbert Marcuse, »Represivna toleranca«, str. 98.
23 Horkheimer in Adorno, Dialektika razsvetljenstva. Filozofski fragmenti, str. 237.



d
5–6/2023

je tako ali drugače povezan s pretenzijami po občem, nam je preostala le še ekstremno
narcistična, egocentrična kultura. Njen kategorični imperativ se glasi: ne dopuščati niče-
sar, kar se v popolnosti ne prekriva z lastnim jazom (oz. z njegovo idealizirano podobo).
Vse ostalo je občuteno kot 'odtujitev' ali 'heteronomija'. Že Sennett pa je podvomil o tem,
ali ta zaustavitev dejansko pomeni osvoboditev, in videti je, da mu izkustvo, ki je odtlej po-
stalo bogatejše, zelo izrazito pritrjuje.«24

Kot poudarja Pfaller,  ima v današnjem svetu »'avtentična' privatna oseba« prednost
pred javno figuro, saj odločilni kriterij presoje postaja vse bolj vprašanje, kaj ta oseba, do-
godek »pomeni zame«?25 Avtentični posameznik tako postaja merilo sveta in v tem svetu
intimne kulture, ki slavi posameznikovo avtentičnost, je lahko dopuščeno le tisto, s čimer
se lahko polno identificiramo. Toda, če je zame sprejemljivo, le kar je lahko predmet moje
polne identifikacije, kako lahko znotraj takšnega horizonta mislim nekoga ali nekaj po-
vsem drugega, kar je mogoče doživeti le »na distanci do jaza«? Z razmahom avtentičnosti
in opustitvijo vloge, ki jo »odigram« v javnosti, se tako izgublja izkušnja drugosti, nečesa
meni tujega, ki je zame mogoče povsem nesprejemljivo, če ne vsaj nelagodno, pa vendar je
po svoje del mojega sveta. Natanko ta »neosebna« vloga, pravi Pfaller, bi lahko bila merilo
civiliziranost kulture: »do katere mere je namreč kultura to neosebno – to, česar posamez-
niki sami na sebi ne morejo vpisati v polno identifikacijo – pripravljena vrednotiti kot ne-
kaj občega in slaviti kot nekaj, kar je družbi v veselje.«26 Nemožnost »polne identifikacije«
je pravzaprav vzpostavitev razlike, kakršna se vzpostavlja tudi s toleranco. Kajti prav ne-
skladje med subjektom in objektom tolerance, ki je subjektovo odklonilno stališče do ne-
česa zanj nesprejemljivega, je eden izmed temeljnih pogojev tolerance, ki mu nato sledi še
dopustitev na ravni dejanja. Za pojem tolerance je ob odklonitvi bistveno zadržanje deja-
nja oziroma dopustitev navkljub nestrinjanju z objektom. Toleranca je tako, z dejanjem
odpovedi dejanju zavrnitve drugega subjekta, ki je nosilec objekta tolerance, hkrati proces
vzpostavljanja subjektove distance.27

Podobno kot Marcuse, ki pravi, da hrabrenje nekonformizma na področjih, ki pa puš-
čajo represivni značaj družbe popolnoma nedotaknjen, tudi Pfaller trdi, da če je dopuš-
čeno samo tisto, »česar si v celoti želimo, in nič drugega, tedaj je v resnici dopuščeno zelo,
zelo malo«.28 Ob tem je treba pravzaprav dodati, da ni le »nam« dopuščeno zelo malo, am-

175

24 Robert Pfaller, Umazano sveto in čisti um, prev. Simon Hajdini in Tadej Troha, Društvo za teoretsko psihoanalizo,
Ljubljana 2009, str. 209–210.
25 Prav tam, str. 209.
26 Prav tam, str. 212.
27 Janez Krek na primer opredeli toleranco kot »zapoved dejanja odpovedi dejanju«, katere »cilj je prehod v dejanje
kot meja med besedo in dejanjem«. Janez Krek, »Človekove pravice, kot prisila in kot struktura strpnosti«, v: Problemi
3–4/1998, str. 172.
28 »Domnevni hedonizem naše kulture ni nič drugega kot imperativ totalne samozakonodaje oz. konformnosti« z ja-
zom: ta kultura posameznike vzpodbuja, naj si vzamejo vse, kar si sami v celoti želijo – ali drugače, vse, kar lahko v po-
polnosti uskladijo s svojo samopodobo. Tako govori: 'Če si nekaj zares in do dela želiš, potem ti tega nihče ne sme prepo-
vedati. Vzemi si, go for it!' Sprva to morda zveni osvobajajoče. A potrebno je vedeti, kaj gre pri tem v izgubo. Kajti razen
tega, kar si docela želijo in pozdravljajo, posameznikom ni nič dopuščeno. Čemur ne morejo pritrjevati v celoti in vselej,
temveč morda le delno, občasno ali pod določenimi pogoji. (denimo v spremstvu drugih), tistemu se morajo odpovedati.
Zato nič ni bolj represivno kot družba, ki legitimnost zahtev postavlja v odvisnost od konformnosti z jazom.« Pfaller,
Umazano sveto in čisti um, str. 241.



TEMA | Sabina Autor |  Pogoji tolerance 

176

29 Prav tam, str 241.
30 Slavoj Žižek, Paralaksa, Društvo za teoretsko psihoanalizo, Ljubljana 2007, str. 118.  Prim. Pfaller, Umazano sveto
in čisti um, str. 226 in 241.
31 Robert Pfaller, Umazano sveto in čisti um, str. 224.
32 Prav tam, str. 211.

pak tudi drugim, ki se »znajdejo« v privatnosti »moje avtentičnosti«. V tej »postmoderni
svobodi intimnih kultur«, kakor pravi Pfaller, »politični non-izem proizvaja gole non-ci-
toyens, ki nenehno proizvajajo substrakcije v javnem prostoru: ljudi vzpodbuja k temu, da
iz javnega prostora odstranijo vse tisto, kar jim ni domače iz njihove privatnosti.«29 Pri
tem pa me nadleguje že sama pojavnost drugega, ki se vselej znajde v moji privatnost. V
tem smislu je opredelitev Slavoja Žižka, da je poanta tolerance danes v tem, da me drugi
ne nadleguje, točna.30 Z razmahom intimnosti v javnem področju se ne briše le ločnica
med javno in zasebno sfero, ampak se spreminja sama struktura javnega prostora in s tem
tudi političnega.

Vprašanje, ki se na tem mestu postavi, je, ne le kako je danes sploh možna toleranca,
ampak kako sploh razumeti toleranco, ko pa smo soočeni z drastičnim krčenjem območja
javnega, ki je njen primarni habitat? Toleranca namreč potrebuje javnost, da je smiselna.
Teatralična razsežnost javnega življenja, kakor pravi Pfaller, je razsežnost, ki so jo za-
hodne kulture razvijale vse od renesanse dalje in kjer je vsakomur bilo dopuščeno, da je
postal igralec za druge.31 Tej isti tradiciji pravzaprav pripada tudi toleranca. Dopuščanje
zame nesprejemljivega, je prav tako po svoje vloga, ki zahteva, da za nastop v polju javnega
pustim intimo v objemu zasebnega. Le tako je možna vzpostavitev razlike in sobivanje z
neznosnostjo drugega sploh možno. V tem postanem »državljan« in ne v razkazovanju
svoje avtentičnosti. Bodisi, če je razlog ali utemeljitev tolerance instrumentalno pragma-
tična, se pravi »zaradi miru« ali »manjše škode« ali iz etičnih in drugih razlogov, kakor so
spoštovanje človekovih pravic, ali zaradi liberalne ideje svobode. V odpovedi dejanju, ki bi
bilo v skladu z mojim prepričanjem, je torej svoboda za drugega in seveda obratno, tudi
zame. Na to nakazuje tudi spor v njenem objektu, ki ga toleranca ne odpravi ali razreši,
temveč ga z aktom zadržanja ohranja. Tolerančno držo pa težko zavzamem kot »avtenti-
čni« posameznik, ki zahteva določeno skladnost, »kajti s čimer se ni mogoče polno identi-
ficirati, vse, kar se nekoliko izmika soglasju z lastno samopodobo, na ta način, le še v
mnogo večji meri postane predmet zavračanja«.32

Ker v času avtentičnega posameznika »igranje« družbenih vlog preprosto ni več zaže-
leno oziroma je vse težje in ker je polje javnega oziroma političnega vse bolj prežeto s pri-
vatnostjo posameznikov, postaja konfrontacija razlik, ki jih zagotavlja liberalni družbeni
okvir, tudi precej bolj izostrena. Radikalizacija družbe z zaostritvijo konfliktov in razma-
hom populističnih političnih subjektov gre zagotovo z roko v roki tudi s krčenjem javnega
prostora. Ob tem in onkraj bogate tradicije in razprav o toleranci kot eminentnem filozof-
skem problemu, je namreč toleranca danes večinoma zreducirana na prazno parolo politi-
čnih elit. In kot plehek odgovor na slednje se pojavlja običajna pavšalna zavrnitev tole-
rance kot neustreznega oziroma nezadostnega načela za »reševanje« družbenih oziroma



d
5–6/2023

političnih problemov. Na drugi strani pa smo priča nenehnemu pridiganju napačnega tol-
mačenja ideje tolerance kot kimajočega trepljanja po ramenih enakomislečih ali kot na-
čela, po katerem sprejemamo »drugega« iz vzgibov humanitarnega paternalizma. Vse to,
seveda lahko moralistično odpravimo z zamahom roke, češ, da gre pri tem za posledico
ignorance in splošnega »antiintelektualnega« razpoloženja današnjega časa. Marcusejeva
zastavitev tolerance, ki smo jo izpostavili zgoraj, je pogosto neupravičeno označena in od-
pravljena za preteklo specifiko njegovega časa in prostora. Toda prav nasprotno, ne le, da
so se družbene karakteristike druge polovice 20. stoletja v današnji postfordistični in in-
formacijsko vse bolj razviti družbi še jasneje izostrile, namreč tako takrat kakor danes
polno določajo tudi način udejanjanja tolerance. Marcusejevo utemeljevanje ideje tole-
rance, ki se »spet pojavlja kot tisto, kar je bila na začetku, ob svitu novega veka: kot pri-
stranski cilj, prevratniški, osvobajajoči pojem in praksa. In obratno, kar se danes razglaša
in prakticira kot toleranca, v mnogih najučinkovitejših oblikah služi zatiranju«.33 Prav ta
zastavitev tolerance kot emancipatorne ideje, ki pa hkrati vselej lahko zdrsne v brezno ne-
tolerance je izhodišče razmisleka o toleranci ne toliko iz perspektive svobode, ampak bolj
v smeri dejanske pravičnosti kot opozicije obstoječim družbenim konstelacijam.34

literatura:
Forst, Rainer: Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines umstritenen Begriffs, Suhr-
kamp Verlag, Frankfurt am Main 2003. 
Forst, Rainer: »Toleration: Concept and Conceptions« v: Mitja Sardoč (ur.), The Palgrave Handbook of To-
leration, Palgrave Macmillan 2022, str. 11–20.
Galeotti, Anna Elisabetta: Toleranca. Pluralistični predlog, prev. prev. Tone Dolgan, Založba Krtina, Lju-
bljana 2009.
Horkheimer, Max in Adorno, Theodor W., Dialektika razsvetljenstva. Filozofski fragmenti, prev. Seta
Knop, Mojca Kranjc, Rado Riha, Studia humanitatis, Ljubljana 2002.
Krek, Janez: »Človekove pravice, kot prisila in kot struktura strpnosti«, v: Problemi 3–4/1998, str. 172.
Marcuse, Herbert: One-Dimensional Man: Studies in the Ideology of Advanced Industrial Society, Beacon,
Boston 1964  
Marcuse, Herbert: »Represivna toleranca«, prev. Igor Lukšič, v: Časopis za kritiko znanosti 164–165/1994,
str. 97–118.
Marcuse, Herbert: Um in revolucija. Hegel in nastanek teorije družbe, prev. Zdenka Erbežnik, Božidar De-
benjak, Studia Humanitatis, Ljubljana 2004. 

177

33 Herbert Marcuse, »Represivna toleranca«, str. 97.
34 Tudi Galeotti opozori, da gre pri vprašanjih tolerance, kjer se na prvi pogled zdi predmet spora svoboda izražanja,
vselej za probleme enakosti, nediskriminacije in vključitve«. Anna Elisabetta Galeotti, Toleranca. Pluralistični predlog,
str. 28. In navsezadnje je Voltaire prav tako preganjanje in netoleranco do Jeana Calaisa in njegove družine obravnaval v
luči vprašanja pravičnosti in ne svobode vesti.



Pfaller, Robert: Umazano sveto in čisti um, prev. Simon Hajdini in Tadej Troha, Društvo za teoretsko psi-
hoanalizo, Ljubljana 2009.
Popper, Karl: The Open Society and Its Enemies. L. 1, The Spell of Plato, Routledge, London 1995.
Popper, Karl: »Toleration and Intellectual Responsibility«, v: On toleration, S. Mendus in D. Edwards (ur.),
Oxford University Press, New York 1987, str..
Voltaire: Filozofski slovar, prev. Aljoša Karavanja, Založba Krtina, Ljubljana 2020.
Todorov, Tzvetan: »Duh razsvetljenstva«, prev. Katja Zakrajšek, v: D'Alabert in Diderot, Uvod v Enciklope-
dijo. Tzvetan Todorov, Duh razsvetljenstva, Studia humanitatis, Ljubljana 2009, str. 137–228.
Walzer, Michael: »O toleranci«, prev. v: Problemi 3–4/1998, str. 97–138.
Žižek, Slavoj: Paralaksa, Društvo za teoretsko psihoanalizo,  Ljubljana 2004.

TEMA | Sabina Autor |  Pogoji tolerance 

178



d
5–6/2023

179

bog, bela rasa in virus:
medijska nestrpnost,

beli supremacizem 
in rasizem v analizi

primera 
Boris Vezjak

STRPnOST in nESTRPnOST DAnES: nOVE DRUžbEnE DilEME

Tednik Demokracija, blizu tedaj vladajoči stranki SDS, je 3. decembra 2020 obja-
vil zapis »Presežki 5«, ki ga je podpisal Aleksander Škorc, njihov stalni kolumnist.
Avtor je v njem zagovarjal klasični rasizem, tudi pri nas vedno bolj popularen in
politično podprt beli supremacizem, ki tipologizira rase z biološkim determiniz-
mom in pri tem sledi hierarhiji s sklicevanjem na fenomen čistosti in etničnosti;
tokrat avtor temu dodaja še nianse verskega rasizma. V njem je Škorc zelo jasno
in nazorno zapisal naslednje trditve: Bog je na strani bele rase. Še več, Jezus je
nujno belopolt. Ker je neskončno pravičen, bo Bog, očitno pravcati ksenofob, do-
bro poskrbel, da bodo migranti iz nepojasnjenih razlogov zboleli in umrli, kajti
on pozna tak mikroorganizem, ki bo poskrbel za iztrebljenje – le kdo, če ne on.
Božji virus je selektiven, zato bo pobralo le določene ljudi določene rase, elimina-
cija bo uspešna, podobna izruvanju plevela, izkoreninjenju plesni in obravnavi
naravnih škodljivcev. Kajti Bog že ve, kateri ljudje so škodljivi.



V domači javni razpravi se veliko posvečamo začaranemu krogu odnosa med mediji, več-
krat politično vodenimi, širjenju nevarnih sovražnih idej in neučinkovitosti ustavljanja so-
vražnega govora, v tem primeru rasizma. Je nestrpnost v kazenskopravnem smislu lahko
tudi posledica slabe pregonljivosti nestrpnih ravnanj? V spektru porasta sovražnega go-
vora v zadnjih letih se zdi, da v Sloveniji posebej ne napredujemo, čeprav so kazniva deja-
nja zaradi nestrpnosti med najhujšimi oblikami diskriminacije in predstavljajo temeljno
kršitev temeljnih človekovih pravic. Ponižujejo žrtve in postavljajo pod vprašaj zavezanost
odprte družbe pluralizmu in človekovemu dostojanstvu. Poleg tega, čeprav ne vedno, so
običajno storjena proti ranljivim skupinam, ki so že doživele določeno obliko družbene di-
skriminacije. Pomanjkanje učinkovitega odziva organov spodbuja storilce k ponovnim
kaznivim dejanjem ter še bolj odtujuje žrtev in njeno skupnost. To pa lahko spodkoplje
širšo socialno kohezijo, saj so skupnosti nastrojene druga proti drugi in izzivajo povračilne
napade. V skrajnem primeru lahko kazniva dejanja prerastejo v državljanske nemire, če jih
pristojni organi ne priznajo in obravnavajo. Med vsemi tovrstnimi dejanji je najbolj ver-
jetno, da bodo kazniva dejanja iz sovraštva povzročila ali še povečala napetosti, ki lahko
sprožijo večje rasne konflikte v skupnosti, državljanske nemire in celo vojno. 

Če se želimo boriti za strpnost, se bomo nujno morali proti sovražnemu govoru, kajti
nestrpnost je danes nesporno tudi kazenskopravna kategorija. Ker se širi preveč nemo-
teno, jo večkrat zaznavamo kot sovražni govor in ta bi moral biti z zakonom prepovedan –
toda kaj to pomaga, če vrh slovenskih tožilcev občasno pove, da sovražni govor pri nas ni
kaznivo dejanje! Hkrati se velikokrat zgodi, da ga ne znamo niti konceptualno zamejiti, za-
radi česar sem na drugem mestu predlagal ločnico v razpravi, ki bi ga razdelila na sovražni
in sovraštveni govor. Sam ocenjujem, da ne znamo preganjati niti sovražnega govora, če-
prav je ta kazenskopravno opredeljen tudi kot kaznivo dejanje. In ker še večjo težavo pred-
stavlja sovraštveni govor, ki ga sam razumem kot govorico sovraštva v družbi, ki preprosto
ni kazniva in pregonljiva, takšnega pa je neprimerno več, bi nas moralo skrbeti dvojno: naj-
prej zato, ker nismo rešili težave niti v majhnem vrtičku, v katerem bi morali sovražni go-
vor kazensko zakoličiti, hkrati pa tudi ne v velikem vrtu, v katerem sovraštvenega govora
ne moremo kazensko preganjati, a bi ga z različnimi sistemskimi rešitvami vendarle nujno
morali omejevati. Namen tega prispevka je z analizo primera rasizma v tedniku Demokra-
cija pokazati, kako se nevarno oddaljujemo od principov strpnosti v družbi, kako nestrp-
nost racionaliziramo, medijsko normaliziramo in s tem resno ogrožamo demokracijo. 

bog kot rasist

Povrnimo se nazaj k primeru Škorčeve kolumne in njegovim rasističnim poantam (Vez-
jak, 2020a). Ključ je v beli rasi, ki jo ima Bog pač raje, zato bo virus to »najnaprednejšo
raso« obvaroval pred uničenjem – ker je pač dobrotljiv. Je torej Bog rasist, se sprašuje av-

TEMA |  Boris Vezjak |  Bog, bela rasa in virus: medijska nestrpnost, beli supremacizem in rasizem v analizi primera

180



d
5–6/2023

tor, ki je s tem breme odgovornosti prevalil nanj? Nikakor, kajti tudi človek pač iztreblja.
In če Bog že ne more biti rasist, saj poskrbi za redčenje ljudi, zakaj bi bil človek? To je v
njegovi naravi, rad iztreblja živalske in rastlinske vrste – in res kar uspešno. Kajti ne gre za
rasizem, se brani avtor, gre le za očiščenje v obliki milijonov smrti, prav takšna pa je ne-
dolžna odstranitev plevela. Srhljiva metafora iztrebljanja, ki nas neposredno spomni
na Endlösung in holokavst, pa tudi rabo metafor v Mein Kampfu, potem avtorja ne ustavi,
daje mu dodatno motivacijo. Zanj je bela rasa kot dober pridelek, ki mora zrasti, zato ga
moramo zaščititi – je naprednejša in iztrebljanje drugih je posledično nujno. Tu se avtor
poskuša zavarovati, Škorc namreč zdaj govori o iztrebljanju ne zgolj drugih ras, temveč
nevarnosti, da bo iztrebljena sama: belopolti iztrebljajo zato, da sami ne bi bili iztrebljeni.
K temu potem doda še »duhovnostni« moment, vse se dogaja po nekem postopku, kjer bo
350 milijonov ljudi izbranih, da končno napredujejo in se kot napredne duše prebijejo v
Zlato dobo. Večina teh bo kajpak sestavljena iz bele rase, kajti krščanstvo je zavezano njej,
končno je bil tudi Jezus bele polti, ne pa črn ali rumen. Ko se bo Bog razodel, in apokalipse
se moramo veseliti in biti hvaležni zanjo, bo jasnega več.

Opazimo lahko več primerov, ko slovenska družba tovrstnih rasizmov in supremaciz-
mov ne sankcionira. Na podoben način, kot smo postali neobčutljivi na sovražni govor in
sejanje sovraštva, se tudi rasističnih domislic velikokrat ne dotaknemo. Zato sem kasneje
podal ovadbo zoper kolumnista Demokracije Aleksandra Škorca in odgovornega urednika
Demokracije Jožeta Biščaka zaradi suma storitve kaznivega dejanja javnega spodbujanja
ali razpihovanja sovraštva, nasilja ali nestrpnosti (297. člen KZ-1). Kaj me je motiviralo?
Na podlagi zapisa v tedniku Demokracija, na podlagi medijsko izpostavljenih primerov, ko
državni tožilec ali tožilka niso samoiniciativno in po lastni presoji začeli kazenskega po-
stopka v podobnih primerih, na podlagi medijske izjave Vrhovnega državnega tožilstva v
danem primeru, da pristojni za uvedbo pregona zaradi javnega govora, ki spodbuja sovra-
štvo, nasilje ali nestrpnost, niso prejeli nobene kazenske prijave, ne oni ne na pristojnem
ljubljanskem okrožnem tožilstvu (podatek iz Večera, 18. 7. 2019, avtorica Kristina Božič),
ter na podlagi obljub generalnega državnega tožilca Draga Škete ob prevzemu funkcije, da
bo ena od njegovih prednostnih nalog tudi pregon sovražnega govora, sem avtor teh vrstic
podal kazensko prijavo zoper kolumnista Demokracije in njenega odgovornega urednika
zaradi suma storitve kaznivega dejanja javnega spodbujanja sovraštva, nasilja in nestrp-
nosti po 297. členu Kazenskega zakonika RS. V obrazložitvi sem navedel, da je Škorc z na-
slovom »Presežki 5« (3. december 2020, stran 6) med drugim zapisal:

»Ker se bela rasa ne zmore obraniti pred navalom nekaterih ras, bo Bog ustvaril virus, ki bo najna-
prednejšo raso rešil pred uničenjem.«

»Priseljenci drugih ras denimo imajo v sebi precej več radija in dovolj je ustvariti mikroorgani-
zem, ki napada le priseljence. Zgodilo se bo torej, da bodo migranti nepojasnjeno zbolevali in umi-
rali, saj bo Bog ustvaril tak mikroorganizem, ki ne bo prenašal njihove DNK. Mogoče je torej
ustvariti tak virus, zaradi katerega zbolevajo le določeni ljudje, rase, skupine ljudi določenih last-
nosti. Ciljna eliminacija, skratka. Tako kot se ljudje ciljano spravijo na določene vrste naravnih
škodljivcev, plesni, plevelov itd., se lahko Bog spravi na določeno vrsto škodljivih ljudi.«

181



»Je Bog torej rasist? Ravno toliko kot ljudje, ki iztrebljajo določene, njim škodljive živalske in rast-
linske vrste. Ne gre za rasizem, gre za očiščenje. Odstranitev plevela.«
»Velika večina pa, logično, le izhaja iz bele rase, saj je bilo tej rasi dano krščanstvo in s tem mož-
nost duhovnega napredka. Tudi Jezus je bil bel. Z razlogom«.

Sovraštvo kot kaznivo dejanje

V Ustavi Republike Slovenije je v 63. členu za potrebe regulacije sovražnega govora zapi-
sano, da je prepovedano spodbujanje k narodni, rasni, verski ali drugi neenakopravnosti
ter razpihovanje narodnega, rasnega, verskega ali drugega sovraštva in nestrpnosti. Po -
dobno je v Kazenskem zakoniku v 297. členu opredeljeno, da se za spodbujanje in razpiho-
vanje sovraštva, nasilja ali nestrpnosti, ki temelji na narodnostni, rasni, verski ali etnični
pripadnosti, spolu, barvi kože, poreklu, premoženjskem stanju, izobrazbi, družbenem po-
ložaju, političnem ali drugem prepričanju, invalidnosti, spolni usmerjenosti ali katerikoli
drugi osebni okoliščini, določa zaporna kazen do dveh let. 

Tako sovraštvo kot nestrpnost sta torej kaznivi dejanji, če sta usmerjeni bodisi proti
skupinam ali proti konkretnim posameznikom. Podobno spodbujanje narodne, rasne, ver-
ske, spolne ali kakršnekoli druge neenakopravnosti, sovraštva ali nestrpnosti prepoveduje
tudi Zakon o medijih (2006, člen 8), vendar pa ta zakon ne določa sankcij v primeru krši-
tev tega člena. Sankcioniranje je predvideno v 47. členu omenjenega zakona zgolj v prime-
rih, ko gre za spodbujanje rasne, spolne ali narodnostne diskriminacije in verske ali politi-
čne nestrpnosti v oglasih (Motl in Bajt, 2016). Na ravni Evropske unije je medijska
dejavnost omenjena v Direktivi o avdiovizualnih medijskih storitvah. Slednja naj bi med
drugim učinkoviteje obravnavala sovražni govor ter hkrati okrepila neodvisnost nacional-
nih regulativnih organov. 

Vendar se je v zadnjih desetletjih pokazalo, da so množični mediji eden ključnih ele-
mentov za ustvarjanje in reprodukcijo sovražnega govora. Še zlasti močni so novi druž-
beni mediji in spletna okolja, kot so forumi, blogi in klepetalnice, v katerih lahko ljudje
tudi na anonimne načine izražajo nestrpnost in sovraštvo (Vezjak in Sardoč, 2016). Ned-
vomno svoboda izražanja predstavlja eno osnovnih državljanskih svoboščin. Pogosto jo
povezujemo s sodobnim pojmovanjem državljanstva, kakor tudi z načeli demokratične
družbe. Zgodovina in izkušnje družbe nakazujejo, da je določena omejitev svobode izraža-
nja legitimna varovalka pred izražanjem določenih nestrpnosti in sovraštev. Prav iz tega
razloga je omejevanje določenih vidikov svobode govora, kot je spodbujanje sovraštva, ra -
sizma, nestrpnosti in drugih diskriminatornih praks, v zakonodaji številnih evropskih
držav urejeno tako, da se sovražni govor preganja. 

297. člen Kazenskega zakonika pravi, da »kdor javno spodbuja ali razpihuje sovraštvo,
nasilje ali nestrpnost, ki temelji na narodnostni, rasni, verski ali etnični pripadnosti,
spolu, barvi kože, poreklu, premoženjskem stanju, izobrazbi, družbenem položaju, politi-
čnem ali drugem prepričanju, invalidnosti, spolni usmerjenosti ali katerikoli drugi osebni

TEMA |  Boris Vezjak |  Bog, bela rasa in virus: medijska nestrpnost, beli supremacizem in rasizem v analizi primera

182



d
5–6/2023

okoliščini, in je dejanje storjeno na način, ki lahko ogrozi ali moti javni red in mir, ali z
uporabo grožnje, zmerjanja ali žalitev, se kaznuje z zaporom do dveh let.« V naslednjem
odstavku pa nadaljuje: »Enako se kaznuje, kdor na način iz prejšnjega odstavka javno širi
ideje o večvrednosti ene rase nad drugo ali daje kakršnokoli pomoč pri rasistični dejavno-
sti ali zanika, zmanjšuje pomen, odobrava, opravičuje, smeši ali zagovarja genocid, holo-
kavst, hudodelstvo zoper človečnost, vojno hudodelstvo, agresijo ali druga kazniva dejanja
zoper človečnost, kot so opredeljena v pravnem redu Republike Slovenije.«

Kolumnist tednika Demokracije je po mojem mnenju počel ravno to, javno spodbujal
in razpihoval sovraštvo in nestrpnost s tem, ko je širil versko oblikovano idejo o večvred-
nosti ene rase nad drugo, v tem primeru bele rase nad vsemi drugimi, na vse pretege opra-
vičeval njeno superiornost, širil idejo iztrebljanja drugih ras, te označil za škodljive, pri-
merjal iztrebljenje drugih ras z »običajno« obravnavo naravnih škodljivcev, plesni in
plevela, kar pomeni, da jih je primerjal s plevelom, izražal prepričanja, da bo Bog poskrbel
za virus, ki bo s pomočjo mikroorganizmov deloval in bodo zato posledično ljudje napa-
čnih ras zboleli in eliminirani. Belo raso nadalje povezuje s krščanstvom in idejo na-
predka, kar pomeni, da nesporno izpostavlja sicer zgrešene in napačne vidike, s katerimi
je zanj določena rasa večvredna od vseh drugih, česar ne omili niti nekaj poskusov obča-
sne relativizacije, npr. da so tudi v beli rasi navzoči »najslabši«. Zato po moje, pravim v
ovadbi, ne more biti dvoma, da je avtor širil idejo belega supremacizma in jo kombiniral s
prepričanji o nekakšni božji volji, ki supremacizem, vključno z iztrebljenjem drugih ras,
avtomatično podpira.

297. člen KZ-1 nadalje navaja naslednje: »Če je dejanje iz prejšnjih odstavkov stor-
jeno z objavo v sredstvih javnega obveščanja ali na spletnih straneh, se s kaznijo iz prvega
ali drugega odstavka tega člena kaznuje tudi odgovorni urednik oziroma tisti, ki ga je na-
domeščal, razen če je šlo za prenos oddaje v živo, ki ga ni mogel preprečiti, ali za objavo na
spletnih straneh, ki uporabnikom omogočajo objave vsebin v dejanskem času oziroma
brez predhodnega nadzora.« Kakor izhaja iz kolofona Demokracije (3. december 2020,
stran 4) je bil na dan objave omenjenega besedila glavni in odgovorni urednik Demokra-
cije Jože Biščak, njegov namestnik pa Metod Berlec. Ker je Škorčev zapis opravljen v
sredstvih javnega obveščanja, kar tednik Demokracija je, iz omenjenega člena sledi, da je
zanj kazensko odgovoren tudi odgovorni urednik oziroma njegov namestnik, sem podal še
ovadbo zoper odgovornega urednika. 

Obramba pred obtožbami o rasizmu: bila je satira

Promocija rasizma je največkrat demagoško skrita pod pravico do svobode izražanja, na
katero se tudi sicer radikalna desnica zelo rada sklicuje. Povsem zgrešena predpostavka,
da je dovoljeno biti rasist, ker nam to jamči naša svoboda govora, pri nas večkrat najde

183



grotesken obrat, saj se nanjo protagonisti izrazito sklicujejo le do trenutka, ko imajo v mi-
slih svojo – če so sami deležni neljubih in morda zgolj neprijaznih besed, takoj pomislijo
na njeno omejevanje. Odgovorni urednik se je kasneje javno zahvalil za veliko pozornost,
ki jo namenjajo mediji in tudi podpisani z »njegovim« rasističnim zapisom v reviji. Pro-
daja reviji raste, dodaja, zato ga že prodajalke v trafiki zadovoljno nagovarjajo, kar je mo-
čno ogrelo njegovo srce, še zapiše. 

V javnosti so politični krogi revije hiteli z razlago, da je članek napisan v žanru glose
in po svoji vsebini satiričen (Vezjak, 2020b). Ob tem so namigovali na mojo domnevno ne-
poznavanje teh žanrov in nerazumevanje svobode izražanja v danem primeru. Nekateri
mediji so navedli, da gre za satiro, brez nakazane hipotetičnosti, in k temu dodali še mož-
nost, da Aleksander Škorc ne obstaja in da gre morda za psevdonim. Razen tega naj bi so-
rodne »presežke« objavil že v preteklosti.

Več kot očitno kar nekaj izzivov, na katere se splača poskušati odgovoriti in so nasled-
nji: (a) je omenjeno besedilo, ki izraža rasistične ideje, res satirično?; (b) če je besedilo z
rasistično idejo satirično, ali je zato kaj bolj sprejemljivo in morda kazensko ni pregon-
ljivo?; (c) če je besedilo napisala oseba pod psevdonimom, kaj takšna okoliščina spremeni
glede dopustnosti širjenja rasističnih idej, družbene sprejemljivosti in kazenskega pre-
gona? Tretja možnost je bila ovržena že s samim postopkom, saj sem kot ovaditelj bil na
sodišče vabljen kot priča in je sodnik prijazno pojasnil, da proti neobstoječim osebam, če
bi Škorc ne obstajal, ne bi vodili postopka. 

Biščak je kot »glavni in odgovorni urednik revije Demokracija ter predsednik Sloven-
skega združenja domoljubnih novinarjev« kasneje objavil reakcijo pod naslovom »Jaz, ra-
sist 3.0«, se v njej skliceval na satiro in med drugim odkrival zaroto. Toda kaj od tega naj-
demo v rasističnem razpisu v Demokraciji? Prvič, ugotovimo lahko, da besedilo ne vsebuje
nobenih elementov posmeha, sarkazma ali ironije, ker preprosto tovrstnih literarnih
sredstev sploh ne uporabi in za avtorjev pristop niso značilna. Isti avtor je leta 2008, ko je
Škorc obravnaval pravice istospolnih do posvojitve otroke, za njih ugotavljal naslednje:

»Tudi istospolno usmerjeni bi se človeku smilili, če se ne bi sami postavili v nezavid-
ljiv položaj. Ko nekdo vstopa pri izhodu, mora pričakovati, da ga bo pri tem marsikaj uda-
rilo po glavi, če pa že hočejo ‘svoje’ otroke, naj si jih poskušajo pridelati sami. A če ne mo-
rejo dojeti, da ‘njihov’ otrok morda ne bo odobraval ‘istospolnosti’ in bo pri njih zelo
nesrečen, potem si otrok ne zaslužijo. Čudna je tista družba, ki daje otroke v vzgojo
obrobni skupini, katere skrajni domet je nesposobnost razmnoževanja. Brez nepotreb-
nega usmiljenja torej.«

Sam bi dejal, da v zapisu »Presežki 5« za obstoj satire niso bili izpolnjeni pogoji, ker
smešenje ne izkazuje nikakršnega poslanstva ali namena, ker na primer ni grajalo oblasti,
posamezne ideologije ali bilo kritično do socialne in politične stvarnosti. Nasprotno, bese-
dilo želi le promovirati neko idejo, v tem primeru rasistično. Za te potrebe vpelje še teolo-
ško perspektivo, omenja rasizem Boga – in na tej točki so celo nekateri kristjani te dni po-
hiteli in se od zapisanega javno distancirali, sploh do ideje, da je Jezus bil bel. Žal pa je
večina pri tem ravnala zgolj samozaščitniško in iz zapisanega predvsem želela izvzeti
Boga in versko obarvanost, pri tem pa ni obsodila širitve rasističnih idej kot take.

TEMA |  Boris Vezjak |  Bog, bela rasa in virus: medijska nestrpnost, beli supremacizem in rasizem v analizi primera

184



d
5–6/2023

Toda privzemimo celo, da besedilo resnično je satirično – da je avtor zelo neroden v
tovrstni uporabi, da smo mi kot bralci pristranski in nam ni do smeha, pa bi nam moralo
biti, da satire iz določenih razlogov najbolje ne razumemo, ker smo omejeni. Je lahko tak
zelo konkreten zapis tudi v primeru, da je res satiričen, družbeno sprejemljiv in ga ni mo-
goče kazensko preganjati? Oba odgovora sta po moje negativna. Glede družbene in moralne
sprejemljivosti stopamo na tla, kjer se bodo mnenja najbrž bolj kresala, a se bomo na koncu
še vedno strinjali glede nedopustnosti, zato se bom na kratko usmeril k bolj izzivalni dilemi
satiričnega spodbujanja sovražnega govora in temu, kako ga obravnavajo sodišča.

V bazi sodb Evropskega sodišča za človekove pravice je sodba v zadevi »Dieudonné
M’Bala M’Bala proti Franciji« (2015) in osredotočil se bom le nanjo. M’bala M’bala je
francoski komik in politični aktivist, kasneje tudi obsojen zaradi sovražnega govora; v svo-
jih komičnih nastopih je pogosto uporabljal rasne stereotipe, bil je tudi kandidat skrajno
desne Nacionalne fronte. Med drugim je v neki televizijski oddaji izpeljal humorni skeč o
izraelskem priseljencu, ki ga je predstavil kot nacista, kar je sprožilo številne reakcije za-
radi antisemitskega ravnanja in spodbujanja rasnega sovraštva. Kasneje se nikoli ni opra-
vičil, zaradi svojih opazk, da je holokavst »spominska pornografija« in drugih podobnih pa
so bile njegove oddaje večkrat prepovedane, končno je zaradi antisemitizma bil tudi obso-
jen. Njegov primer je prišel na Evropsko sodišče za človekove pravice, pred katerim se je
skliceval na to, da je komik.

Sodišče je jasno zapisalo, da »ne more sprejeti izražanja ideologije, ki je v nasprotju z
osnovnimi vrednotami Konvencije, kot sta zapisani v njeni preambuli, namreč pravično-
sti in miru, ko je to izražanje izenačeno z obliko zabave, pa naj je še tako satirično ali pro-
vokativno in bi sicer zapadlo zaščiti po 10. členu konvencije. Poleg tega Sodišče poudarja,
da čeprav se 17. člen konvencije načeloma vedno uporablja za izrecne in neposredne pri-
pombe, ki ne zahtevajo nobene interpretacije, še vedno ostaja prepričano, da je očitno iz-
kazovanje sovražnega in antisemitskega stališča, skrito za umetniško ustvarjanje, enako
nevarno kot neposredna in ostra obtožba. Zato ne zapade zaščiti po 10. členu konvencije.«

Omenjeni 10. člen Konvencije o varstvu človekovih pravic in temeljnih svoboščin go-
vori o svobodi govora in tem, da ima vsakdo pravico do svobodnega izražanja: »Ta pravica
obsega svobodo mišljenja ter sprejemanja in sporočanja obvestil in idej brez vmešavanja
javne oblasti in ne glede na meje.« V praksi Evropskega sodišča so torej primeri sodb, iz
katerih je razvidno, da se pri satiričnem izražanju sovražnih in antisemitskih stališč ne
moremo sklicevati na svobodo izražanja – to pomeni, da sam satirični slog ali žanr ne od-
vezuje od tega, da bi se takšna stališča ne preganjala. Zlahka si predstavljamo, da ome-
njeno velja tudi za supremacizem in rasizem.

Po mnenju sodišča se Dieudonné M’Bala M’Bala ne more skriti za pretvezo komedije,
kot so zapisali. Karikatura in satira – tudi namerno provokativne ali vulgarne narave – v
demokratični družbi sicer za sodišče spadata na področje svobode izražanja in ustvarja-
nja, kar vključuje svobodno izražanje idej in mnenj. Toda sodniki so zapisali, da ni na njih,
»da bi morali presojati kakovost predstave, čeprav bi sugeriralo, da se občinstvu glede na
videoposnetek opazke niso zdele posebej smešne in da bi (zato) moralo ugotoviti, ali iz-
podbijane pripombe skušajo ali ne skušajo ostati v registru humoristične oddaje, ki so jo

185



zaključevali. Vendar je treba poudariti, da ima pravica do humorja določene meje, zlasti
pravico do spoštovanja dostojanstva človeške osebe.«

Dani primer več kot zadostno ilustrira, da satira kot literarni pristop ne more služiti
za izgovor, ko se nekdo otepa očitka o kaznivem dejanju širjenja sovraštva in rasističnih
idej s tem, da bi se preprosto skril za pravico do svobode izražanja s humorjem. S tem smo
ugotovili, da imata avtor zapisa v Demokraciji in odgovorni urednik revije kar dve težavi:
težko nas prepričata, da je bila uporabljena satira. Če pa nas že prepričata in to dobro-
hotno dopustimo, uporaba satire ne more biti sprejemljiva in je v kombinaciji s sovražnim
govorom še vedno kazensko pregonljiva.

V zapisu »Presežki 5« za obstoj satire niso bili izpolnjeni pogoji, ker smešenje ne iz-
kazuje nikakršnega pričakovanega poslanstva ali definiranega namena, ker na primer ni
grajalo oblasti, posamezne ideologije ali bilo kritično do socialne in politične stvarnosti.
Nasprotno, besedilo želi le promovirati neko idejo, v tem primeru rasistično in v njem ne
najdemo nobene satirične intonacije. Je morda v bazi sodb Evropskega sodišča za člove-
kove pravice mogoče najti primer, ki bi v podobnih primerih avtorja satire dodatno zašči-
til? V praksi tega sodišča so sodbe, iz katerih je razvidno, da se pri satiričnem izražanju so-
vražnih in antisemitskih stališč ne moremo sklicevati na svobodo izražanja – to pomeni,
da sam satirični slog ali žanr ne odvezuje od tega, da bi se takšna stališča ne preganjala.
Zlahka si predstavljamo, da omenjeno velja tudi za supremacizem in rasizem, po katerih
zelo izrazito diši zapis v Demokraciji. Ob tem velja spomniti, da je Biščak tudi sicer zani-
kovalec uradnih podatkov, povezanih s holokavstom.

Delni epilog primera

Sodnik Primož Štancar je kasneje presodil, da je omenjeno besedilo v Demokraciji spod-
bujalo rasistične ideje po 297. členu Kazenskega zakonika RS (Vezjak, 2022). Na straneh
Demokracije so objavili podatek, da je Škorc dobil pet mesecev zapora oziroma dve leti po-
gojno, Biščak pa šest mesecev zapora oziroma dve leti pogojno. Obsojena sta napovedala
pritožbo in sodba najbrž še nekaj časa ne bo pravnomočna.* Če smo se v zadnjih letih ne-
štetokrat spraševali, zakaj naši tožilci in sodniki ne znajo prepoznati sovražnega govora,
sploh največkrat v primeru beguncev, če smo se čudili, zakaj za pregon ne najdejo podlage
v prvem odstavku 297. člena KZ, če sem osebno kaj nekajkrat predlagal spremembo tega
odstavka, saj je problem evidentno v njegovi protislovni vsebini oziroma dikciji, če so to-
žilstvo, politika in pravna stroka doslej v eno zatrjevali, da ni težava v členu, ampak v nje-
govem napačnem branju, kot ga prakticirajo menda nevedni tožilci in sodniki, je po mo-

TEMA |  Boris Vezjak |  Bog, bela rasa in virus: medijska nestrpnost, beli supremacizem in rasizem v analizi primera

186

* Tik pred koncem redakcije te številke je Višje sodišče v Ljubljani potrdilo sodbo – pritožbi obdolženih je sodišče
zavrnilo kot neutemeljeni. Zaradi spodbujanja sovraštva in širjenja rasističnih idej sta bila obsojena na večmesečni 
pogojni zaporni kazni.



d
5–6/2023

jem skromnem prepričanju k tokratni sodbi prispevala semantična enoznačnost drugega
odstavka 297. člena KZ, ki govori o širjenju rasističnih idej. Le upati smemo, da bo ome-
njena sodba pripeljala do kakšne javne razprave v vrstah strokovne, novinarske in najširše
javnosti. Sam Biščak se je v svojem prvem odzivu po sodbi pritožil, da na obravnavah ni
bilo nobenega medija, češ vsi so bili tako glasni na začetku, ko pa se razprava odvija v dvo-
rani, ne zanima več nikogar.

Hvalevredno bi bilo hkrati tudi preveriti, kako v tem in sorodnih primerih širjenje ra-
sističnih idej zaustavlja novinarski kodeks. V odzivu Novinarskega častnega razsodišča
»Vasja Simić proti Aleksandru Škorcu in Jožetu Biščaku« (9. marec 2021) smo lahko med
drugim prebrali tudi nekaj resnično nespretnih razlag, zakaj ni prišlo do kršitev. Pojasnilo,
da ni prišlo do kršitve 3. člena Novinarskega kodeksa, ta govori o tem, da mora novinar pri
objavljanju informacij s hudimi obtožbami pridobiti odziv tistih, ki jih te informacije za-
devajo, je že skoraj komično: »Glede na to, da razsodišče ugotavlja, da gre za besedilo, ki
svojih ugotovitev ne črpa iz stvarnega, ga glede pridobivanja odziva in zamolčanja klju-
čnih informacij ne more racionalno presojati. Kršitve 3. člena razsodišče zato ni ugota-
vljalo. Pritrjuje sicer pritožniku, da gre za zapis, ob katerem bi bilo treba za pridobitev ce-
lostne informacije o zadevi pridobiti odziv tistih, ki jih informacije zadevajo. Vendar pa ob
dejstvu, da se navedbe nanašajo na širšo skupino ljudi in ne na konkretne osebe, ni mo-
goče pričakovati, da bi pisec na primer pridobival odziv od temnopoltih kot celotne rase.«

No, članom razsodišča bi vendar moralo biti jasno, da od političnih ali celo neonaci-
stičnih portalov po svetu res ne smemo pričakovati preveč. Da bodo v svojih zapisih pred-
hodno preverjali, ali so Judje z njihovim mnenjem, da jih moramo zapliniti, osebno zado-
voljni, preden ga končno lahko pribeležijo. Še manj pa, da bi morali pridobiti mnenje vseh
med njimi ali kar celotne rase!

Uporabljeni viri
M’Bala M’Bala v. France. ECtHR Application No. 25239/13, 20 oktober 2015. Dostopno na spletnem na-
slovu: https://hudoc.echr.coe.int/eng#{%22appno%22:[%2225239/13%22],%22itemid%22:[%22001-
160358%22]})
Motl, A. in Bajt, V. (2016): Sovražni govor v Republiki Sloveniji: Pregled stanja. Ljubljana: Mirovni inštitut. 
Novinarsko častno razsodišče (2021). Vasja Simić proti Aleksandru Škorcu in Jožetu Biščaku (Demokra-
cija). Dostopno na spletnem naslovu: https://razsodisce.org/2021/03/vasja-simic-proti-aleksandru-sko-
rcu-in-jozetu-biscaku-demokracija/
Vezjak, B. in Sardoč, M. (2016). Med svobodo izražanja in sovražnim govorom: dilematična razmerja.
Družboslovne razprave 81, 61–77.
Vezjak, B. (2020a): Rasistični presežki: bela rasa mora iztrebiti druge. Dostopno na spletnem naslovu:
https://vezjak.com/2020/12/07/rasisticni-presezki-bela-rasa-mora-iztrebiti-druge/
Vezjak, B. (2020b): Rasizem in bežanje pred odgovornostjo: kako uspešno je sklicevanje na satiro? Dostopno
na spletnem naslovu: https://vezjak.com/2020/12/10/rasizem-in-bezanje-pred-odgovornostjo-kako-us-
pesno-je-sklicevanje-na-satiro/
Vezjak, B. (2022): Sodišče presodilo, da rasizem v Demokraciji ni dopusten. Dostopno na spletnem naslovu:
https://vezjak.com/2022/09/13/sodisce-presodilo-da-rasizem-v-demokraciji-ni-dopusten/

187



188



d
5–6/2023

189

Nowadays tolerance has without doubt developed into one of the most vi-
tal of social values, in the absence of which it would be difficult to imagine
social cohesion and harmonious coexistence among people. It is used to
describe a wide range of our actions, but above all, it means respecting and
accepting different opinions, views and beliefs as well as having compas-
sion towards members of society who are “different” in one way or an-
other. At the core of the concept is certainly a reflected view of the world
that believes that diversity enriches us in one way or another, and there-
fore we must offer it spaces in which to thrive.

Putting to one side its practical aspects in modern society, the concept of
tolerance has occupied an important place for many centuries, rooted es-
pecially in philosophical debates going far back. In antiquity, the classical
authorities of ancient Greek philosophy such as Socrates, Plato and Aris-
totle built their understanding of cognitive possibilities on the belief that
the search for truth requires the tolerant consideration of different opin-
ions, where we then search for the ultimate truth through dialogue with
others and through a spiral of sound argumentation, formulated through-
out as a result of evaluating various arguments and carefully weighing
them. Later, by at least the 16th century, the concept of religious tolerance
emerged, which defended the extremely important idea of freedom of reli-
gion. Still later, especially in the 18th century, philosophers developed the
concept of political tolerance, which was again a kind of application of the
initial concept of defending the tolerant coexistence of different political
beliefs.

Today, interest in the concept of tolerance in the social sciences has prac-
tically exploded, based on the very wide spectrum of social and cultural

Tolerance and intolerance today: 
new dilemmas for society
Mitja Sardoč and Boris Vezjak

i n T R O D U C T i O n  T O  T H E  T H E M A T i C  i S S U E



differences among which we seek balance. At the same time, it also in-
cludes other aspects such as sexual orientation, racial differences and so-
cial class. But what is really crucial in public discussion is its fundamental
tendency to accept differences in ideas, convictions, and beliefs even
when we do not share them and do not agree with them. There are many
aspects of its conception, and we can talk about tolerance in many ways,
for example by discussing the ethical dilemmas of humans and the world
such as the rights and obligations of us as individuals. We can highlight the
more sociologically and socially relevant perspective, in which these are
an important building block of mutual relations and the structuring of so-
cial relations, since in this way we strive for greater human freedom,
equality, dignity and, finally, democracy. Through social development,
when we are faced with an ever-increasing multiculturalism and its con-
sequences, migration and the related diversity of beliefs, values and
worldviews, it seems that it is becoming an increasingly indispensable
value orientation but also a conundrum, whose boundary is drawn mainly
by its opposite: intolerance, discrimination, xenophobia, racism, exclu-
sion, political and religious extremism, the rise of social violence and the
like.

Thinking about tolerance has been problematic ever since Popper’s “para-
dox of tolerance”: does not tolerance of the intolerant, which we do not
want, ultimately lead to the domination of intolerance over tolerance and
of the intolerant over the tolerant? Most people would agree that in today’s
complex society, intolerance is a negative and harmful attitude. We do not
want human rights to be violated, we do not support discrimination and
persecution of those who think differently, because everyone has the right
to live in accordance with their beliefs and values. Even less desirable is a
community full of conflict and division and too much hatred. Finally, in-
tolerance is most often based on prejudices and stereotypes about particu-
lar social groups, thereby necessarily denying facts and evidence, and this
almost always leads to unfair treatment, inequality and discrimination.
On the one hand, intolerance certainly leads to violence and conflict,
causes material and mental damage, and is ultimately life-threatening; on
the other hand, it limits openness to different types of knowledge and the
understanding of fresh and different views, and this can impede our
knowledge and personal growth. If anything, tolerance is a safeguard so
that the virus of hatred and exclusion does not spread through society, be-
cause we want to remain an inclusive and open society. As Anna Elisa-
betta Galeotti, a professor of political philosophy, notes in an interview,
tolerance is still the best tool we have to deal with disagreements and dis-
approval in a very diverse society.

inTRODUCTiOn TO THE THEMATiC iSSUE

190



d
5–6/2023

This thematic issue of Dialogi addresses all of these highly heterogeneous
issues, as well as areas pervaded by the issue of tolerance and intolerance,
in a fresh way through a range of internationally recognized authors and at
the same time Slovenian thinkers. As editors, it is our humble wish that
readers will find some new knowledge for themselves in the scholarly re-
flections provided on the following pages of Dialogi. If so, our primary mo-
tive for preparing and creating this issue will have been achieved. If any-
thing can make us tolerant, it is certainly high-quality thinking about
tolerance.

191



TEMA |  XXX |  XXX

192

https://aristej.si/
https://www.facebook.com/revijadialogi

https://www.eurozine.com/journals/dialogi/


