d

5-6/2023

STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

—UVOD V TEMO —

Mitja Sardo¢ in Boris Vezjak
Strpnost in nestrpnost danes: nove druzbene dileme

3

—POGOVOR —

Anna Elisabetta Galeotti
»Verjetno najbolj izpostavljeno vprasanje zadeva meje strpnosti.«

6}

—RAZPRAVE —

Rainer Forst
Strpnost, napredek in oblast

18

Peter Balint
Razlaga politi¢ne strpnosti

30

Tomaz Grusovnik
Strpnost do nestrpnosti kot beZanje pred moralno odgovornostjo

44

Roberta Sala
Razumna strpnost in modus vivendi

56

Mitja Sardo¢
Kako misliti o strpnostiin jo razumeti

65

Sune Laegaard
Veckulturnost in strpnost kot nasprotujoca si pristopa k raznolikosti

76



Mirjana Ule

Ali je promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vkljuc¢ujoce
in skupnostno naravnane druzbe?

89

Andrew Shorten
Kdaj je versko motivirana diskriminacija dopustna?

102

Zdenko Kodelja
Problem tolerance do dzamije kot vidnega simbola islama

114

Vesna Leskosek
Napadina zenske v politiki in novinarstvu

133

Nina Znidarsié in Jernej Kaluza
Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialisti¢ne Jugoslavije

144

Mirt Komel
Stiri Antigone in gordijski vozel spravljive tolerance

159

Sabina Autor
Pogoji tolerance

169

Boris Vezjak

Bog, bela rasa in virus: medijska nestrpnost,
beli supremacizem in rasizem v analizi primera

179

—INTRODUCTION TO THE TOPIC —

Mitja Sardo¢ and Boris Vezjak
Tolerance and intolerance today: new dilemmas for society

189



d

5-6/2023

UVOD V TEMO

Strpnost in
nestrpnost danes:
nove druzbene
dileme

Mitja Sardoc in Boris Vezjak

esporno se je strpnost danes razvila v eno najvitalnejsih druzbenih vrednot,
brez katere si tezko predstavljamo druzbeno kohezijo in harmoni¢no sobiva-
nje med ljudmi. Z njo najveckrat opisujemo pestro paleto nasih ravnanj, pred-
vsem pa spostovanje in sprejemanje razlicnih mnenj, stalis¢ in prepricanj ter
socutno ravnanje do tako ali drugace »drugacnih« pripadnikov druzbe. V podstati pojma
se zagotovo skriva reflektiran pogled na svet, da nas medsebojna razlicnost tako ali dru-
gace bogati in ji moramo zato ponuditi prostore bivanja.
Ce odmislimo njene praktic¢ne vidike v sodobni druzbi, je koncept strpnosti dolga sto-
letja zavzemal pomemben prostor predvsem v filozofskih razpravah, kamor segajo nje-
gove korenine. Ze v antiki so klasiéne avtoritete starogrske filozofije, kot so Sokrat, Platon

3



TEMA | Mitja Sardo¢ in Boris Vezjak | Strpnost in nestrpnost danes: nove druzbene dileme

in Aristotel, gradile svoje razumevanje spoznavnih moznosti na prepricanju, da je za iska-
nje resnice potrebno strpno upostevanje razliénih mnenyj, kjer nato po poti dialoga z dru-
gimi in skozi spiralo dobre argumentacije iS¢emo konc¢no resnico, vselej podano kot rezul-
tanto pretresanja razliénih argumentov in njihovega skrbnega tehtanja. Kasneje se je,
najmanj v 16. stoletju, pojavila ideja verske strpnosti, s katero se je zagovarjalo takrat
skrajno pomembno svobodo veroizpovedi. Se kasneje, predvsem v 18. stoletju, so filozofi
razvili koncept politi¢ne strpnosti, kar je bila spet nekaksna aplikacija zacetnega zasnutka
zagovora strpnega sozitja razli¢nih politi¢nih prepricanj.

Danes je zanimanje za pojem strpnosti v druzboslovju tako rekoc¢ eksplodiralo in se
obenem nanasa na najsirsi spekter druzbenih in kulturnih razlik, med katerimi iS¢emo
ravnovesje. Obenem vkljucuje tudi druge vidike, kot so spolna usmerjenost, rasna razlika
in druzbeni polozaj. Toda kar je zares klju¢nega pri javni obravnavi, je prav njena osnovna
naperjenost v sprejemanje razli¢nosti, in to v perspektivi bodisi idej, prepri¢anj, verovanj
tudi takrat, ko jih ne delimo in se z njimi ne strinjamo. Vidikov njene pojmovnosti je ve-
liko in o strpnostilahko govorimo na mnogotere nacine, na primer z razpravo o eti¢nih di-
lemah c¢loveka in sveta, kot so na primer pravice in dolznosti nas kot posameznikov. Lahko
izpostavimo njihovo bolj sociolosko in druzboslovno relevantno perspektivo, kjer so po-
memben gradnik medsebojnih odnosov in strukturacije druzbenih razmerij, saj si z njo
prizadevamo za vec¢ ¢lovekove svobode, enakosti, dostojanstva in kon¢no tudi demokra-
cije. Z druzbenim razvojem, ko smo sooc¢eni z vedno vec veckulturnosti in njenimi posle-
dicami, migracijami in z njimi povezano raznolikostjo prepricanj, vrednot in svetovnih
nazorov, pa se zdi, da postaja ena vedno bolj nepogresljivih vrednotnih orientacij in tudi
zagat, ki ji svojo mejo rise predvsem njeno nasprotje: nestrpnost, diskriminacija, ksenofo-
bija, rasizem, izklju¢evanje, politi¢ni in verski ekstremizem, porast druzbenega nasilja in
podobno.

Razmisljati o strpnosti je tezava ze vse od tako imenovanega Popperjevega »para-
doksa strpnosti«: mar strpnost do nestrpnih, ki si je ne Zelimo, na koncu ne pripelje do
tega, da nestrpnost prevlada nad strpnostjo in nestrpni nad strpnimi? Vecéina se bo v da-
nasnji kompleksni druzbi strinjala, da je nestrpnost negativen in skodljiv odnos. Ne ze-
limo si krsitev ¢clovekovih pravic, diskriminacije in pregona drugace mislecih, ker ima
vsak pravico ziveti v skladu s svojimi prepric¢anji in vrednotami. Se manj hrepenimo po
skupnosti, v kateri nastopajo konflikti in delitve in kjer je prevec sovrastva. Kon¢no
nestrpnost najveckrat temelji na predsodkih in stereotipih glede posamic¢nih druzbenih
skupin, s ¢imer nujno zanika dejstva ali dokaze, kar skoraj vedno vodi v nepravi¢no obrav-
navo, neenakost in diskriminacijo. Po eni strani nestrpnost gotovo pripelje v nasilje in
konflikt, povzroc¢a materialno in dusevno skodo, je konéno tudi zivljenjsko nevarna, po
drugi omejuje odprtost za druga¢na znanja in razumevanje svezih in drugacnih pogledov,
kar lahko pripelje do omejevanja nasih spoznanj in osebne rasti. Ce kaj, je strpnost varo-
valka, da se po druzbi ne bi razlezel virus sovrastva in izkljucevanja, ker si pac zelimo
ostati vkljucujoca in odprta druzba. Kot pravi tokratna intervjuvanka Anna Elisabetta Ga-
leotti, redna profesorica politi¢ne filozofije, je strpnost Se vedno najboljse orodje, ki ga
imamo za spopadanje z nesoglasji in neodobravanjem v zelo raznoliki druzbi.

4



d

5-6/2023

Vseh nastetih zelo heterogenih vprasanj in tudi podrocij, v katere se vedno bolj zare-
zuje problematika strpnosti in nestrpnosti, se na svez nacin, s paleto svetovno referen-
¢nih avtoric in avtorjev in hkrati slovenskih premisljevalk in premisljevalcev, loteva tudi
tematska Stevilka Dialogov pred vami. Podpisana urednika si zato ponizno zeliva, da bi
bralstvo v strokovnih premislekih na naslednjih straneh revije Dialogi naslo kak$no novo
spoznanje zase, s ¢cimer bo osrednji motiv za njeno pripravo in nastanek tudi dosezen. Ce
nas kaj lahko dela strpne, je to zagotovo kvalitetno misljenje o strpnosti.



¢ Foto: Elisabetta Baracchi



d

5-6/2023

POGOVOR

Anna Elisabetta Galeotti:

»Verjetno najbolj
izpostavljeno
vprasanje zadeva meje
strpnosti.«

Pogovarjal se je Mitja Sardoc

Anna Elisabetta Galeotti je redna profesorica politi¢ne filozofije na Univerzi
Vzhodnega Piemonta v Vercelliju. Studirala je na Univerzi v Pavii, opravila po-
doktorski studij na Univerzi v Cambridgeu, nato pa je prejela raziskovalne Sti-
pendije na ve¢ tujih akademskih ustanovah, in sicer na European University In-
stitute (Firence), Institute for Advanced Study (Princeton), St Andrews Uni-
versity, Harvard, Boston College in Columbia. Njeni raziskovalni interesi segajo
od strpnosti, multikulturalizma, enakega spostovanja do zavajanja, samoprevare
in izkrivljene komunikacije v politiki. Med njenimi knjiznimi objavami v angle-

7



POGOVOR | Anna Elisabetta Galeotti: | »Verjetno najbolj izpostavljeno vprasanje zadeva meje strpnosti.«

skem jeziku sta Toleration as Recognition (Cambridge University Press, 2002) in
Political Self-Deception (Cambridge University Press, 2018). Pred kratkim je za-
cela projekt o medgeneracijski pravi¢nosti in pravicnosti med razli¢nimi staros-

tnimi skupinami.*

Tako zgodovinsko kakor tudi konceptualno velja strpnost za eno od temeljnih
znacilnosti, ki opredeljujejo samo bistvo pluralno raznolikih druzb, ter za osnov-
no vrlino, ki jo povezujemo z liberalnim pojmovanjem drzavljanske enakosti
oziroma liberalizma nasploh. Kljub temu je strpnost Se vedno predmet razli¢nih
polemik in nesoglasij, ki izhajajo iz Stevilnih paradoksov, napetosti in dilem, po-
vezanih z njo. Katera so najbolj perec¢a sodobna vprasanja, s katerimi se sooc¢ajo
razprave o strpnosti?

Trenutne polemike o strpnosti so povezane s Stevilnimi dejstvi sodobnega
sveta. Raznolikost in razlike so vedno obstajale in ljudje so se vedno gibali,
vendar se je raven raznolikosti in gibanja ljudi, ne le migracij, temvec¢ tudi po-
tovanj ljudi, eksponentno povecala. To dejstvo zahteva prilagoditve povsod,
seveda tudi v demokrati¢nih drzavah. Glede na to, da demokracija naceloma
prepoveduje zatiranje mnenj in prisilno asimilacijo razli¢nih tradicij, je
strpnost zelo potrebna. Vendar $tevilni raziskovalci trdijo, da sama strpnost
ni dovolj, saj nih¢e ne mara biti zapostavljen, zato potrebujemo nekaj bolj po-
zitivnega, kot sta pripoznanje in enako spostovanje. Nasprotno pa menim, da
lahko strpnost ob ustrezni razlagi opravi svoje delo, ¢e so le razlogi, ki jo pod-
pirajo, pravi.

* Med njenimi nedavnimi ¢lanki so "Autonomy and Cultural Practices: The Risk of Double Standards” (European
Journal of Political Theory, 2015), “"The Range of Toleration” (Philosophy and Social Criticism, 2015), "A European Is-
sue of Toleration: The Attribution of Responsibility to Self-Deceivers” (Journal of Social Philosophy, 2016), "Straight
and Twisted Self-Deception” (Phenomenology and Mind, 2016), "Cultural Conflicts: Linguistic Justice and Analytic
Philosophy” (Philosophical Papers, 2018), "How we are morally equal and how we ought to respect each other” (Philo-
sophy and Public Issues, 2018), "Glen Newey's Critique of Political Toleration” (Biblioteca della Liberta, 2019), "Belie-
ving Fake News”. V: (ur.): Condello Angela Andina Tiziana, Post-Truth, Philosophy And Law. Rouledge, London (2019),
"Political Self-Deception Revisited” (Ethics and Global Politics, 2020) (v soavtorstvu s Federico Liveriero), "Toleration
and the Balance between Liberty and Security (The Journal of Ethics, 2021), "Political Disinformation and Voting Be-
havior: Fake News and Motivated Reasoning” (Notizie di Politeia, 2021), "Rescuing Toleration” (Critical Review of In-
ternational Social and Political Philosophy, 2021), "Toleration” v The Palgrave Handbook on Toleration (M. Sardofy
[ur.]) Palgrave Macmillan (2021), (v soavtorstvu s Cristino Meini) "Scientific Misinformation and Fake News: A Blur-
red Boundary” (Social Epistemology, 2022), Reassessing the Multicultural Project (Ponovna presoja multikulturnega
projekta): Chin/Levey: "Recognition as Acknowledgement: (z Roberto Sala) “"What Went Wrong with Saman's Story?”:
Symbolic Politic in Multicultural Democracies’ (Ethnic and Racial Studies, 2022), (z Roberto Sala) "What Went
‘Wrong with Saman’s Story? Cultural Practice, Individual Rights, gender and Political Polarization” (Res Publica,
2022), "Is the Demand of Reasonableness Unreasonable? Biblioteca della Liberta (2022).

8



d

5-6/2023

Kako in v éem so se razprave o strpnosti v zadnjih nekaj desetletjih spremenile?
Kaj se vam zdi najbolj navdihujoce ali pa presenetljivo?

Razprava o strpnosti je dobila pomemben zagon sredi osemdesetih let, ko je
bil na Univerzi York v Veliki Britaniji ustanovljen ‘Morrell Project on Tolera-
tion’, ki so mu sledili Stevilni seminarji in publikacije. Cas je bil ravno pravi,
saj sta se takrat v razpravah politi¢nih filozofov pojavila multikulturalizem in
globalizacija. Prve knjige, ki so bile rezultat tega projekta, ki ga je koordini-
rala profesorica Susan Mendus z Johnom Hortonom in drugimi, so se sprva
osredotocale na koncept strpnosti in njeno opredelitev kot moralne vrline.
Menim, da je bilo v prvem desetletju prenovljene razprave o strpnosti eno
glavnih vprasanj moralni paradoks strpnosti. Nato se je problematika pre-
maknila v smer uskladitve med moralno vrlino strpnosti, ki se je po skrbni
analizi izkazala za zelo omejeno, in druzbeno vrlino strpnosti, ki je zelo po-
trebna za spopadanje z vse vecjo druzbeno raznolikostjo. Leta 2002 sem na-
pisala ¢lanek ‘Ali potrebujemo strpnost kot moralno vrlino?’ (objavljen je bil
v reviji Crissp), ki se je natanc¢no ukvarjal z nezadostnostjo strpnosti kot mo-
ralne vrline. Medtem se je po objavi knjige Johna Rawlsa Politicni liberali-
zem zdelo, da je strpnost nasla svoj politi¢ni prostor v utemeljitvi liberalne
ureditve. Takrat je bilo veliko razprav posvecenih strpnosti kot staliscu libe-
ralnih politi¢nih filozofov, s katerim naj bi utemeljili in legitimirali liberali-
zem, ki zajema razumni pluralizem. Na prelomu stoletja se je razvila zivahna
razprava o tem, ali je moj predlog o strpnosti kot pripoznanju res strpnost ali
nekaj povsem drugega, kot so trdili Peter Jones, Glen Newey in drugi. V zad-
njem ¢asu so bila stevilna dela posvecena orisu povsem deskriptivnega kon-
cepta strpnosti, kot je bil v predlogih Petra Balinta, Suneja Laegaarda in
Glena Neweyja, v skladu s t. i. ‘realisticnim obratom’ v politi¢ni filozofiji. Kot
sem utemeljevala v nekaterih od svojih nedavnih ¢lankov, me poskus tega
oblikovanja povsem deskriptivnega koncepta strpnosti namrec ne preprica.
Menim namrec, da alternativa zgolj deskriptivnemu konceptu ni samo mora-
listi¢ni koncept, temvec prej normativni koncept. Normativni koncept je
agnosticen glede razlogov tako za ugovor kot za sprejem, vendar vkljucuje
meje strpnosti kot pogoje za to, da pravzaprav gre za strpnost. Zelim namreé
reci, da ¢e ne vklju¢imo meja strpnosti, ki omejujejo strpnost kot dragoceno
stvar, potem izgubimo moznost, da bi potegnili mejo med strpnostjo in po-
puscanjem s povzrocanjem Skode in krsenjem pravic.

Vasa knjiga Toleranca kot pripoznanje, ki je izsla leta 2002, predstavlja izviren
in Se vedno zelo aktualen prispevek k temu podroc¢ju znanstvenega raziskovanja.
Kot piSete v sklepnem delu te knjige, je ‘strpnost kot pripoznanje predstavljena
kot ustrezna reinterpretacija nevtralnosti in kot nadaljnji korak k uresnicitvi

9



POGOVOR | Anna Elisabetta Galeotti: | »Verjetno najbolj izpostavljeno vprasanje zadeva meje strpnosti.«

ideala enakega spoStovanja, ki ga imam za temeljno lastnost dostojne in pravi-
¢ne druzbe’ (str. 228). Kako ocenjujete to svojo trditev in glavne argumente,
predstavljene v tej knjigi, dvajset let po njenem izidu?

Se vedno se strinjam s konceptom strpnosti kot pripoznanjem, ki je najbolj
primeren za spopadanje z dolo¢enimi vrstami razlik v nasih demokracijah.
Sedaj pa sem prisla do prepricanja, da bi se morali trije koncepti strpnosti:
strpnost kot vrlina, ki ureja horizontalna razmerja, liberalna strpnost, ki
ureja doloCene vrste vertikalnih razmerij, in strpnost kot pripoznanje, ki
ureja druge razli¢ne in vroce vrste vertikalnih razmerij, medsebojno dopol-
njevati. V nedavnih ¢lankih, kot so tisti, ki jih je ponovno objavil Crispp, sem
argumentirala natanko v tej smeri. Glede na kontekst in primer se ustrezno
uporablja eno od drugih pojmovanj, pogosto pa je treba strpnost kot pripo-
znanje dopolniti s strpnostjo kot vrlino, da bi uresnicili drzavljansko prija-
teljstvo, ki ga John Rawls navaja kot ustrezno drzo med drzavljani.

Vase pojmovanje ‘strpnosti kot pripoznanja’, ki ga podrobno razvijete v tej
knjigi, je obravnavalo tri najpomembnejse sodobne probleme strpnosti, in sicer
istospolne poroke, t. i. ‘l’affaire du foulard’ (afera naglavnih rut) in rasizem. Ali
bi na ta seznam dodali Se kakSne druge sodobne probleme, ki bi jih lahko obrav-
navali v okviru vasSega pojmovanja strpnosti kot pripoznanja? Ce da, kateri so ti
primeri in v ¢em bi se lahko razlikovali od prej navedenih primerov iz vase

knjige?

Menim, da strpnost kot pripoznanje dobro deluje v vseh primerih, ki so pove-
zani z razlikami in povezanimi s skupinami, ki zaradi svojih razlik ne uzivajo
polnega statusa drzavljanov. Dobro deluje v vseh primerih, ko se soo¢amo z
razlikami, ki jih ve¢ina ne mara ali pa celo prezira, in zaradi katerih so njihovi
nosilci v polozaju podrejenosti, zatiranja, nevidnosti itn. Povedano drugace,
kadar se ne sooc¢amo le s preprostim nesoglasjem glede vrednot in mnenj,
temvec z nesoglasjem, ki je prepleteno z neenakostjo statusa, takrat potrebu-
jemo strpnost kot pripoznanje. Ce tarazlika ne povzroca skode, jo je treba jav-
no tolerirati, vendar ne le kot javno slepoto do druzbenih razlik, temvec kot
priznanje njihovih nosilcev kot enakih. Po objavi knjige leta 2002 sem anali-
zirala vrsto drugih primerov: primer obrezovanja zensk, polemiko o mosejah
v Evropi, razpravo o napadu na urednistvo Charlie Hebdoja in v zadnjem
Casu primer Saman Abbas, deklice pakistanskega porekla, ki je zivela v Italiji
in jo je njena druzina ubila, ker je zavrnila poroko, ki jo je njena druzina ure-
dila. Vse primere je treba najprej pravilno razumeti in jih umestiti v kontekst.
Privseh mi je pomagala strpnost kot pripoznanje, vendar pogosto skupaj z
drugimi koncepti strpnosti in ob upostevanju tudi drugih vrednot in nacel.

10



d

5-6/2023

Vasaideja o strpnosti kot pripoznanju predstavlja nekaksno alternativno pred-
stavo o strpni druzbi. Ne predstavlja namreé¢ le pomembnega odmika od stan-
dardne liberalne doktrine strpnostiin njene gravitacijske orbite konceptov in
idej (npr. nevtralnost, nevmesavanje), temve¢ zagovarja javno pojmovanje
strpnosti. Kateri so bili glavni motivacijski vzgibi za uveljavljanje tega alterna-
tivnega pojmovanja strpnosti? Kako ste se pravzaprav zaceli zanimati za vprasa-
nja, povezana s strpnostjo? Kaj je dejansko sprozilo vaSe zanimanje za to po-
drocéje znanstvenega raziskovanja?

Prvotno me je zanimala oz. pritegnila prav t. i. ‘afera naglavnih rut’ (I'affaire
du foulard”), ki je izbruhnila leta 1989 v Franciji, prav na zacetku mojega ra-
ziskovanja. Ko sem poskusala razumeti oziroma osmisliti ta primer, se mi je
zdelo, da tradicionalni pogled na strpnost ne zadostuje tako za razumevanje,
za kaj gre, kot tudi za zagotavljanje odziva. Tradicionalna doktrina je zadevo
namrec razlagala kot vprasanje svobode posameznika oziroma kot sporne
svobode izrazanja. Menila sem, da je tak$na razlaga precej redukcionisti¢na,
saj spregleda konflikt moc¢i med vecino in manjs$ino ter vprasanje neenakega
polozajarazlicnih druzbenih skupin. Kot sem ze dejala, so se stevilni razisko-
valci s tema dvema problemoma soocali zunaj okvira strpnosti, vendar sem
menila, da se pomen strpnosti lahko spreminja in $iri glede na razloge, ki jo
podpirajo. Zato sem poskusala razsiriti njeno podroc¢je uporabe na dva razli-
¢nanacina: s premikom njene lokacije v javni prostor in s sklicevanjem na
razloge priznavanja drugih, ki nosijo razliko, kot enakovrednih. Trdila sem,
da pojem strpnosti omogoca taksno razsiritev, ne da bi pri tem izgubil katero
koli od svojih znacilnih lastnosti. Menim, da se obstoj enega pojma, ki se ob
razlicnih interpretacijah lahko razsiri prek svobode posameznika k enakosti
svobode in spostovanja, odziva na teoreti¢no urejenost.

Ali ste svojo teorijo strpnosti kot pripoznanja, odkar ste jo razvili, tudi kaj spre-
menili ali pa prilagodili? Ce da, katere njene elemente?

Kot sem ze dejala, se mi zdi, da se zgoraj omenjena pojmovanja strpnosti do-
polnjujejo. Poleg tega sem bolje pojasnila, da je t. i. ‘tanko’ pripoznavanje, ki
sem ga tudi ze omenila (v nasprotju s t. i. ‘krepkim’ pripoznavanjem, kot ga na
primer vidi Charles Taylor), nacin legitimizacije prisotnosti dolo¢enih razlik
ob znacilnostih in moznostih ve¢ine. Nazadnje sem kar nekaj casa namenila
tudi analizi nestrpnosti in tistega, ¢esar ni mogoce tolerirati.

Kljub svojemu osrednjemu mestu v panteonu liberalnih politiénih idealov ostaja
strpnost pravzaprav sporen pojem in izmuzljiva vrlina, saj Se vedno razdvaja

11



POGOVOR | Anna Elisabetta Galeotti: | »Verjetno najbolj izpostavljeno vprasanje zadeva meje strpnosti.«

tako svoje zagovornike kakor tudi kritike. Katere so po vaSem mnenju glavne
tocke nesoglasij med njenimi zagovorniki in kritiki?

Strpnost, e jo razlagamo na tradicionalen nacin, ima nekaksen priokus po-
kroviteljstva in vzpostavlja asimetri¢no razmerje med tistim, ki je strpen (ki
ima moc¢ poseganja), in tistim, do katerega smo strpni. Vendar je, kot receno,
tak priokus odvisen od interpretacije strpnosti, ki jo sprejmemo. Kot trdita
Peter Jones in Reiner Forst, je strpnost lahko tudi recipro¢en odnos.

Amplituda med zagovorniki strpnosti in njenimi nasprotniki ne ovira le raz-
prave o njenih glavnih problemih in izzivih, temvec¢ bo verjetno povzrocila tudi
ostro polarizacijo. Zakaj menite, da strpnost Se vedno tako polarizirano razdvaja
svoje zagovornike in kritike?

Tisti, ki nasprotujejo strpnosti, dejansko niso za nestrpnost, vendar nekateri
menijo, da je strpnost manj zazelena, kot je spostovanje, drugi pa, da v kon-
tekstu liberalne nevtralne drzave ni smiselna, saj ce je zahteva po strpnosti
politi¢no sprejeta, se strpnost umakne legitimizaciji. Na obe vprasanji sem
skusala odgovoriti v ¢lanku o pojmovanju strpnosti Glena Neweyja, objavlje-
nem na portalu Biblioteca della liberta leta 2019.

Za nekatere kritike se zdi, da predstavlja strpnost razsiritev klasiéne ‘formule’,
ki jo je razvil Carl von Clausewitz, po kateri vojna deluje kot ‘nadaljevanje poli-
tike z drugimi sredstvi’. Po tej razlagi bi se strpnost kot instrument liberalnega
upravljanja (W. Brown) pojavila kot nekaks$no nadaljevanje vojne z drugimi
sredstvi ali kot nekaksen liberalni ‘trojanski konj’, namenjen ‘kolonizaciji’ neli-
beralnih skupnosti, kot bilahko trdili nekateri njeni kritiki. Kako bi ocenili tak
tip ugovora proti strpnosti?

Ta ugovor pravzaprav ponovi staro Marcusejevo kritiko, po kateri je bila
strpnost mehko sredstvo represije, torej nekaksna ‘represivna toleranca’.
Toda ali bi bilo bolje ziveti v neliberalni represiji? Pod Putinovo Rusijo ali
pod iranskim rezimom? Da bi cenili strpnost, bi morali pomisliti na taksne
primere.

Se eno dodatno vpraSanje: kateri vidik strpnosti se vam zdi najbolj problemati-
¢en? Katere kritike standardnega liberalnega pojmovanja strpnosti so dejansko
pokazale na vprasanja, ki bi jih morala obravnavati raznolika pojmovanja
strpnosti?

Strpnost se mi ne zdi problematicna; pri razpiranju tega pojma se namrec
sooCamo z razliénimi vrstami ugank: moralnimi, epistemic¢nimi in pragmati-

12



d

5-6/2023

¢nimi. Vendar menim, da so nedavne analize zagotovile zadovoljive resitve
teh ugank in da je strpnost $e vedno najboljse orodje, ki ga imamo za spopa-
danje z nesoglasji in neodobravanjem v zelo raznoliki druzbi.

Gravitacijska orbita pojmov, povezanih s strpnostjo, vkljucuje tako razli¢cne
ideje, kot so vljudnost, dostojanstvo, prisila, Skoda, konflikt, nestrinjanje, seku-
larizem, pravovernost, disidentstvo, vednost, avtoriteta, mo¢, prevlada, zaupa-
nje, zadrzanost, nevmesavanje, nevtralnost, poStenost, razumnost, pluralizem,
samostojnost, (medsebojno) spostovanje, priznavanje in nazadnje sama raznoli-
kost. Katera od teh (ali drugih) idej in s tem povezanih konceptov se vam zdi v
zvezi s strpnostjo najbolj neraziskana?

¢ Elisabetta Galeotti predava na Festivalu filozofije 2022 v Modeni | foto: Elisabetta Baracchi

13



POGOVOR | Anna Elisabetta Galeotti: | »Verjetno najbolj izpostavljeno vprasanje zadeva meje strpnosti.«

Po mojem mnenju sta pojma, ki sta v povezavi s strpnostjo manj raziskana,
dejansko moc¢ in dominacija. Razlog za to je, da se strpnost tradicionalno poj-
muje kot vprasanje svobode izrazanja posameznika. V tem smislu o¢itno ob-
staja moc potencialnega subjekta strpnosti, da poseze v nepriljubljeno vede-
nje, vendar pa ostaja najgloblje vprasanje moci pravzaprav neraziskano.
Najgloblje vprasanje glede moci je po mojem mnenju mo¢ druzbene vecine,
da doloc¢i nabor ‘normalnih’, ‘sprejemljivih’, ‘legitimnih’ moznosti te druzbe,
med katerimi lahko posamezniki svobodno izbirajo, ne da bi bili pri tem oso-
vrazeni, ponizani, marginalizirani in tako naprej. Ce zdaj dopustimo, da so
razlike, ki povzrocajo druzbeno pomembna vprasanja tolerance, tiste zunaj
‘normalnega razpona’, potem lahko dojamemo temeljni problem, kdo ima
mo¢, da dolocCene razlike razglasi za legitimne moznosti in kdo je tej moc¢i
tudi podvrzen.

S strpnostjo so nenazadnje povezana Stevilna pomembna vprasanja, na primer:
Zakaj strpnost? Kako tolerirati? Kje so meje strpnosti? Katero od teh vprasanj
vas najbolj zanima (in zakaj)?

V razli¢nih obdobjih mojega raziskovalnega dela so me zanimala vsa zgoraj
navedena vprasanja. Prav tako me je zanimalo vprasanje ‘Kaj je dobrega na
tem, da smo strpni?’. Verjetno najbolj izpostavljeno vprasanje zadeva meje
strpnosti, saj danes nihce ne zagovarja nestrpnosti, mnogi pa zagovarjajo
omejevanje meja strpnosti. Zato je razprava o tem, kje je treba zacrtati mejo
med tolerantnim in netolerantnim, tako zelo ostra.

Kompleksnost in protislovnost dolo¢enega pojma bilahko intuitivno ocenili tudi
na podlagi njegove konvergence z definicijo v obi¢ajnem jeziku ali njegove odda-
ljenosti od vsakdanjega jezika. V nekaterih primerih se nase intuitivne ali stro-
kovne opredelitve v veliki meri prekrivajo. Morda najbolj nazoren je primer do-
moljubja (ki v obeh jezikovnih registrih pomeni 'ljubezen do domovine’).
Nasprotno pa amplituda med nasimi vsakdanjimi in znanstvenimi opredelit-
vami strpnosti ne bi mogla biti ve¢ja. Znanstvena opredelitev strpnosti je na-
mrec¢ prepredena s celo vrsto paradoksov, napetosti in dilem. Zakaj menite, da se
diskurz o strpnosti soo¢a s tem izzivom?

V vsakdanjem jeziku so strpna druzba, strpen posameznik in strpna drzava
dragocene stvari. V znanstvenih razpravah pa se zdi, da premagovanje neodo-
bravanja ali nestrinjanja pravzaprav omadevazuje strpnost kot nekaksno
zrtvovanje svojih globokih prepric¢anj. Toda ¢e razsirimo razpravo o razlogih
za strpnost, potem lahko prefinjeno filozofsko analizo uskladimo z vsak-
danjim jezikom in jo dejansko tudi osmislimo.

14



d

5-6/2023

Se zadnje vprasanje: Ali nameravate tudi v prihodnosti raziskovati in pisati o
strpnosti? V katero smer bi se moralo v prihodnje usmeriti preu¢evanje strpnosti?

Zaenkrat mislim, da sem povedala ze vse, kar sem imela prispevati k razpravi
o strpnosti, zato sem se usmerila v druga podrocja raziskovanja. Moja knjiga
Political Self-Deception, ki je izsla leta 2018 pri zalozbi Cambridge University
Press, je tudi dokaz tega. Vendar pa bi rada poudarila, da se bo delo o strpno-
sti in zlasti o strpnosti kot pripoznanju verjetno izkazalo za koristno pri vsa-
kem novem projektu, ki se ga bom lotila. Ce navedem samo en primer. V na-
slednjih letih bom sodelovala pri velikem nacionalnem projektu o starajo¢ih
se druzbah, v katerem bodo k izzivom starajoce se druzbe, kakr$na je vecina
razvitih demokracij, prispevali znanstveniki z razli¢nih podrocij, od medi-
cine do druzboslovja, od demografije, tehnologije, epidemiologije, politolo-
gije, antropologije in tudi politi¢ne filozofije. V tem okviru bom izvajala pro-
jekt na podroc¢ju medgeneracijske pravicnosti. Tematika medgeneracijske
pravic¢nosti je bila raziskana predvsem v zvezi s prihodnjimi, $e nerojenimi
generacijami, medtem ko je v zvezi s sedanjimi generacijami pritegnila raz-
meroma malo pozornosti. Ukvarjala se bom z obema temama. Kot je raz-
vidno, ima taksna raziskava jasen distributivni interes, tj. razpravljati o tem,
koliko sredstev je treba prihraniti za prihodnje generacije in kako jih pravi-
¢no razdeliti med sedanje, stare in mlade generacije.

Ce sedaj pustimo ob strani vse zaplete pri opredeljevanju posameznih distri-
butivnih nacel, valute delitve ter ontoloskih in metafizi¢nih vprasanj v zvezi
z neobstojecimi bitji, Ce se osredoto¢imo na sedanje generacije, pravicnost
med drzavljani razli¢nih starostnih skupin ni zgolj stvar pravi¢ne razdelitve
sredstev. Gre za vprasanje enakega spostovanja, ki pripada vsem drzavlja-
nom vseh starosti, saj pravicnost pomeni, da je treba vsakogar obravnavati z
enako pozornostjo in spostovanjem. TakSna razseznost pravi¢nosti zadeva
boj proti odnosu in praksi starostne diskriminacije, ponizevanja, marginali-
zacije, z eno besedo, nepriznavanja ranljivih ljudi. Ranljivost se obi¢ajno po-
vezuje s starostjo, s sklicevanjem na telesno sibkost in kognitivne izgube,
vendar so otroci in mladi drzavljani prav tako ranljivi na razli¢ne nacine. To
razseznost pravi¢nosti so znanstveniki, ki se posebej ukvarjajo z enakostjo in
distribucijo, oznacili kot ‘relacijsko enakost’. Po mojem mnenju pa je taraz-
seznost povezana z napac¢nim pripoznavanjem ljudi kot enakih ter z nestrp-
nostjo do slabosti in ranljivosti.

Diskriminacija je pravzaprav dejanje, ki izhaja iz tega, da se dolo¢ene razlike
jemljejo kot nekaj, kar zmanjsuje enako moralno vrednost, ki pripada vsa-
kemu ¢cloveskemu bitju. Je oblika odrekanja enakega drzavljanskega statusa.
Kot sem ze dejala, se strpnost kot pripoznanje natanc¢no ukvarja s proble-
mom, kako ravnati s spornimi druzbenimi razlikami, ki pomenijo napacno
pripoznavanje njihovih nosilcev. Slabotnost, bolezen, odsotnost z dela ali

15



POGOVOR | Anna Elisabetta Galeotti: | »Verjetno najbolj izpostavljeno vprasanje zadeva meje strpnosti.«

brezposelnost se zlahka prevedejo v starizem, tj. v staliS¢a in dejanja, katerih
cilj je marginalizacija in ponizevanje drzavljanov, ki zaradi starosti niso po-
polnoma sposobni in opravilni. Podobno je mogoce starostno diskriminacijo
zaznati, kadar se mnenja in prispevki mladih podcenjujejo ali kadar se jih na
trgu dela marginalizira. Menim, da je delo, ki sem ga opravila na temo strpno-
sti kot pripoznanja, mogoce uporabiti na tem podrocju in plodno dopolniti
obstojeco literaturo o pravi¢nosti skozi razli¢na starostna obdobja. Dodajam
le, da poskus, ki so ga znanstveniki na tem podrocju opravili, da bi enakost
kot pravicnost razsirili z odnosno enakostjo, kaze v to smer, vendar po mojem
mnenju zagotavlja manj bogat nabor orodij za soocanje s problemom enakega
polozaja vseh drzavljanov in napacno priznava, da je vprasanje strpnostiv
ozadju vseh vprasanj diskriminacije, marginalizacije in ponizanja.

16






STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Strpnost, napredek
in oblast®*

Rainer Forst

Nismo prva generacija, ki zivi v druzbah, zaznamovanih z velikimi razlikami v
nadinih Zivljenja in morali. Se posebej kristjani so se dolgo asa spopadali z vpra-
Sanjem, kako ziveti skupaj, ne da bi v dejanjih drugih videli predvsem hudic¢evo
delo. Kako skrajni so lahko taks$ni konflikti, silahko Se danes predstavljamo, ko
se razpravlja o vprasanjih splava. Toda tudi polemike o istospolnih porokah ali
pravici do posvojitve za istospolne pare, obrezovanju iz verskih razlogov, islam-
skih pravilih obla¢enja, obrekovanju verskih voditeljev ali prepovedi fasisticnih
strank kazejo na konflikte, ki nas kot na ¢asovnem potovanju katapultirajo nazaj
v zgodovinska obdobja, v katerih je bil pojem strpnosti ustvarjen.! Ta koncept
ostaja tako privlacen, ker obljublja, da nam bo omogo¢il ziveti s takSnimi razli-
kami, ne da bi jih lahko ali morali resevati.

* Prvi¢ objavljeno v Toleranca, oblast in pravica do opravicevanja: Rainer Forst v dialogu (Rainer Forst: https://man-

chesteruniversitypress.co.uk/9781526116321/toleration-power-and-the-right-to-justification/)

1  Teindruge spore o strpnosti sem analiziral v svoji knjigi TiC - Toleration in Conflict (12. poglavje). Nadaljnje ana-
lize takih konfliktov so na voljo v J. Dobbernack in T. Modood (ur.), Tolerance, Intolerance and Respect: Hard to Accept? (
Houndmills: Palgrave Macmillan, 2013).

18



d

5-6/2023

Obljuba in dialektika strpnosti

Ze takratek pregled zgodovine sporov glede strpnosti kaze, kako smiselno je skupaj pre-
ucevati oba pojma, strpnost in napredek. Mislimo ali vsaj upamo namrec lahko, da so nase
druzbe od ¢asov verskih vojn in krvavega preganjanja manjsin dejansko postale bolj
strpne. S tem, ko sem v naslovu ‘strpnosti’ in ‘napredku’ dodal Se tretji pojem ‘oblast’, pa
zelim nakazati, da imamo opraviti s kompleksno zgodovino, v kateri se ne smemo prehitro
sklicevati na pojem napredka, saj so konflikti glede strpnosti vedno umesceni v kontekst
odnosov druzbene moci, v katerih se oblike dominacije reproducirajo in spreminjajo. Pri
tem se 'dominacija’ ne nanasa le na oblike nestrpnosti, saj dominacija v¢éasih deluje tudi
tako, da strpnost omogoca.? Zato mora biti pravilna teorija strpnosti kriti¢na: razli¢ne
oblike in utemeljitve strpnosti mora podvreci kriticnemu pregledu in z genealoske per-
spektive prikazati nenehno zdruzevanje norm in odnosov nadvlade. Zgodovina strpnosti
mora torej biti dialekti¢na. Pripoveduje o racionalizaciji argumentov za strpnost (od kate-
rih ima vsak svoje meje in se lahko sprevrze v nestrpnost), pa tudi o napredujoc¢i racional-
nosti oblasti, ki strpnosti véasih nasprotuje, a je z njo pogosto tudi povezana.? Se vedno
smo del te dialektike.

Koncept strpnosti

Najprej bom razpravljal o konceptu strpnosti. Pomembno se je zavedati, da je ta koncept
sam predmet druzbenih konfliktov in da ni nevtralna stranka, ki ostaja zunaj teh spopa-
dov.* Nekaj primerov: nekateri ljudje menijo, da bibilo treba desnic¢arske politi¢ne dejav-
nosti prepovedati, ker krsijo meje demokrati¢ne strpnosti, drugi pa menijo, da je to ne-
strpno; nekateri ljudje tolerirajo obrezovanje, drugi pa menijo, da je to nestrpno, tudi ce
gre za decCke; nekateri ljudje podpirajo strpnost do istospolnih partnerstev, ne pa tudi ena-
kih pravic, medtem ko drugi menijo, da je to nestrpno in represivno. Zato ni sporno le to,
kako dalec naj se strpnost razsiri, ampak se ob nekaterih navedenih primerih postavlja
tudi vprasanje, ali je strpnost sploh nekaj dobrega, sajlahko gre po eni strani predalec, po
drugi palahko legitimira odrekanje enakih pravic. Ali ni strpnost celo znak asimetricne
politike ali zvite oblike vladanja z discipliniranjem manjsin, ki sledi Kantovemu izreku, da

2  Taksnarazmerja med strpnostjo in oblastjo obravnavava Wendy Brown in jaz v knjigi The Power of Toleration: A
Debate (New York: Columbia University Press, 2014 ).

3  Model za taksno dialekti¢no zgodovino ponuja Jiirgen Habermas, Theory of Communicative Action (2 zvezka),
prev. T. McCarthy ( Boston: Beacon Press, 1984, 1987); glej moje razmisleke o tem v uvodu v TiC.

4  G.Newey, Toleration in Political Conflict (Cambridge: Cambridge University Press, 2013). Newey zlasti poudarja
politiéno razseznost koncepta.

19



TEMA | Rainer Forst | Strpnost, napredek in oblast

je ime strpnosti nekaj ‘arogantnega’,’ ali Goethejevemu izreku: ‘Strpnost naj bo le zacasna
drza; pripeljati mora do pripoznanja. Tolerirati pomeni zaliti’?® Kar potrebujemo tukaj, je
zgodovinsko utemeljena, kriticna filozofija, katere naloga je, da preveri naso zalogo poj-
mov in ki se sprasuje: Kaj pojem strpnosti pravzaprav sploh pomeni?

Strpnost oznacuje odnos, ki v analiticnem smislu vkljucuje tri komponente - s kate-
rimi ze lahko razc¢istimo vrsto napac¢nih predstav, na primer zmotno prepricanje, da je
strpnost povezana z arbitrarnostjo brez sodb ali ravnodusnostjo, kot pri Nietzscheju, za
katerega je bila strpnost ‘nezmoznost rec¢i da ali ne’.” Ko recemo, da nekaj toleriramo’ - na
primer mnenje prijatelja, vonj dolocene hrane ali dejanje skupine -, to storimo le, kadar
nas pri tem mnenju, vonju ali dejanju nekaj moti. In res je prva sestavina strpnosti ugo-
vor.8 Prepricanjem ali praksam, ki jih toleriramo, nasprotujemo, ker menimo, da so napa-
¢na ali slaba. V nasprotnem primeru bi bila nasa drza ravnodusnost ali potrjevanje, ne pa
strpnost.

Vendar pa strpnost nujno vkljucuje tudi drugo komponento, in sicer sprejemange. Ta
doloca razloge, zakaj je treba vseeno dopuscati to, kar je napacno ali slabo. Strpnost vklju-
¢uje vzpostavitev ravnovesja med negativnimi in pozitivnimi premisleki, saj razlogi za
sprejemanje ne iznic¢ijo razlogov za nasprotovanje, temvec so na prvi pogled na isti ravni
in v primeru strpnosti prevesijo ravnovesje. Vendar pa ugovor ostaja veljaven. (Navidez-
nega) paradoksa, kako lahko ¢lovek sprejme nekaj, cemur dejansko nasprotuje, ne bi smeli
pretirano poudarjati, saj ni ni¢ nenavadnega v tem, da na stvari gledamo z dveh strani in
vidimo razloge za sprejetje necesa, kar se nam zdi problematic¢no. S tem seveda ne zani-
kamo, da gre pri tem za pomemben problem, saj je s to konstelacijo druzbeni konflikt tako
reko¢ vnesen v samo drzo strpnosti. Ta od ¢loveka v dolocenem smislu zahteva, da svoje
negativno mnenje preseze ali pa postavi v oklepaj.

Nazadnje je treba upostevati Se tretjo komponento, to je zavrnitev, ki ponovno vklju-
Cuje negativne razloge. Ti negativni razlogi oznacujejo meje strpnosti, zato morajo biti se-
veda resnejsi in mocnejsi od prej omenjenih razlogov za nasprotovanje, saj jih ne morejo
premagati razlogi za sprejemanje. V ambicioznem, demokrati¢nem pojmovanju strpnosti
(ki ga bom podrobneje obravnaval v nadaljevanju) morajo biti ti razlogi taksni, da jih je
mogoce ponuditi tudi tistim, ki jih zavrnitev prizadene (tj. tistim, katerih prepric¢anja ali
prakse se ne tolerirajo). Utemeljujejo, zakaj je treba meje dolociti z nepristranskega zor-
nega kota, kajti e bi bile meje strpnosti povsem poljubne, strpnost ne bi bila vrlina in bi
podlegla (pogosto obravnavanemu) paradoksu strpnosti, da vedno predstavlja tudi vrlino
nestrpnosti. Zato je lahko vrlina le, ¢e njene sestavine temeljijo na dobrih razlogih. Po

5 I Kant,”Odgovor navprasanje: Kaj je razsvetljenstvo?’, v: I. Kant, Prakti¢na filozofija, ur. in prev. M. Gregor (Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1996), str. 21, Ac. 8:41.

6  JW. Goethe, Maxims and Reflections , prev. E. Stopp , ur. P. Hutchinson (London: Penguin, 1998), str. 116 (prevod
spremenjen).

7 F.Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 1885-1887, v: Kritische Studienausgabe 12, ur. G. Colli in M. Montinari
(Miinchen/Berlin: dtv/ de Gruyter, 1988), str. 432.

8  Moja analiza sestavnih delov strpnosti se v bistvu, ¢e Ze ne v vseh podrobnostih, zgleduje po Preston King, Tolera-
tion (New York: Allen & Unwin, 1976), 1. poglavje.

20



d

5-6/2023

drugi strani pa bi bila brezmejna strpnost absurdna, saj bi morala dopuscati tudi vse
oblike nestrpnosti, vklju¢no s svojo lastno negacijo, in bi tako samo sebe postavila pod
vprasaj.®

Naloga strpnosti je, da te tri sestavine spravi v pravilen normativni red. Razlogi za na-
sprotovanje, sprejemanje ali zavracanje nekega prepricanja ali prakse so lahko razlicnega
izvora. Vsi trije imajo lahko verske izvore, na primer, ko nekdo nasprotuje drugi religiji kot
napacni, vendar jo v duhu verskega miru in harmonije tolerira, dokler ne privede do bogo-
kletja. Vendar so lahko razlogi tudi razli¢nih vrst, na primer kadar se verski ugovor sooca z
razlogi za sprejetje in zavrnitev, ki se sklicujejo na ¢lovekove pravice — na primer razlogi
za sprejetje, ki temeljijo na pravici do verske svobode, in razlogi za zavrnitev, ki temeljijo
na pravici do telesne celovitosti. Pomembno je opozoriti, da ti razlogi sami po sebi niso del
koncepta strpnosti, ki je odvisen od drugih normativnih virov.*°

Ze iz te analize jerazvidno, da strpnost ni vedno pravi recept proti nestrpnosti. Rasi-
zem je na primer zelo razsirjen vzrok nestrpnosti. Toda kaj pravzaprav po¢nemo, ko kot
odgovor na rasisti¢ne napade pozivamo k 'strpnosti’? Ali zelimo 'strpne rasiste’, torej
ljudi, ki ostajajo rasisti, le da ne ravnajo v skladu s svojimi prepri¢anji? Ne, namesto tega si
moramo prizadevati za premagovanje rasizma; to pa pomeni, da so v tem primeru razlogi
za nasprotovanje ze problem. Neko¢ so razsvetljenski misleci na podlagi modela premago-
vanja razlogov za nasprotovanje trdili, da je ustrezen odziv na verske spore prizadevanje
zareligijo razuma; vendar se je to izkazalo za neizvedljivo, ker so od razuma pric¢akovali
nekaj, Cesar ta ni sposoben zagotoviti - namrec, da bo dal kon¢ne odgovore na spekulativ-
na vprasanja. Versko utemeljenih razlogov za nasprotovanje na ta nac¢in ni mogoce pre-
magati.

Kljub temu nas problem tolerantnega rasista opozarja na pomembno spoznanje o
druzbenem napredku: vecja strpnost je pogosto znak napredka, saj so tisti, ki so tuji ali
drugacni, sprejeti manj ozkogledno; véasih pa je manjsa strpnost prav tako znak napredka.
Rasizem sam ne bi smel biti predmet druzbene strpnosti, saj je nagnjen k temu, da se zasi-
dra v vsakdanjem zivljenju in povzroca nasilje. To ne pomeni, da je potrebno preganjati
vsak izraz rasizma, ampak da je treba tak$ne izraze druzbeno izob¢iti. Pomembno namre¢
je, ali so meje strpnosti dolo¢ene druzbeno ali pravno.

Toda napredek lahko pomeni tudi, da razlogi za strpnost sploh ne bi smeli ve¢ veljati:
ne bi smelo biti rasisti¢nih razlogov za nasprotovanje ali pa razlogov, ki ponizujejo ljudi.
To velja tudi za odnos do homoseksualnosti. Eno je tolerirati homoseksualnost, drugo pa
je, daje ne smemo vec¢ obravnavati kot razlog za strpnost. Oboje bi pomenilo napredek v
primerjavi z druzbeno nestrpnostjo; vendar pa bi slednja pomenila vecji napredek: ni¢ vec
strpnosti, vendar tudi ni¢ ve¢ zavracanja, temvec ravnodusnost — samo povezanost v raz-
nolikosti, brez strpnosti ali nestrpnosti.

9 O teh dveh paradoksih strpnosti razpravljam v TiC, str. 23f. O tem glej tudi J. Horton, "Three (Apparent) Paradoxes
of Toleration”, Synthesis Philosophica, 9:1 (1994), str. 7-20.

10 O ideji normativne odvisnosti razpravljam v § 3 TiC.

21



TEMA | Rainer Forst | Strpnost, napredek in oblast

Pojmovanja strpnosti

Zanadaljevanje analize moramo razlikovati med razli¢nimi pojmovanji strpnosti, ki so se
razvila v zgodovini. Tu se bom omejil na dve.™ Prvega imenujem pojmovanje dovoljenja.Z
njim se srecujemo v klasi¢nih zakonih o strpnosti, kot je na primer Nantski edikt (1598),
ki pravi: '[N]e da bi pustili razlog za tezave in razlike med nasimi podaniki, smo dovolili in
dovoljujemo pripadnikom reformirane vere, da zivijo in prebivajo v vseh mestih in krajih
tega nasega kraljestva in dezele pod naso poslusnostjo, ne da bi jih kdo spraseval, nadlego-
val ali prisilil, da v veri storijo kar koli v nasprotju s svojo vestjo’.’* V tem smislu je
strpnost avtoritarna drza in praksa, ki manjSinam omogoca, da zivijo v skladu s svojo vero,
¢eprav v okviru, ki ga enostransko dolo¢i stran, ki dovoljenje daje. Vse tri sestavine — na-
sprotovanje, sprejemanje in zavracanje — so v rokah oblasti, tisti, ki so tolerirani, pa so
oznaceni in delezni prizanesljivosti kot drugorazredni drzavljani in so odvisni od zascite
monarha. To je pojem strpnosti, ki ga imata v svoji kritiki v mislih Goethe in Kant, saj biti
strpen tu pomeni biti tudi stigmatiziran in dominiran. Ta oblika strpnosti predstavlja za-
pleteno kombinacijo svobode in discipline, priznanja in nespostovanja, ki zahteva fou-
caultovsko analizo ‘vladavine’, ki deluje v tem kontekstu mo¢i.*®

Pritem se dotaknemo $e ene pomembne tocke o strpnosti in napredku, in sicer ambi-
valentnega znacaja napredka. Po eni strani edikt, kot je bil Nantski (enako velja za druge
tolerancne zakone, kot je angleski “Zakon o strpnosti” iz leta 1689 ali "toleranc¢ni patenti”
JozefaIl. iz leta 1781), pomeni pomemben korak k zagotavljanju varnosti in druzbenega
izboljsanja polozaja manjsine (Ceprav je bil ta tudi negotov in pogosto kratkotrajen), po
drugi strani pa kaze na neenakost te skupine in njeno skrajno odvisnost od dobre volje
monarha (in od obstojec¢ih konstelacij moci). TakSen edikt je torej predstavljal jasen na-
predek - in prav tako jasno politiko nadvlade in neenakega obravnavanja (in véasih tudi
izsiljevanja, ¢e na primer pomislimo na pogoje, pod katerimi so bili Judje v kr§¢anskih
drzavah 'tolerirani’).

Vendar pa k resnici dialekti¢ne zgodovine strpnosti spada tudi dejstvo, da se je v ¢asu
modernih demokrati¢nih revolucij razvilo drugac¢no pojmovanje strpnosti, ki je v primer-
javi s pojmovanjem dovoljenja horizontalno, in sicer pojmovanje spostovanja. Kljuéna mi-
sel, na kateri temelji to pojmovanje, je, da je strpnost odnos drzavljanov drug do drugega,
kivedo, da se ne strinjajo glede osrednjih vprasanj dobrega in pravilnega zivljenja, vendar
kljub temu sprejemajo, da morajo njihove skupne institucije temeljiti na normah, ki so
lahko skupne vsem kot svobodnim in enakopravnim osebam in ne doloc¢ajo zgolj vrednot
ene skupine in jih uvajajo v zakon. Komponenta ugovora ostaja predmet opredelitve posa-

11 O stirih koncepcijah strpnosti razpravljam v 2. poglavju TiC.

12 Nantski edikt, povzeto po Carter Lindberg (ur.), The European Reformations Sourcebook, 2. izdaja (Oxford: Wiley,
2014), str. 193.

13 Glej TiC, § 10 et passim. Glej kritiko Wendy Brown v njeni knjigi Regulating Aversion: Strpnost v dobi identitete in
imperija (Princeton: Princeton University Press, 2006).

22



d

5-6/2023

meznikov ali njihovih skupnosti; komponenti sprejemanja in zavracanja pa sta dolo¢eni v
procesu legitimacije, katerega cilj so norme, ki jih je mogoce utemeljiti na sploSen nacin -
namrec¢ neodvisno (v ustreznem smislu) od posebnih, ne-splosnih prepric¢anj posamezni-
kov. Strpnost je vrlina toleriranja prepric¢anj in praks, s katerimi se posameznik ne strinja,
ki pa ne krsijo nacel, ki izrazajo enakost in svobodo vseh. Oseba drugega je spostovana kot
oseba, ki uziva enake politi¢ne in pravne pravice; tolerirana so njegova ali njena preprica-
njain dejanja.

Utemeljitve strpnosti

V rekonstrukciji utemeljitev, ki so bile od antike naprej ponujene za strpnost, ki sem jo
razvil v delu Toleration in Conflict, sem razloc¢il skupno petindvajset utemeljitev, ki se
skozi zgodovino pogosto pojavljajo v razli¢nih verzijah.* Prevladujejo humanisti¢ne ute-
meljitve (od Nikolaja Kuzanskega do Lessinga), ki skusajo uskladiti razlike med religijami
tako, da jih pripeljejo do temeljnih verskih ali vsaj eti¢nih dogovorov, in drugic¢ utemeljitve
(od Avgustina do Locka), ki pripisujejo osrednji pomen svobodi vesti, tj. ideji, da pristnih
prepricanj ne smemo ali ne moremo izsiliti, ampak morajo nastati svobodno. Tretja linija
obsega utemeljitve (od Castellija prek Bodina in Bayla do Kanta), ki temeljijo na posvetni
morali vzajemnega normativnega utemeljevanja v povezavi s pojmom 'razumnega nestri-
njanja’ v verskih vprasanjih. Na tem mestu lahko le na kratko omenim pomembne tocke v
zvezi s temi pojmovanji.

Ko je treba ustrezno upostevati prispevke pomembnih mislecev o strpnosti, je treba
priznati moc¢ in omejitve njihovih argumentov. Dober primer je John Locke. V svojem zna-
menitem Pismu o strpnosti (1689) zagovarja pojmovanje loc¢itve Cerkve in drzave, v skladu
s katerim je naloga drzave zagotoviti zemeljsko pravi¢nost, medtem ko je naloga posamez-
nikov, da iS¢ejo odresitev v svojih verskih skupnostih in se zaupajo Bogu. To radikalizacijo
nauka o dveh kraljestvih, kot se je razvijal od Avgustina do Lutra, omogoca radikalizacija
ideje svobode vesti. V skladu s tem naukom posameznik ne sme in ne more prepustiti pri-
stojnosti glede vprasanj vere drugim, ker lahko o teh vprasanjih odlo¢a samo Bog in ker
prava vera lahko izhaja samo iz notranjega prepricanja in je ni mogoce doseci s pritiskom
ali celo prisilo: 'Vera ni vera brez verovanja.® V skladu s tem mora vsakdo tudi sam slediti
svoji poti do odresenja in ne sme zaupati drugim, ki morda sledijo drugim interesom.

Locke siteh argumentov ni izmislil, temvec jih je le povezal na jasen in sistematicen
nacin. Najdemo jih Ze pri zgodnjih kr§c¢anskih mislecih. Zlasti Avgustin zagovarja svobodo

14 TiC,§29.
15 J.Locke, Pismo o strpnosti (A Letter Concerning Toleration), ur. J. Tully (Indianapolis: Hackett, 1983), str. 26.

23



TEMA | Rainer Forst | Strpnost, napredek in oblast

vesti in locitev kraljestev, Ceprav ne brez tega, da bi Cerkvi na Zemlji pripisal posebno
vlogo. Toda trditev ‘credere non potest homo nisi volens’ [¢lovek ne more verjeti proti
svojivolji]‘® izvira iz Avgustina, prav tako pa tudi opomin, da naj nih¢e ne misli, da je mo-
goce Cloveka prisiliti, da sledi Bogu, saj on ne zeli laznih vernikov. Vendar pa je bil prav ta
Avgustin tisti, ki je v svojih poznejsih letih umaknil ta nauk, ko se je sooc¢il s konflikti z do-
natisti'” — in je oblikoval argumente, s katerimi je anglikanski duhovnik Jonas Proast poz-
neje povzrocil tezave Locku. Avgustin v svojih poznejSih spisih utemeljuje ‘dobro prisilo’ s
sklicevanjem na svetopisemsko priliko o gostih, ki so prisiljeni vstopiti na gostijo, in se
sprasuje, ali ni njegova slovesna krs¢anska dolznost, da ga odvrne z napacne poti, ¢e vidi,
da nekdo ogroza svoje odresenje. éeprav prisila — celo do stopnje terorja — ni primerna za
uveljavljanje resnice, je po Avgustinovem mnenju primerna za odvracanje ljudi od napa-
¢nih naukov. Avgustin pripoveduje, kako so mu to zaupali Stevilni donatisti, ki jim je Cer-
kev prepovedala izvrSevati vero in so se zato vrnili k resnici. Resni¢na svoboda vesti torej
ni svoboda slediti komur koli ali iti kamor koli hoc¢es, ampak svoboda sprejeti resnico in
samo eno resnico. Mimogrede, Katoliska cerkev je Sele na drugem vatikanskem koncilu
priznala pojmovanje svobode vesti, ki ne vkljucuje ve¢ taksnih omejitev.

Zato je Lockova trditev, da vesti ne smemo prisiliti in da je tudi ni mogoce prisiliti,
problematicna, kar je pozneje tudi sam priznal'® — Se toliko bolj, ¢e upostevamo metode, ki
so jih ljudje razvili za manipuliranje z vestjo in prepric¢anji ter za ustvarjanje prepric¢anj v
tistih, ki so jim podvrzeni, ki jih imajo za resni¢na in pristna. Svobodna vest ni naravno
epistemicno dejstvo in, kot kaze poznejsa Avgustinova teorija, ni samoumevna teoloska
zahteva. Kajti, ¢e se izrazimo po heglovsko, ne napreduje le 'zavest svobode’, temvec¢ tudi
Stevilna sredstva in moznosti izvajanja oblasti in prevlade nad umom ljudi ter izpopolnje-
vanja nesvobode, ki ni ve¢ dojeta kot taka.'®

Obstaja Se en vidik, v katerem je Lockova utemeljitev strpnosti nepopolna. S tako mo-
¢nim poudarkom na svobodi vesti postavlja meje strpnosti tam, kjer po njegovem mnenju
ta svoboda ni zagotovljena - to je med katolicani, ki so svojo vest pripravljeni vezati na po-
svetno (cerkveno ali politi¢no) oblast, in med ateisti, saj ti nimajo nobene vesti. Odstrani-
tev Boga 'celo v mislih’?° bi po Lockovem mnenju pomenila razkroj vezi ¢loveske druzbe.
To je predstava o mejah strpnosti, ki se vlece skozi zgodovino krs¢anskih druzb vse do da-
nasnjih dni: nekdo, ki ne sprejema bozje pravi¢nosti, na zemlji ne bo zanesljiva moralna
oseba.

Z omenjanjem teh tezav v Lockeovem pristopu ne zelim zmanjsati vrednosti tega ve-
likega filozofa s sodobnega vidika, temvec¢ poudariti, da se lahko iz tega nauc¢imo nekaj o

16 Augustinus, Johannis Evangelium, v: Patrologiae cursus completus, series latina, ur. P.G. Migne, 35. zv. (Pariz,
1845), str. 26, 2.

17 Cf.TiC,§5.
18 TiC,§17.
19 GlejR. Forst, 'Noumenal Power’, The Journal of Political Philosophy, 23: 2 (2015), str. 111-127.

20 J.Locke, A Letter Concerning Toleration (Pismo o strpnosti), ur. K. Walters (Peterborough: Broadview Press, 2013),
str. 81.

24



d

5-6/2023

ambivalentnem znacaju napredka. Napredek pri utemeljevanju strpnosti se pogosto opira
na starejSe vire in pogosto podeduje njihove tezave ali pa povzro¢a nove — in meje strpno-
stilahko zarise na nacin, ki ga ni mogoce upraviciti. V svoji knjigi sem skusal napisati tak-
$no dialekti¢no zgodovino utemeljitev strpnosti in hkrati opozoril, kako se taksne uteme-
ljitve lahko obrnejo v svoje nasprotje.?

Lockov sodobnik, hugenot Pierre Bayle, je bil tisti, ki je prepoznal in se izognil teza-
vam Lockovega pristopa - v kritiki poznega Avgustina in ne Lockove teorije - ter obliko-
val logiko pojmovanja spostljive strpnosti.?? Ce sta obe strani takratnih sporov v Franciji,
katoli¢ani in protestanti, vztrajali, da morajo njune ideje veljati za vse in biti zato prevla-
dujoce, potem je bilo po Baylovem mnenju naceloma mogoce vsak zlo¢in vimenu vere pri-
kazati kot pobozno dejanje. Kdor sprejme to moralno resnico, pravilno uporablja razum —
kot raison universelle. Zato mora biti cloveski razum, je trdil Bayle, sposoben najti jezik, v
katerem je mogoce tudi krivico, kot je krivica prisilnega spreobrnjenja, izgona ali muce-
nja, resni¢no imenovati krivica. Ta jezik morale in pravi¢nosti mora biti enak za vse in na
podlagi moci prakti¢nega razuma mora biti sposoben popraviti izkrivljanja in prikrivanja,
ki so posledica verske pristranskosti.

Na tej tocki se moramo boriti proti napa¢nemu razumevanju, da je taksno pojmova-
nje strpnosti, ki temelji na razumu, 'intelektualisti¢no’.?®* Prav nasprotno, gre za zgodovin-
sko umesceno obliko resni¢no prakti¢nega razuma, ki se oblikuje na podlagi izkusenj s
konkretnimi konflikti in ¢loveskim nasiljem. Bayle je ze pred Kantom menil, da mora po-
leg vseh verskih naukov, ki ljudi zdruzujejo, pa tudi razdvajajo, obstajati prakti¢ni razlog,
ki od njih zahteva, da si prizadevajo za druzbeno sodelovanje na podlagi norm, ki jih je mo-
goce utemeljiti med njimi kot svobodnimi in enakopravnimi posamezniki. Bayle tako ni le
zagovarjal, tako kot Bodin in drugi pred njim, sekularne drzave, temvec je tudi dosledno
zagovarjal sekularno moralo, ki ni protireligiozna, temvec je sploSno veljavna, ker ne te-
melji na verskih nacelih. Ko govorimo o napredku v strpnosti, moramo kot merilo vzeti
razvoj te morale. Ta napredek se dogaja v majhnih zgodovinskih korakih povsod tam, kjer
so obstojeci odnosi strpnosti in njihove utemeljitve podvrzeni kriti¢ni presoji ter se obli-
kuje in uresnicuje nova, bolj vkljucujoca, vzajemna in splosna raven utemeljitve strpnosti.

Strpnost in pravicnost

Morda bomo zdaj v skusnjavi, da bi domnevali, da je Baylovo pojmovanje spostljivosti ti-
sto, ki nas danes vodi, in si predstavljali, da smo na ¢elu zgodovinskega napredka. Vendar

21 TiC,zlasti § 29.
22 Glej TiC, §18.
23 L. Tender, Toleration: A Sensorial Orientation to Politics (Oxford: Oxford University Press, 2013), str. 28 in 11.

25



TEMA | Rainer Forst | Strpnost, napredek in oblast

bi se motili, ¢e bi verjeli, da smo v nasi demokrati¢ni dobi presegli prvo, hierarhi¢no poj-
movanje dovoljenja v korist drugega, pojmovanja spostljivosti. Kajti v Stevilnih sodobnih
sporih najdemo zagovornike obeh pojmovanj v sporu, pri cemer se pojmovanje dovoljenja
ponovno pojavlja v vec¢inski preobleki. Medtem ko nekateri menijo, da je treba minarete in
moseje (ali pa, kot ponekod, moseje brez minaretov) dopuscati, ¢e se drzijo smernic, ki so
jih dolocile kr$canske vecine, drugi vztrajajo, da je osnovna pravica med enakimi imeti
ustrezne prostore za bogosluzje. Medtem ko nekateri menijo, da strpnost, Ceprav prepove-
duje prozelitiziranje, ne zahteva odstranitve krizev ali krizcev iz ucilnic javnih $ol ali pa
sodnih dvoran, drugi vztrajajo prinjihovi odstranitvi vimenu enakega spostovanja. Enako
velja za muslimanske naglavne rute, istospolne poroke in podobno. Ali je treba istospolna
partnerstva "tolerirati’ le v okviru, ki ga je dolocila heteroseksualna vecina, ali pa lahko
zahtevajo enako spoStovanje in popolnoma enake pravice?

Sam normativno odvisni koncept strpnosti nam ne pove, Cesa naj se tukaj drzimo za
orientacijo. Pac pa se ponujajo stevilne vrednote ali nacela — svoboda in avtonomija na eni
strani, druzbena stabilnost in mir na drugi. Odvisno od tega, kje je postavljen poudarek,
pridemo do razli¢nih zakljuckov. Mislim, da bi se morali drzati nacela pravicnosti. Kajti
kaj drugega pa je vprasanje, kaksen polozaj in pravice imajo manjsSine v druzbi, kot vprasa-
nje pravi¢nosti? Tu gre za obliko pravi¢nosti, ki od nas zahteva, da ponovno premislimo in
po potrebi opustimo tradicionalne koncepte v smislu materialno enakega spostovanja.
Osrednja povezava med pravic¢nostjo in strpnostjo je v naslednjem vprasanju: Ali moje na-
sprotovanje doloceni praksi temelji na razlogih, ki ne odrazajo zgolj mojega eticnega ali
verskega staliSca, s katerim se drugi ne strinjajo in se jim z njim ni treba strinjati, temvec
narazlogih, ki zadostujejo za zavrnitev — torej na primer za utemeljitev ustavitve te prakse
s pravnimi sredstvi? Ali je nasprotovanje obrezovanju, istospolnim porokam, noSenju ver-
skega simbola, gradnji verskega objekta itd. zadosten argument, ki ga je mogoce podpreti
med enakopravnimi drzavljani in ki ga je mogoce pravi¢no uveljavljati v odnosu do priza-
detih - tudi in zlasti ¢e pripadamo vec¢ini? Pri teh vprasanjih pripadnost vec¢ini ni odlo-
Cilna, saj se vprasanja strpnosti tradicionalno nanasajo na polozaj manjsin.

Kaj moram sprejeti, da bina ta vprasanja odgovoril v skladu s konceptom spostova-
nja? To se dotika tezke epistemoloske tocke, saj se strpnosti pogosto ocita, da od ¢loveka
zahteva skepti¢no preizprasevanje lastnega staliSca. Vendar temu ni tako. Baylovo pojmo-
vanje strpnosti ne zahteva, da dvomis o resni¢nosti lastne vere, temvec le, da ves, da reli-
giozno-eti¢nih prepric¢anj ni mogoce ne preveriti ne ponarediti zgolj z racionalnimi sred-
stvi. Nahajajo se na podrocju, ki ga je John Rawls imenoval 'razumno nestrinjanje’,?*in so
zato, kot je rekel Bayle, dessus de la raison,?® tako reko¢ zunaj obsega razuma, vendar niso
nujno iracionalna (razen ce vkljucujejo vrazeverje). Razum je zdruzljiv s stevilnimi eti-

24 J.Rawls, Political Liberalism, razsirjena izdaja (New York: Columbia University Press, 2005), str. 55. Glej mojo ra-
zlago Rawlsa v "Political Liberalism: Kantov pogled”, Ethics, 128 (2017), str. 123-144.

25 P.Bayle,’ Second Clarification ’, v: Bayle, Historical and Critical Dictionary: Bayle, izbori, ur. in prev. Richard H.
Popkin (Indianapolis: Hackett, 1991), str. 409. Francosko: P. Bayle , "Choix d’articles tires du Dictionnaire historique et
critique”, v: Oeuvres diverses, dopolnjeni del, uredil E. Labrousse, 2 zvezka (Hildesheim, 1982), str. 1223.

26



d

5-6/2023

¢nimi in verskimi stali$¢i, med katerimi se ne more in ne sme odlocati sam.?® To pa ne po-
meni, kot se nekateri bojijo, da so razlogi za nasprotovanje ‘privatizirani’, saj se Se naprej
izrazajo v druzbenem prostoru. Pomeni le, da je, ko gre za sploSne politicne norme, sprejet
doloc¢en intersubjektivni prag upravi¢enosti vzajemnosti in sploSnosti.

V odnosu strpnosti v skladu s konceptom spoStovanja moram sprejeti, da drugim, ki
zivijo z mano v skupnem sistemu norm, dolgujem razloge za takSne norme, ki so nam
lahko skupni moralno in politi¢no, zlasti pa ne izhajajo iz fonda eti¢no in versko spornih
prepricanj. Kot sem dejal, tej zmoznosti, da v teoreticni in prakti¢no-politi¢ni rabi prepo-
znamo ustrezne razloge in jih skupaj iS¢emo v diskurzu, pravimo razum. Pravilno razum-
ljena strpnost je torej vrlina javne rabe razuma. Cev zgodovini strpnosti obstaja kakrsen
koli moralni napredek, in to je resnicni ‘Ce’, ga sestavlja spoznanje o deontoloski razliki
med moralnimi normami in eti¢nimi vrednotami.

Utemeljitev strpnosti, ki se mi zdi superiorna drugim, je torej refleksivne narave: za
pravilno Steje tisto utemeljitev strpnosti, ki temelji na nac¢elu utemeljitve med samimi
svobodnimi in enakimi posamezniki. Ne uporablja nobenih spornih doktrin ali eti¢nih
vrednot, temvec le racionalno nacelo vzajemnega, kriticnega utemeljevanja, pri katerem
ima vsak prizadeti vedno veto glede vzajemne in sploSne narave uporabljenega utemelje-
vanja. Na ta nacin se filtrirajo argumenti, ki prevazajo privilegije in enostranskost: nekdo,
ki zagovarja enake pravice do poroke za istospolne pare, ne zagovarja privilegija, temvec
napada enega, ne da bi ustvaril novega. Tisti, ki kritizirajo kriz na steni ucilnice, ga ne ze-
lijo nadomestiti s svojim simbolom, temvec¢ zelijo preseci simbolno privilegiranje dolo-
¢ene vere. In vsakomur, ki zagovarja strpnost do nosenja burke, ni treba, da jo razume kot
izraz avtonomne verske odlocitve. Ve pa, da temu simbolu ni mogoce vsiliti enostranskega
pomena in daima v tem primeru pravica do osebne svobode vecjo tezo kot dolo¢ena ideja
javnega reda, na katero se nekateri ljudje v Franciji, na primer, sklicujejo kot na podlago za
zakonsko dolznost, da je treba odkrito pokazati svoj obraz.?” In ¢e naj bi prakse obrezova-
njaveljale za nedopustne, potrebujemo dobre razloge, da jih obravnavamo kot telesne po-
Skodbe, kar razlikuje zensko obrezovanje od moskega. Minareti lahko ljudi, ¢e to hocejo,
tudi motijo, vendar jih ne morejo prepovedati niti z referendumom.

Ce Zelimo govoriti o resni¢cnem napredku na podrocju strpnosti, je osrednje vprasa-
nje, kako razviti posvetni moralni jezik, v katerem lahko prizadeti predstavijo in razpra-
vljajo o svojih zahtevah — in v katerem so pripravljeni tudi manjsSine obravnavati kot ena-
kovredne. Sekularna drzava tega ne more storiti brez ustreznega pojmovanja pravi¢nosti,
ki bi ga delili njeni drzavljani. Oblika razuma, ki je tu potrebna, se je naucila narediti nekaj
osrednjih razlik, zlasti med eti¢no-religioznimi zivljenjskimi nacrti, ki jih ni mogoce po-
splositi, in moralnimi normami, ki so splosno zavezujoce, in s tem hkrati med tem, kaj ra-

26 Glej TiC, poglavje 10.
27 Glejzadevo pred Sodis¢em Evropskih skupnosti, S.A.S. proti Franciji (1. julij 2014; Appl. §t. 43835/ 11).

27



TEMA | Rainer Forst | Strpnost, napredek in oblast

zum lahko doseze na religioznem podroc¢ju in ¢esa ne. Sposoben je razlikovati med vero in
praznoverjem - in preprecuje mesanje vere in razuma, na primer nauka o stvarjenju s teo-
rijo evolucije -, ne more paloc¢iti prave vere. Razum ve, da ne zadostuje za 'kon¢ne’ odgo-
vore na metafizi¢na vprasanja o dobrem in posvec¢enem zivljenju; vendar hkrati tudi ve, da
mu ni treba, da bi na ta nac¢in zadostoval za naso orientacijo v svetu delovanja in misljenja.
Sekularna morala, povezana s konceptom spostovanja, ni ‘sekularisti¢na’, ki bi kolonizi-
rala ali marginalizirala religijo; vendar tudi ni taksna, ki bi si jo religija lahko prisvojila.?®

Kriticna teorija strpnosti

Ko ljudje danes pozivajo k 'naprednim’ religijam - na primer v zvezi z islamom -, se mo-
ramo spomniti na evropsko zgodovino. ‘'Krs¢anstvo’ ni prislo do taksnega odnosa sposto-
vanja samo od sebe. Resnica je, da so nekonvencionalni in izob¢eni misleci, kot je bil Bayle
in Se mnogi drugi, opozarjali na slepe pege krs¢anskega nauka in pozivali k njihovi spre-
membi. Moc¢ kritike je bila bolj kot moc vere tista, ki je pripeljala do napredka. Te na-
predke pa so vedno spremljale dvoumnosti, nove konstelacije moc¢i, omejitve svobode in
hierarhije. A vse dokler je razum dejavnik, ki krepi to moc kritike, ostaja vprasanje na-
predka zivo. Navsezadnje je to vprasanje, ki ga postavljajo tisti, ki nocejo sprejeti tabelari-
¢nega, normativno zaprtega sveta, ¢cetudi jih je le pescica.

Kot smo videli, je vprasanje strpnosti umesceno v zapleteno druzbeno mrezo moci, ze
zaradi o¢itnega dejstva, da je vsak argument za strpnost, Ce je upravicen, usmerjen proti
nestrpnosti, ki zaseda prostor druzbenih razlogov in utemeljitev tako, da vera ene skupine
velja za resnicno in upraviceno dominantno, medtem ko se za vernike drugih ver zdi, da so
v vecji ali manjsi meri podlegli napaki in so druzbeno nevarni, nezanesljivi itd. Borbe za
strpnost vzamejo ta noumenalna razmerja moci za izhodiSc¢e — na precej razlicne nacine,
vendar nujno v prostoru utemeljitev. Ne glede na to, ali ponujajo imanentno kritiko prev-
ladujoce religije (na primer zato, ker temelji na ozki razlagi krs¢anstva) ali pa jo zavracajo
kot skrajno nemoralno, kot je to storil Castellio, ko je proti Kalvinu trdil, da 'ubiti ¢loveka
ne pomeni braniti nauk, temvec ubiti ¢cloveka’,?® dejanski boj vedno poteka v prostoru
druzbenih razlogov. Seveda ne gre za ¢isto ‘noumenalni’, duhovni konflikt, temvec za de-
janski druzbeni boj. Toda brez spremembe v prostoru razlogov ne bo prislo do nobene
oblike strpnosti tam, kjer je prej prevladovala nestrpnost. Lo¢evanje med, ¢e hocete, ideo-
loskim bojem in resni¢nim bojem, je namre¢ umetno.

28 R.Forst, "Religija in strpnost od razsvetljenstva do postsekularne dobe: Bayle, Kant in Habermas”, v: N&P, str. 77—
104.

29 Castellio, Contra libellum Calvini, citirano v Wilburjevem prevodu, A History of Unitarianism (Boston: Beacon
Press, 1946,1972), str. 203.

28



d

5-6/2023

Ne le utemeljitev in politika nestrpnosti, ki se kazeta kot odnos nadvlade, temvec
tudi, kot je bilo omenjeno zgoraj, nekatere politike dovoljene strpnosti. Kolikor so neka-
tere 'drugace mislece’ skupine tolerirane, so hkrati stigmatizirane kot deviantne in disci-
plinirane, tudi ¢e so jim (ob jasnih omejitvah) podeljene svobos$¢ine. Te svobosc¢ine niso
prave pravice, temvec le pogojno odobreni prostori svobode, ki jih je mogoce kadar koli
znova omejiti. Tako se enake pravice ne uresnic¢ujejo. Slogan 'Strpnost da, poroka ne’, ki so
ga v Nemciji uporabili za preprecevanje istospolnih porok, je vtem pogledu jasen.

Kot smo videli v zvezi z Lockom, je potrebno pri dialekti¢ni, kriti¢ni teoriji strpnosti
upostevati Se tretji dejavnik. V utemeljitve strpnosti so namrec vgrajene tudi omejitve, ki
lahko vodijo v pogoje dominacije: Kdo ima 'svobodno vest’, katere varstvo se zahteva, ka-
terareligija pripada jedru humanisti¢nega bistva, kje se zacne bogokletje, ki ga ni ve¢ mo-
goce tolerirati, itd. Zato mora normativno jedro kriti¢ne teorije strpnosti temeljiti na sa-
mem nacelu utemeljitve, saj je tako mogoce vsako posamezno utemeljitev strpnosti
postaviti pod vprasaj glede njenih slepih peg in izkljucujoc¢ih implikacij. Ta refleksivna
utemeljitev se mora znati vprasati tudi, ali vsebuje predpostavke o razumu, ki jih na pri-
mer med svobodnimi in enakopravnimi osebami ni mogoce upraviciti. Vprasanje upravi-
Cenosti se torej nikoli ne konc¢a in tam, kjer je zastavljeno na radikalen nacin, se zahteva
druzbeninapredek, ki bo, ¢e bo $lo vse po sreci, tudi uresni¢en. Toda obzorje takega na-
predka ostaja vedno odprto - in njegovi dosezki so krhki.

Iz angleScine prevedel Mitja Sardo¢

30 Zakoristne pripombe na prej$njo razlic¢ico tega besedila se zahvaljujem Paulu Kindermannu in Felixu Kdmperju.

29



STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Razlaga politicne
strpnosti*

Peter Balint

Glede na to, da so v sodobnih raznolikih druzbah moc¢no prisotne in ob¢asno tudi
nasilne napetosti, se morda zdi o¢itno, da je strpnost praksa, ki omogoca obvla-
dovanje konfliktov in nam pomaga, da vsi skupaj zivimo svobodno. To pomeni,
da se morda zdi samoumevno, da mora liberalne druzbe voditi praksa strpnosti,
ki omogoca soobstoj razliénih nac¢inov zivljenja. Strpnost je namrec praksa, ki se
izogiba vsiljevanju enega nacina zivljenja drugim in ima hkrati dolg ter mocan
pedigre (Zagorin 2003). Kljub temu se politicna praksa strpnosti sooc¢a s po-
membnimi konceptualnimi izzivi, ki vodijo do trditev, da je strpnost odvecna,
nesmiselna ali nedosledna, vsaj v sodobnih liberalno-demokrati¢nih politi¢nih
rezimih. V tem prispevku je prikazano, kako lahko strpnost kot politi¢no prakso

pravzaprav osmislimo.

* Ta ¢lanek temelji na 3. poglavju knjige Respecting Toleration: Traditional Liberalism & Contemporary Diversity
(Balint, 2017).

30



d

5-6/2023

Clanek se zadne z opisom ‘izziva nevtralnosti’ (najpomembnejSega konceptualnega iz-
ziva), po katerem - Ce naj bi bila drzava nevtralna - le-ta ne more imeti vrednot, na pod-
lagi katerih bi lahko ugovarjala vrednotam, ki so nujna znacilnost strpnosti. Clanek se
nato posveti vprasanju strpne drzave in predlaga, da sta v igri dva pomena strpnosti —
eden od njiju vkljucuje ugovor in moc, drugi pa zahteva le mo¢. Izziv nevtralnosti je nato
odpravljen z uporabo tega spoznanja in bolj prefinjenega razumevanja nevtralnosti
drzave.

Izziv nevtralnosti

Strpnost se je sredi in ob koncu 20. stoletja soocila z razlicnimi filozofskimi vprasanji.
Vecina od njih je bila predstavljena kot ‘paradoksi’. Na primer, kako lahko nekdo ne¢emu
nasprotuje in hkrati nekaj dovoljuje? Kako je lahko nekdo z rasisti¢nimi stalisci, ki ne
deluje v skladu z njimi, bolj strpen kot nekdo brez takih stalis¢ (Horton 1994; Bessone
2013, prim. Balint 2016)? In e je drzava strpna, potem bo prav to dopuscanje nasprotnih
stalis¢ (zlasti glede vprasanja strpnosti) verjetno povzrocilo porast nestrpnosti in strp-
nost v celoti spodkopalo (Popper 1945)? Kljub zanimanju, ki so ga ta vprasanja sprozila,
nobeno od njih ne izpodbija politi¢ne uporabnosti strpnosti. V tem prispevku, ki skusa po-
jasniti politi¢no strpnost, je pomembna njena politicna uporabnost. In ¢eprav obstajajo
Stevilni konceptualni izzivi, je glavni konceptualni izziv za politi¢no prakso strpnosti, vsaj
med zagovorniki liberalizma, tako imenovani ‘izziv nevtralnosti’ (Balint 2017). Ta se osre-
dotoc¢a na navidezno nezdruzljivost med strpnostjo drzave in njeno nevtralnostjo, s ¢imer
naj bi pokazal na nedoslednost v liberalni teoriji. Splosno razsirjeno mnenje je, da bi mo-
rala biti sodobna liberalna drzava med nacini zivljenja svojih drzavljanov (ki spostujejo
pravi¢nost) nevtralna; to pomeni, da ne bi smela dajati prednosti enemu nacinu zivljenja
pred drugim. Za tak$no drzavo bi lahko rekli, da ne pripisuje nikakrsne vrednosti poseb-
nim razlikam. Taksna drzava na primer ne bi smela imeti uradnega stalisc¢a glede vere ali
Stevilnih drugih ‘zasebnih’ zadev. Obicajno razumevanje strpnosti je, da gre za zadrzanje
oblasti kljub nasprotovanju. Ce je torej drzava nevtralna, ne biimela vec taksnih vrednot,
zaradi katerih bilahko nasprotovala in zadrzala oblast.

Glen Newey tako piSe:

V nevtralisticni teoriji ... je politicna oblast misljena kot normativna praznina. Ker strpnost
zahteva, da ima tisti, ki je strpen, razloge, da ne odobrava prakse, in mora kljub temu imeti ra-
zloge, da steje nevmesavanje za dobro, je normativna praznina zapolnjena in nevtralnost tako
izgine (2013: 42).

31



TEMA | Peter Balint | Razlaga politi¢ne strpnosti

Robert Paul Churchill (2003: 65-76) pa trdi, da ““liberalna strpnost™ Se zdale¢ ni nev-
tralna, ampak lahko paradoksalno podpira sovraznost (‘nestrpnost’) do oseb, vrednot in
prepricanj, ki naj bi jih drugi tolerirali’.

Koncéno, kot pravi John Gray (1995: 19):

Strpnost kot politicni ideal je za novi liberalizem - liberalizem Rawlsa, Dworkina, Ackermana in
podobnih - Zaljiva, ker je glede na pojmovangje dobrega izrazito nevtralna. Po mnenju novih libe-
ralcev pravicénost, ki predstavlja nacelo revizionisticnega liberalizma, zahteva, da vlada v svojih
institucijah in politikah izvaja nevtralnost in ne strpnosti do konkurenénih pojmovanj dobrega Zi-
vljenja.

V skladu s tem izzivom, ki ga zagovarjajo tudi Stevilni drugi (na primer Horton 1996;
Newey 1999, 2001; Meckled-Garcia 2001 in Seligman 2003), je politi¢na strpnost v na-
jboljSem primeru odvecna, v najslabsem pa povsem nezdruzljiva z liberalno nevtralnostjo.
Drzava ali institucija je lahko nevtralna in liberalna ali pa je strpna in ni liberalna (ali vsaj
ni nevtralisti¢no liberalna); oboje pa ne more biti.

Strpnost brez ugovora

Medtem ko zagovorniki izziva nevtralnosti v liberalnih politi¢nih strukturah ne vidijo
prostora za strpnost, koliko ‘strpnosti’ v resnici pravzaprav obstaja v nevtralni politi¢ni
strpnosti? Ali strpni politi¢ni rezimi — nevtralni ali drugi - dejansko ‘tolerirajo’ razlicne
nacine zivljenja svojih drzavljanov? Ali pa se dogaja nekaj povsem drugega? Odgovor na to
vprasanje je v veliki meri odvisen od tega, kaj je misljeno s ‘strpnostjo’. V skladu s sedan-
jim teoretskim pravoverjem mora imeti strpnost vedno tri osnovne sestavine: ugovor, mo¢
negativnega delovanja na podlagi tega ugovora in namerno opustitev tega delovanja (Ba-
lint 2014). Gre torej za vrsto dopuscanja. V politicnem kontekstu je paradigmatic¢ni pri-
mer tak$nega razumevanja strpnosti tradicionalni vladar, ki dopusca, da njegovi podaniki
prakticirajo religije, ki so konkurenc¢ne njegovi lastni. Pritem obstaja mo¢ posredovanja
in jasno izrazeno nasprotovanje.

To stali$ce, da mora strpnost vedno vkljucevati ugovor, moc¢ oviranja in namerno ne-
oviranje, je vsaj v teoretskih krogih postalo prevladujoce pravoverje. Vendar to zagotovo ni
edini nac¢in razumevanja tega pojma. Obstaja veliko Sirse razumevanje, ki ne zahteva ugo-
vora, temvec zgolj mo¢ in namerno neoviranje. Prav to razumevanje strpnosti je prisotno,
ko nekoga ali neko okolje oznac¢imo za relativno strpnega. Ko je na primer univerza opi-
sana kot relativno strpna, to ne pomeni, da ima ta institucija veliko ugovorov, ki se kljub
temu, da ima mo¢, ne izvajajo. Obicajno je misljeno, da ima institucija malo ali celo nic¢
ugovorov na stvari, ki bi se drugim lahko zdele sporne (in da ima mo¢, da na teh podro¢jih

32



d

5-6/2023

deluje negativno, ¢e bi to zelela). To razumevanje strpnosti je sploSne narave. Uporablja
se, ko govorimo na splosno o strpnih politi¢nih strukturah.

To SirSe razumevanje strpnosti je permisivno v dveh klju¢nih pogledih. Prvic, je sirse
od ozkega pogleda, ki je prevladoval v nedavni politi¢ni filozofiji. To razumevanje se
ujema z nasim vsakdanjim jezikom. Na primer, nacin, na katerega se nekatere druzbe opi-
sujejo kot posebej strpne, ne pomeni, da je v njih veliko ljudi in institucij, ki nenehno pre-
magujejo svoje globoko zakoreninjene moralne ugovore, ampak preprosto to, da vec¢ini
ljudi in institucij v taki druzbi v resnici ni mar za veliko stvari, ki bi jim drugi nasprotovali,
in so posledic¢no relativno popustljivi. Strpna druzba obi¢ajno vkljucuje bistveno vec brez-
briznosti kot dopuscéanja.

Drugic, strpnost je dovoljena v bolj dobesednem pomenu. Vec kot je strpnosti, bolj je
druzba permisivna in s tem njeni drzavljani uzivajo ve¢ svobode (prim. De Ceva 2019). To
ne pomeni, da strpnost ne bi smela imeti omejitev, vendar so te omejitve, cetudi dobro
utemeljene, omejitve in zaradi njih je taksna druzba manj permisivna, cetudi upravic¢eno.
Na splosno bilahko rekli, da je strpnost bolj$a od nestrpnosti. Vendar bo v $tevilnih pri-
merih - na primer, ko bi se lahko drugim povzrocila sSkoda — bolje, da se uporabi nestrp-
nost. To ne pomeni ni¢ drugega kot to, da bo vsak liberalni rezim strpnosti imel doloc¢en
obseg. Vse, kar je v njegovem obsegu, bo dovoljeno — bodisi zato, ker ni nasprotovanja, bo-
disi zato, ker morebitno nasprotovanje odtehta drug vidik, kot je svoboda vesti ali svoboda
zdruzevanja. Onkraj tega razpona bodo in bi morale biti stvari predmet nestrpnosti.

Nic¢ od tega ne pomeni, da zavracamo bolj filozofsko ortodoksno razumevanje
strpnosti kot dopuséanja. Popolno razumevanje liberalne prakse politi¢ne strpnosti bo za-
htevalo tako permisivni kot tudi dopuscajocCi smisel strpnosti: eden gotovo ne iznic¢uje
drugega. Ce Zelimo osmisliti strpnost kot politi¢no prakso, potrebujemo oba smisla
strpnosti. Preprosto povedano, razumevanje strpnosti, ki ne zahteva vedno ugovora, opi-
suje splosne politi¢ne ureditve. Nasprotno pa se ugovorni smisel strpnosti (‘dopuscajoca
strpnost’) uporablja v posebnih primerih, povezanih s posebnimi dejanji strpnosti - de-
janji, do katerih lahko pride v okviru splosne ureditve strpnosti. Uporaba tega razliko-
vanja med sploSnim in specificnim ima pomembne prednosti, zlasti na podrocju, na kate-
rem se oba pojma prepogosto uporabljata izmenicno. In Ceprav se v literaturi véasih
pojavljajo razlicna pojmovanja ‘strpnosti’ (na primer Crick 1971: 144; King 1976: 12-13,
68; Galeotti 2001: 273, st. 1; Forst 2004: 315; in Habermas 2004: 5), to semantic¢no razliko-
vanje pravzaprav ni pomembno, temvec je pomembno razlikovanje med splosnim in spe-
cificnim. Uporaba tega razlikovanja pri politi¢ni strpnosti nam omogoc¢a razumeti splosni
rezim strpnosti, kot je rezim liberalne drzave, kot rezim, ki ga ne vzdrzujejo zgolj speci-
fiéna dejanja dopuscajoce strpnosti, temvec tudi ravnodusnost in celo potencialno de-
janja spoStovanja razlik.

Eden od nac¢inov, kako utemeljiti, da strpnost ne pomeni vedno dopusc¢anja in nega-
tivnega vrednotenja, je pogled na naso rabo pridevnika ‘strpen’. V¢éasih ga uporabljamo v
posebnem pomenu, na primer tako, kot lahko opisemo zgodovinski dogovor o delitvi ob-
lasti med Ianom Paisleyjem (Demokrati¢na unionisti¢na stranka) in Gerryjem Adamsom
(Sinn Fein) na Severnem Irskem leta 2007. Oba moska sta se oc¢itno sovrazila, a sta se

33



TEMA | Peter Balint | Razlaga politi¢ne strpnosti

kljub temu dogovorila za sodelovanje. Kadar so dolo¢ena dejanja v tem smislu opisana kot
strpna, to obicajno pomeni, da obstaja neko nasprotovanje ali neodobravanje, ki je nato
premagano iz nekega drugega razloga, z drugimi besedami, strpnost.

Nasprotno pa je pri opisu delujocega kot posebej strpnega v sploSnem smislu obi-
¢ajno misljeno nekaj povsem drugega. évedska, na primer, je lahko opisana kot drzava s
posebej strpno druzbo. Pritem je obi¢ajno misljeno, da so dovoljene razli¢ne
dejavnosti/razlike. Vendar pa je pomembno, da v sploSnem smislu ta strpnost ni celotna
slika. Prav tako je implicirano, da ima taksna oseba/delujoci manj razlogov za strpnost. To
pomeni, da na splosno strpen delujoci ne le da ne posega posebej pogosto, ampak da ima
tudi - kar je pravzaprav kljuéno - manj razlogov za poseganje. Kot pise John Horton
(1996: 38):

...strpna oseba ni ozkogleden fanatik, ki je zadrZan; ni nekdo, ki ima veliko predsodkov o ravnanju
drugih, a se kljub temu junasko zadrzuje, da ne bi ravnal restriktivno ... [z]a strpnost ni znadilno
izkljucno ravnanje, ampak tudi presoja.

Horton (1996: 38) hkrati se nadaljuje: ‘razsiritev koncepta na zozitev obsega tega, kar
velja za sporno, je nedvomno protisovno. [...] Vendar pa to ni povsem neskladno z mnogimi
obicajnimi rabami strpnosti’. Prav ta obcutek strpnosti je zajet v strpnosti kot splo$ni pra-
ksi. Strpna liberalna drzava na primer ne zadrzuje le oblasti, ampak tudi - kar je pravza-
prav kljuéno - ne sodi o zelo Sirokem razponu razlik svojih drzavljanov. Strpna liberalna
drzava je zelo popustljiva, vendar ne zato, ker se ne ozira na nacine zivljenja svojih drzav-
ljanov, temvec zato, ker je v vec¢ini primerov do njih ravnodusna.

Tukaj lahko ugovarjamo, da gre pri tem za pretirano raztezanje samega pojma
strpnosti, saj ze imamo ustrezne pojme, ki pokrivajo ta splo$ni pomen ‘strpnega’ v politic-
nem kontekstu. Zakaj ne bi na primer govorili o pomenu svobode posameznika? Ali pa o li-
beralnem pristopu k raznolikosti? Vendar ¢e gre za svobodo posameznika, potem Se vedno
potrebujemo politiko ali prakso za njeno uresnic¢evanje: strpnost je ena od praks, ki ures-
nicuje in podpira to vrednoto. In ¢eprav liberalizem upravicuje poseben pristop k
strpnosti, ni nujno, da je splosna ureditev strpnosti tudi liberalna. Obstajajo Stevilni pri-
meri strpnih rezimov, ki so utemeljeni z neliberalnimi naceli (morda najbolj znan je bil t. i.
‘miletski’ sistem v Otomanskem cesarstvu). Razlikovanje med splosnim in specifi¢cnim je
kot tako namenjeno osmisljanju nasega obic¢ajnega jezika in nasih politi¢nih praks.

Preden preuc¢imo splosno naravo politi¢ne strpnosti, je smiselno omeniti, da je ‘tradi-
cionalno’ pojmovanje strpnosti, ki temelji le na ugovoru in prevladuje v razpravah o
strpnosti v moralni filozofiji, pravzaprav lahko precej nova ortodoksija v politi¢ni filozo-
fiji. V svojem Drugem pismu o strpnosti ([1690]1824: 62), na primer John Locke predlaga
Sirso uporabo v zadevah verske spreobrnitve; ‘[s]strpnost je le odstranitev [sile]”. Locke v
pismu Philipu van Limborchu leta 1869, v katerem opisuje parlamentarno razpravo o
strpnosti, prav tako predlaga, da je strpnost lahko v obliki ‘odpustkov’ - kar je ugovorni tip
strpnosti - ali razumevanja’ — kar v verskih zadevah vkljuc¢uje ¢im manjse in ¢im bolj pri-
lagodljive cerkvene obrede, da bi se lahko prilagodilo ¢im vec¢ ljudi (povzeto po Cranston

34



d

5-6/2023

1987:111-112; in Kaplan 2007: 132-133; prim. Tate 2016). Zdi se, da je bilo ‘razumevanje’
njegov prednostni izraz za strpnost (Cranston 1987: 112). Perez Zagorin (2003: 7, 199-208,
256-288) v svojem temeljnem delu o vzponu verske strpnosti na Zahodu meni, da niti
Locke, niti Pierre Bayle ali pa Roger Williams niso razlikovali strpnosti od svobode vesti.
Sally Jenkinson (1996: 320) trdi, da je Bayle Sel Se dlje, saj si je prizadeval za obliko
strpnosti, ki je bila pluralisti¢na, in razsvetljeno republiko, ki ji je ‘predsedoval konfesio-
nalno nevtralen suveren, ki ga je podpirala civilna in ne verska uprava’.

Preston King veliko pozneje pravi, da je ‘strpnost Sirsa od tolerance’, pri Cemer je
‘strpnost’ sestavljena iz vseh ‘negacij nestrpnosti ... [vklju¢no z] brezbriznostjo [in] favori-
ziranjem ter zlasti ... sistemom enakih pravic’, medtem ko je ‘strpnost’ ‘najmanjsSa negacija
nestrpnosti’ (1976:12-13, 68; prim. Newman 1982: 5; Walzer 1997: 2; in Scheffler 2010).
Celo John Rawls (1999: 188) uporablja strpnost v sploSnem pomenu kot enakovredno svo-
bodi vesti, in to o¢itno v razmerah brez drzavne religije ali podobnih razlogov za nasproto-
vanje.

Nazadnje, med zgodovinarji zahodne verske strpnosti se obic¢ajno uporablja sirsi po-
men tega pojma. Najvidnej$a nedavna primera sta Zagorin, ki strpnost opisuje ‘v najsir-
Sem smislu kot enakovredno stanju verske svobode’ (2003: 6), in Benjamin J. Kaplan, ki
strpnost opredeljuje kot ‘mirno sobivanje ljudi razli¢nih verstev, ki zivijo skupaj v isti vasi,
kraju ali mestu’ (2007: 8,11, 162). Ta pogled je skladen s prej$njimi pomembnimi zgodovi-
nami strpnosti W. K. Jordana in Josepha Leclerja (oba navedena v Zagorin 2003: 314). Ni¢
od tega ne pomeni, da je ozko pojmovanje strpnosti, ki temelji le na ugovoru, napacno,
temvec da to ni edini nac¢in uporabe tega pojma in da ga tudi ne smemo imeti za posebej
tradicionalnega; morda ortodoksnega, a zagotovo ne tradicionalnega.

Ne gre za to, da strogi, bolj filozofsko ortodoksni smisel strpnosti ne igra nobene
vloge, niti za to, da je moralno ali politi¢no nepomemben, prav tako pa niti za to, da je ne-
kako manjvreden - dopuscajoca strpna je v mnogih primerih nekaksen klju¢ni minimum.
To razlikovanje med dvema pomenoma strpnosti je konceptualno, ne pa moralno ali poli-
ti¢no normativno. A pri osmisljanju dejanske prakse politi¢ne strpnosti potrebujemo oba
pomena strpnosti.

Strpnost kot sploSna politiéna praksa

éeprav govorimo o splosno strpnih drzavljanih, pa je konceptualni izziv, ki ga je najbolj
treba obravnavati takrat, ko je drzava dejavnik strpnosti, in na to se bomo tukaj osredoto-
¢ili. Pri osmisljanju splosne drzavne prakse strpnosti bomo pokazali, da se ta ne reducira
na dopusc¢ajoco strpnost in da od nje tudi ni popolnoma neodvisna.

V vecini politi¢nih rezimov strpnosti ima dopusc¢ajoca strpnost obrobno vlogo.
Drzava, zlasti liberalna drzava, precej redko izvaja dejanja, ki izpolnjujejo tri pogoje za po-

35



TEMA | Peter Balint | Razlaga politi¢ne strpnosti

sebno dejanje dopuscajoce strpnosti (ugovor, moc¢ oviranja in namerno neoviranje). Naj-
veckrat bo drzava kljub temu, da ima mo¢ oviranja, povsem ravnodusna do razliénih naci-
nov Zivljenja svojih drzavljanov. Ceprav torej na splo$no strpen rezim zadrzuje moé nega-
tivnega oviranja in je tako prizanesljiv do posebnih razlik, morata veljati le pogoja moc¢iin
neoviranja.

Medtem ko so v preteklosti drzave izvajale dejanja strpnosti v zvezi z globoko izraze-
nimi verskimi stali$ci, sodobna liberalna drzava teh razlogov za nasprotovanje nima. Ob-
last, vsaj v materialnem smislu, je zadrzana iz zelo razli¢nih razlogov; v veliki vecini pri-
merov se drzava preprosto ne sme vmesavati v (ve¢ino) razli¢nih nac¢inov, kako ljudje
zivijo svoja zivljenja. V nekaterih primerih ima (nevtralna) liberalna drzava sicer lahko
svoje mnenje o tem, kaj je dobro zivljenje — na primer taksno, ki spodbuja avtonomijo - in
bo zato na nekaterih podrocjih popustljiva, vendar tudi tu drzava ne bo imela nobenega
mnenja o veliki vec¢ini nacinov zivljenja svojih drzavljanov. To ne pomeni, da taksna
drzava na splo$no ni strpna, le da je zelo malo popustljiva. Dejanja dopuscajoce strpnosti
so le eden od nac¢inov - in to ne zelo pogost nac¢in - kako se bo splosna liberalna praksa
drzavne strpnosti prilagodila razlicnim nac¢inom zivljenja svojih drzavljanov, namesto
tega bo prevladovalo ravnodusno razmerje. Ce sprejmemo razlikovanje med sploSnim in
specifi¢nim, potem tu ni ni¢ nenavadnega.

Ravnodusnost

Glede na pomen ravnodusnosti v splosnem opisu politi¢ne strpnosti je o njej potrebno
razpravljati naprej. ‘Ravnodusnost’ se namrec lahko uporablja v vsaj dveh pomenih, pri
C¢emer je pomembno, na kateri pomen se nanasamo. Prvi pomen je preucen in nacelen. V
tem primeru je drzava ravnodusna do dolo¢enega nacina zivljenja ali sklopa prepric¢anj,
ker ustreza dolo¢enim nacelnim parametrom. Na primer, sekularna liberalna drzava bi
morala biti brezbrizna do neke vere (ne glede na njene prakse). Drzava ima v tem primeru
nacelen razlog, da poveze vrednost ravnodusnosti do vseh verstev znotraj dolocenega raz-
pona. Drugi smisel ravnodusnosti je bolj podoben ravnodusnosti. V tem primeru biti rav-
nodu$en pomeni, da o ne¢em prej nismo zares razmisljali. Ceprav je to smiselno razliko-
vanje, se zdi, da v primeru tolerantne liberalne drzave ne deluje. Podrocja, na katerih je
liberalna drzava ravnodusna, so nacelna — pomen zasebne sfere, na primer, je osrednjega
pomena za liberalizem. To ne pomeni, da so vsi razlogi za zadrzanje moci oviranja nacelni,
temvec da je podrocje ravnodusnosti v liberalni drzavi nacelno. Torej ne gre toliko za
vprasanje, ali je drzava upostevala ta ali oni nac¢in zivljenja ali prakse, temvec da je iz na-
¢elnih razlogov vse v dolo¢enem obsegu (na primer v zasebni sferi, ne glede na to, kako je
opredeljena) obravnavano ravnodusno.

Tarazprava bilahko sprozila tudi s tem povezan pomislek glede opisovanja necesa,
kar je obravnavano indiferentno, kot predmet strpnosti v sploSnem smislu. Gre dejansko
za pomislek, da mora za to, da je nekaj predmet strpnosti, cetudi prek ravnodusnosti, ob-
stajati vsaj moZnost ugovora. Kot smo Ze razpravljali, e Svedsko oznad¢imo za splogno

36



d

5-6/2023

strpno drzavo, to pomeni, da obstaja ravnodusnost do stvari, ki so v manj strpnih drzavah
obic¢ajno bodisi predmet ugovora in/ali prepovedi. Z drugimi besedami, ¢e Svedsko ozna-
¢imo za strpno, to pomeni, da smo primerljivi. V tem smislu je trditev, da drzava tolerira
kosarko ali barvo nogavic nekoga, nesmiselna, saj sta to malo verjetna razloga za more-
bitno nasprotovanje. Kot pise Newey (2013: 6-7, 30), lahko ‘intranzitivno’ rabo strpnosti
Stejemo za tolerantno le, ¢e obstaja moznost nestrpnosti. To je res, vendar glede na naravo
¢loveske politike vedno obstaja moznost ugovora in nestrpnosti; moznost, ki se prepo-
gosto uresnicuje, saj politicne oblasti skrbijo za skoraj vsak vidik zivljenja svojih drzavlja-
nov. Drzava je liberalna skoraj natanko zato, ker ne nasprotuje vrsti dejavnosti, ki jim
druge politi¢ne strukture bodisi nasprotujejo bodisi si pridrzujejo pravico, da jim naspro-
tujejo. Zato se to razlikovanje tudi na tem podroc¢ju ne uporablja veliko.

Dopuscajoca strpnost

éeprav je zmotno misliti, da se splosna liberalna praksa strpnosti omejuje na dejanja do-
puscajoce strpnosti, je prav tako zmotno misliti, da dopusc¢ajoca strpnost nima nobene
vloge. Nobena liberalna drzava (in verjetno nobena mozna drzava) ne bo popolnoma rav-
nodusna do vseh nac¢inov zivljenja svojih drzavljanov. Liberalna drzava bo Se vedno imela
vrednote - predvsem vrednote pravi¢nosti — in nekateri nac¢ini zivljenja njenih drzavlja-
nov bodo v nasprotju s temi vrednotami, vendar morda ne v toliksni meri, da bi presegali
meje strpnosti. Liberalne drzave na primer zagotovo ne bi smele biti ravnodusne do
skrajno desnicarskih ekstremisti¢nih skupin, ki nasprotujejo enaki moralni vrednosti
vseh drzavljanov, vendar se zdi, da je pomen svobode vesti in zdruzevanja dober razlog, da
se liberalne drzave vsaj na zacetku ne vmesavajo v dejavnosti takih skupin. Ker gre o¢itno
za spopad vrednot in ker ima drzava pristojnost, da ovira - ¢etudi zaradi ustavnih doloc¢h
ne sme povsem prepreciti —, lahko recemo, da se drzava pri takih skupinah ukvarja z de-
janji dopuscajoce strpnosti. Liberalna drzava ima razloge za to, da ne posega negativno, ki
lahko prevladajo, kar pomeni, da obstaja prostor med dovoljenjem in prepovedjo za
drzavna dejanja strpnosti (nadaljnji izzivi za moznosti drzavnih dejanj dopuscajoce
strpnosti so obravnavani v naslednjem razdelku).

Spostovanje

Koncéno lahko liberalni rezimi strpnosti v razli¢ni meri vkljucujejo dejanja spostovanja
razlik, saj dejanja spostovanja razlik vkljuc¢ujejo tudi moc in neoviranje. Nekatere razlike
bodo zaradi pravi¢nosti potrebovale vsaj pozitivno podporo drzave. Eden od takih prime-
rov je invalidnost. Ob predpostavki, da pravi¢nost narekuje potrebo po enakih moznostih,
bodo osebe z dolo¢enimi invalidnostmi morda potrebovale pozitivne ukrepe drzave, da
bodo imele enake ali zadostne moznosti (‘spostovanje’ je tu v obliki Darwallovega (1977)
pripoznanja-spo$tovanja, prim. Balint 2013)). Ceprav se o invalidnosti obi¢ajno ne raz-

37



TEMA | Peter Balint | Razlaga politi¢ne strpnosti

mislja kot o na¢inu zivljenja (obstajajo pomembne izjeme, kot je gluhota), bi lahko enako
utemeljevali in tudi so utemeljevali tudi nekatere identitete. Liberalni nacionalisti na pri-
mer zagovarjajo vpletenost drzave v oblikovanje in spodbujanje krovne nacionalne identi-
tete zaradi njenega pomena za uspeh redistributivne pravi¢nosti, poleg drugih klju¢nih
druzbenih dobrin (glej na primer Miller 1995; Soutphommasane 2012; Lenard 2012). Zato
pozivajo k spostovanju nacionalne identitete in kulture. Liberalni perfekcionisti so na-
klonjeni spostovanju nekaterih nac¢inov zivljenja in ne drugih - obi¢ajno so to nacini ziv-
ljenja, ki so skladni z ve¢jo avtonomijo (zlasti Raz 1986). Liberalni perfekcionist bo tako
zagovarjal spostovanje nac¢inov zivljenja, ki spodbujajo neko dobrino, kot je avtonomija, in
bo ravnodusen do stevilnih drugih nacinov zivljenja ter dopuscajoce strpen do nac¢inov ziv-
ljenja, ki bodisi ne utemeljujejo te dobrine bodisi jo na nek nac¢in dejavno zavirajo. Nazad-
nje, liberalni multikulturalisti zahtevajo, da drzava spostuje (vsaj nekatere) razlike med
manjsinami. Ceprav bo torej brezbriznost ostala glavna vrednota, povezana s posamez-
nimi razlikami, bosta dopuscajoca strpnost in celo spostovanje razlik se vedno imela po-
membno vlogo; kaksno vlogo bosta imela, pa je odvisno od posameznikovega pogleda na li-
beralizem. Vse to so mozne poti od splosne prakse strpnosti do morebitnega prilagajanja
specifi¢nim razlikam.

Ponovna obravnava izziva nevtralnosti

Izziv nevtralnosti je bil argument, da ¢e naj bi bila drzava nevtralna, potem naj ne biimela
nobene vrednote, povezane z zivljenjskimi slogi svojih drzavljanov, in zato ni mogoce
trditi, da ima kakrsen koli ugovor, potreben za ‘strpnost’. Na podlagi tega branja je vsak
splos$ni pojem liberalne strpnosti v najboljSem primeru nepomemben, v najslabsem pa
neskladen. Nevtralnost in strpnost sta bodisi neskladni bodisi je nevtralnost preprosto iz-
podrinila strpnost. Bolj formalno je argument videtinekako tako:

1) liberalna nevtralnost ne vkljuc¢uje niti vimesavanja niti presojanja razlik, vkljucno z

njihovim negativnim vrednotenjem;

2) liberalno nevtralne drzave razlik svojih drzavljanov ne vrednotijo negativno;

3) strpnost vkljucuje negativno vrednotenje razlik;

4) liberalno nevtralne drzave ne izvajajo strpnosti-

Vendar ima argument, da liberalna nevtralna drzava izvaja ravnhodusnost in ne
strpnosti, dve glavni tezavi. Prvi je, da ravnodusnost nikoli ne more biti celotna zgodba,
tudi ¢e je ravnodusnost glavni odnos, povezan z razlikami v liberalni druzbi. Kot smo ze
omenili, bo liberalna drzava se vedno imela vrednote - vklju¢no s pravi¢nostjo —, ki jih za-
govarja. Obstajale bodo prakse in prepricanja, ki bi morale biti v liberalni druzbi dopustne,
abodo hkrati v nasprotju s temi temeljnimi vrednotami. Tako se zdi, da Gray povsem na-
pacno razume sodobni liberalizem, ko zapiSe: ‘Kar nevtralnost radikalne enakosti zapove-

38



d

5-6/2023

duje, ni ni¢ drugega kot pravna razgradnja morale’ (1995: 20, poudarek v izvirniku). Eks-
tremisti¢ne skupine, ki niso verjele v enako moralno vrednost vseh drzavljanov, so primer,
ko liberalna drzava ne bi smela biti ravnodusna. Liberalna nevtralna drzava namrec ni
nevtralna do vsega. Tako kot strpnost je tudi nevtralnost koncept razpona: znotraj doloce-
negarazpona so drzave nevtralne do vsega (obic¢ajno razpona, ki spostuje pravi¢énost),
stvari zunaj tega razpona — na primer nasilje ali kraja nad drugimi, pa tudi zanikanje
enake moralne vrednosti — pa niso stvari, do katerih bi morala biti liberalna drzava nev-
tralna (Balint 2015). V stvari zunaj tega razpona bodisi negativno poseze, kot sta nasilje in
kraja, bodisi jih vsaj presoja, kot v primeru tistih, ki zanikajo enako moralno vrednost.
Predpostavka 1) v zgornjem argumentu je torej napacna.

Upam, da je zdaj razviden drugi problem argumenta, in sicer da sta nevtralnost in
strpnost neskladni. Predpostavka 3) je bila neposredno izpodbijana z argumentom iz prej-
Snjega razdelka. Ni namrec¢ nujno, da strpnost vkljucuje negativno vrednotenje in je po-
vsem skladna z brezbriznostjo. Ceto sprejmemo, je strpnost kot splosna praksa popol-
noma zdruzljiva z liberalno nevtralnostjo. Argument, da liberalna nevtralnost in strpnost
nista zdruzljivi, tako spodleti v dveh tockah. Prvi¢, liberalna nevtralnost ni preprosto rav-
nodusnost, in drugic, tudi ¢e bi bila, bi jo (vsaj konceptualno) se vedno lahko imeli za
strpno.

Ker sta nevtralnost in strpnost razli¢na pojma, nobena liberalna drzava ne bo niti
nevtralna niti strpna do vsega. O tem, kaj natanc¢no naj bi bilo v liberalni drzavi tolerirano,
torej o tem, kaj je znotraj in kaj zunaj meja ali obsega strpnosti, poteka stalna razprava.
Kljub temu obstaja Siroko soglasje, da do nac¢inov zivljenja, ki drugim povzrocajo nekon-
senzualno skodo, ne bi smeli biti strpni (npr. Cohen 2014). Vsaj v okviru liberalne poli-
ti¢ne teorije obstaja tudi argument, da bi morala biti drzava nevtralna do na¢inov ziv-
ljenja, ne pa tudi do pojmovanj pravi¢nosti. To pomeni, da se vsaj v teoriji strpnosti in
nevtralnosti lahko v veliki meri ujema. Cebise popolnoma ujemala, biimeli prav tisti, ki
pravijo, daliberalna strpnost ni ni¢ drugega kot ravnodusnost, nevtralnost pa bi pomenila
ravnodusnost do vsega, kar je v mejah strpnosti. Vsega, kar bi presegalo te meje, ne bi bilo
mogoce ne tolerirati ne obravnavati nevtralno. A tudi ¢e bi bila drzava ravnodusna do vseh
nacinov zivljenja v mejah strpnosti, bi jo e vedno upravi¢eno oznacili za tolerantno in
nevtralno (¢eprav verjetno ne liberalno). V splosni praksi strpnosti ni nicesar (vsaj kon-
ceptualno), kar bi zahtevalo kaj ve¢ kot ravnodusnost.

Kljub temu se obmocje strpnosti in obmocje nevtralnosti v liberalni drzavi ne bosta
povsem ujemala. Razpon liberalne nevtralnosti bo ozji od razpona liberalne strpnosti. Li-
beralna drzava bo e vedno tolerirala, tj. ne bo negativno posegala v nekatere stvari, ki so
zunaj njenega obmocja nevtralnosti — to bodo predvsem stvari, ki so v nasprotju z njenim
pojmovanjem pravi¢nosti, vendar Se vedno niso dovolj moc¢ne, da bilahko zagresile de-
janjanepravic¢nosti. Liberalni nevtralni rezim strpnosti se bo vzdrzeval z dejanji brez-
briznosti in dejanji strpnosti.

Liberalno nevtralen rezim strpnosti bo verjetno vkljuceval tudi dejanja spoStovanja
razlik. Drzava je lahko hkrati strpna in nevtralna ter spostuje razlike. Nevtralna drzava bi
morala spostovati invalidnost; ¢e drzi argument liberalnih nacionalistov, lahko spostuje

39



TEMA | Peter Balint | Razlaga politi¢ne strpnosti

nacionalno kulturo in identiteto; in kon¢no, lahko se nevtralnosti loti tudi s pristopom t. i.
‘hands on’ in ne t. i. ‘hands off’, pri cemer drzava poskusa aktivno priznati manjsinske kul-
ture.

Ta prikaz splo$ne prakse strpnosti, v kateri so lahko nacini zivljenja ljudi predmet
dopuscajoce strpnosti, ravnodusnosti ali spostovanja razlik, velja ne glede na to razpravo
o nevtralnosti. V tem razumevanju strpnosti kot splosne prakse ni nicesar, kar bi pome-
nilo, da mora biti tako tudi v resnici. Ta konceptualna struktura strpnosti je povsem
skladna z mo¢nimi multikulturnimi pristopi k razlikam, pa tudi z liberalnim perfekcioniz-
mom in drugimi nevtralnimi stali$¢i. Ta model strpnosti preprosto opisuje pogoje, pod ka-
terimi lahko splo$na praksa strpnosti privede do prilagajanja nac¢inov zivljenja. Lo¢eno
normativno vprasanje je, kaksen je pravi nac¢in povezovanja splosne prakse strpnostis
prilagajanjem (ali ne) nacina zivljenja. Ta visoka stopnja normativne nevtralnosti je ena
od pomembnih prednosti tega modela strpnosti.

Zakljucek

Obstajajo Se drugi izzivi politi¢ne strpnosti (npr. Heyd 2008; Jones 2007; Newey 1999,
2001, 2010), ki jih tu nisem mogel obravnavati. Te druge kritike se osredotocajo na
strpnost v njeni specifi¢ni obliki in na njeno zdruzljivost s politi¢no modjo. Ceprav sem jih
obravnaval drugje (Balint 2017), se zdi, da tudi te napac¢no razumejo ali vsaj prevec po-
enostavljajo bodisi strpnost in/ali drzavno oblast.

Ob razlagi problema politi¢ne strpnosti se zdi, da je ta koncept oksimoron. Toda izzivi
politi¢ne strpnosti temeljijo na idiosinkrati¢nih konceptualnih razumevanjih. To zago-
tovo velja za izziv nevtralnosti. Nobena drzava, zlasti liberalna, ne bo nevtralna do vsega.
Ima svoje vrednote, zlasti vrednote pravi¢nosti, in bo nevtralna le v dolo¢enem razponu.
To pusca veliko prostora, da se vzdrzi praks, ki so v nasprotju z njenimi vrednotami, pri
¢emer se Se vedno upraviceno Steje za nevtralno. Poleg tega pa se strpni drzavi na splosno
sploh ni treba zadrzevati. Strpnost kot splosna politicna praksa je skladna s spostovan-
jem, ravnodusnostjo in vzdrznostjo do posebnih razlik med drzavljani ter obicajno vklju-
Cuje to spostovanje, ravnodusnost in zadrzevanje. Zahtevati samo vzdrzno strpnost po-
meni po nepotrebnem biti zavezan zelo nedavni pravovernosti. Kljub spremembam, ki so
se od zgodnjega novega veka zgodile v oblikah politi¢ne moci, je politi¢na strpnost Se
vedno konceptualno koherentna.

40



d

5-6/2023

Literatura

Balint P (2013): Against Respecting Each Others’ Differences, Journal of Applied Philosophy, 30, 254-267.

Balint P (2014): Acts of Tolerance: A Political and Descriptive Account, European Journal of Political
Theory, 13, 264-281.

Balint P (2015): Identity Claims: Why Liberal Neutrality is the Solution, Not the Problem, Political Stud-
ies, 63,495-509.

Balint, P (2016): The Importance of Racial Tolerance for Anti-Racism’, Ethnic and Racial Studies, 39(1):
16-32.

Balint, P (2017): Respecting Toleration: Traditional Liberalism & Contemporary Diversity Oxford: Oxford
University Press.

Bessone, M (2013): Will the Real Tolerant Racist Please Stand Up? The Journal of Applied Philosophy,
30(3),209-223.

Churchill, RP (2003): Neutrality and the Virtue of Toleration. V: D. Castiglione in C. McKinnon [ur.], Tol-
eration, Neutrality and Democracy, 65-76. Dordrecht: Kluwer.

Cohen, AJ (2014): Toleration. Cambridge: Polity.

Cranston, M (1987): John Locke and the Case for Toleration V: S. Mendus in David Edwards [ur.], On Tol-
eration, 99-121. Oxford: Oxford University Press.

Crick, B (1971): Toleration and Tolerance in Theory and Practice, Government and Opposition 6,144-171.
Darwall, SL (1977): Two Kinds of Respect, Ethics, 88(1), 36-49.

De Ceva E (2019): The Good of Toleration: Changing Social Relations or Maximising Individual Free-
dom? Crit Rev Int Soc Pol Phil. https://doi.org/10.1080/13698230.2019.1609398

Forst, R (2004): The Limits of Toleration, Constellations, 11(3), 312-325.
Galeotti, AE (2001): Do We Need Toleration as a Moral Virtue, Res Publica, 7, 273-292.

Gray, J (1995). Enlightenment’s Wake: Politics and Culture at the Close of the Modern Age London: Rout-
ledge.

Habermas, J (2004): Religious Tolerance-The Pacemaker for Cultural Rights, Philosophy, 79(1), 5-18.

Heyd, D (2008): Is Toleration a Political Virtue? V: M.S. Williams in J. Waldron [ur.], Toleration and its
Limits (NOMOS 48),171-194. New York: New York University Press.

Horton, J (1994): Three (Apparent) Paradoxes of Toleration, Synthesis Philosophica, 17, 7-20.

Horton, J (1996): Toleration as a Virtue. V: D. Heyd [ur.], Toleration: An Elusive Virtue, 28-43 Princeton:
Princeton University Press.

Jenkinson, SL (1996): Two Concepts of Tolerance: Or Why Bayle Is Not Locke, The Journal of Political
Philosophy, 4(4),302-321.

Jones, P (2007): Making Sense of Political Toleration, British Journal of Political Science, 37(3), 383-402.

Kaplan, BJ (2007): Divided by Faith: Religious Conflict and the Practice of Toleration in Early Modern Eu-
rope. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

King, P (1976): Toleration. London: George Allen & Unwin.

Lenard, PT. (2012): Trust, Democracy, and the Challenges of Multiculturalism. Penn State University
Press.

Locke, J ([1690] 1824): Second Letter on Toleration, V: The Works of John Locke in Nine Volumes (12. iz-
daja),l.. 5,59-138 London: Rivington.

Meckled-Garcia, S (2001): Toleration and Neutrality: Incompatible Ideals?, Res Publica, 7,293-313.
Miller, D (1995): On Nationality. Oxford: Oxford University Press.

Newey, G (1999): Virtue Reason and Toleration. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Newey, G (2001): Is Democratic Toleration a Rubber Duck?, Res Publica, 7(3), 315-336.

41



TEMA | Peter Balint | Razlaga politi¢ne strpnosti

Newey, G (2010). Political Toleration: A Reply to Jones, British Journal of Political Science, 41(1). 223~
227.

Newman, J (1982): Foundations of Religious Tolerance. Toronto: University of Toronto Press.

Popper, K: (1945). The Open Society and Its Enemies, Volume 1: The Spell of Plato. London: Routledge.
Rawls, J (1999): A Theory of Justice. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Raz, J (1986): The Morality of Freedom. Oxford: Oxford University Press.

Scheffler, S: (2010). The Good of Toleration. V: S. Scheffler [ur.], Equality and Tradition: Questions of
Value in Moral and Political Theory, 312-336. Oxford: Oxford University Press.

Seligman, A.B. (2003): Tolerance, Tradition and Modernity, Cardozo Law Review, 24(4), 1645-1656.

Soutphommasane, T. (2012): The Virtuous Citizen: Patriotism in a Multicultural Society. Cambridge:
Cambridge University Press.

Tate, J. W. (2016): Liberty, Toleration and Equality: John Locke, Jonas Proast and the Letters Concerning
Toleration. New York: Routledge.

Walzer, M. (1997): On Toleration. London: Yale University Press.

Zagorin, P. (2003): How the Idea of Religious Toleration Came to the West. Princeton: Princeton Univer-
sity Press.

42



d

5-6/2023

Povzetek

Politi¢na strpnost se sprva morda ne zdi ni¢ posebnega. Dolgo ¢asa so bile razprave o
strpnosti predvsem razprave o tem, kaj naj drzava tolerira in ¢esa ne. Toda zaradi vzpona
liberalne demokrati¢ne drzave, zlasti v politi¢ni teoriji, se je politi¢na strpnost soocila s
Stevilnimi konceptualnimi izzivi. Najpomembnejsi med njimi je ‘izziv nevtralnosti’: ¢e
naj bi bila drzava nevtralna, potem ne more imeti vrednot, na podlagi katerih bi lahko
ugovarjala, vrednot, ki so nujna znacilnost ortodoksnega razumevanja strpnosti. V tem
prispevku je ta izziv odpravljen, saj prikaze napacno razumevanje tako nevtralnosti kot
tudi same strpnosti. Tako strpnost kot nevtralnost imata smisel le v odnosu do doloce-
nega obmocja. Poleg tega ima strpnost splosni in posebni pomen, toda le posebni pomen
zahteva ugovor in je nujno vrsta vzdrznosti. Drzave so lahko na splosno strpne in nato
tudi spostujejo, so ravnodusne ali v smislu ugovora tolerirajo posebne razlike, nad kate-
rimiimajo oblast.

Kljuéne besede
politi¢na strpnost, izziv nevtralnosti, strpnost, spostovanje, brezbriznost, teza o
simetriji,drzavna nevtralnost, nestrpnost, drzavna oblast

Summary

Political tolerance at first glance may not seem like anything of special interest. For a
long time, debates about tolerance were primarily debates about what the state should
and should not tolerate. But with the rise of the liberal democratic state, especially in po-
litical theory, political tolerance has faced many conceptual challenges. The most impor-
tant of these is the ‘challenge of neutrality: if the state is supposed to be neutral, then it
cannot have values on the basis of which it could object to something, values that are a
necessary feature of the orthodox understanding of tolerance. This paper addresses this
challenge by demonstrating a misunderstanding of both neutrality and tolerance itself.
Both tolerance and neutrality only make sense in relation to a specific field. Moreover,
tolerance has a general and a specific meaning, but only the specific meaning requires ob-
jection and is necessarily a type of abstention. States may be generally tolerant and then
be respectful, indifferent, or in the sense of objection tolerating specific differences over
which they have authority.

Keywords

political tolerance, the neutrality challenge, tolerance, respect, indifference, symme-
try thesis, state neutrality, intolerance, state power

43



STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Strpnostdo
nestrpnosti kot
bezanje pred
moralno
odgovornostjo

Tomaz Grusovnik

Strpnost je pomemben element sodobnih liberalnih druzb, a véasih se lahko iz
moralne in politi¢ne vrline prevesi v problematicen eti¢en pojav. Eden takih pri-
merov je strpnost do nestrpnosti, ki je posledica nepripravljenosti sprejeti odgo-
vornost za ukrepanje proti ravnanju in dejanjem, ki so nestrpna. Prispevek ana-
lizira ta fenomen z ve¢ vidikov in opozori na zapletenost njegove strukture.

44



d

5-6/2023

Namesto uvoda: ocrt problema

Zvecer s partnerico pridete domov, avto v miru parkirate pred blokom, nakar dozivite Sok:
starejsi sosed z okna na vas krici, zmerja vaso partnerko in ji grozi s smrtjo. Kot mlad $tu-
dent ste pretreseni, ne veste, kaj narediti, zato izberete vsaj na videz logi¢no nadaljevanje:
poklicete 113. Tako ste se namrec ucili v Soli in tako vam je moz v modrem, ki je bil pri po-
uku na obisku kot »strokovnjak iz prakse«, tudi svetoval. A preden se policista prebijeta
skozi mestno gneco (recimo, da je bil to vzrok njunega dokaj poznega prihoda) in potrkata
navasa vrata, je soseda vnema ze davno minila, pred njegovimi vrati je zdaj ze vse nekam
sumljivo mirno in tiho. Ko za¢nete razlagati, kaj se je zgodilo, se policista, ki z razkorace-
niminogami pogumno stojita sredi prehoda iz predsobe v kuhinjo, radovedno ogledujeta
po Studentskem stanovanju. Njuna sodba na koncu vasega porocila je odlo¢na: soseda ob
tej uri ne bomo budili, ker to ne bi imelo smisla. Po¢akajte do jutra in ¢e se incident po-
novi, pokli¢ite vnovic, oni pa bodo prisli takoj, ko bodo lahko - tako kot danes ponoci. Jav-
nired in mir skupaj z varnostjo ob¢ank in ob¢anov je namrec njihova najvecja prioriteta.

Recimo, da sta policista v tem izmisljenem primeru poskusala ravnati mladima stu-
dentoma, ki sta se obrnila na njiju, v prid. Morda sta na podlagi preteklih izkusenj vedela,
kako naporni so starejsi alkoholiki, ki ti¢ijo v svojih stanovanjih in prezijo na mimoidoce,
da jim zagrenijo zivljenje. Cebimu potrkala na vrata, ne bi zmerjal le njiju, pa¢ pa bi se na-
slednji dan prav gotovo mladenki in mladenic¢u masceval. Lahko biimeli opraviti s prere-
zanimi gumami, zvitimi vetrobranskimi brisalci, polomljenimi vzvratnimi ogledali, ku-
pom ¢loveskih iztrebkov pred vrati stanovanja ali ¢im podobnim, kar bi re¢i neprimerno
bolj zapletlo, kot ¢e mladina preprosto sprejme ponizanje in malo pogoltne svoj ponos. Ci-
sto mozno je seveda tudi, da je gospod imel slab dan, da se nanj zgrinjajo ¢rni oblaki dolgov
ali neugodnih zdravstvenih izvidov, ki jih dejstvo, da mozakar rad pogleda v kozarec, dela
Se grozljivejSe. Morda sta torej policista v tem primeru torej res ravnala tako, da sta po eni
strani mladino obvarovala pred huj$imi nevSe¢nostmi, po drugi pa hkrati izkazala tudi ra-
zumevanje za gospodov greh, nehoteni, a razumljivi zdrs v krsitev javnega reda in miru, ce
ne celo kazenskega zakonika.

Toda vcasih se v sorodnih primerih vendarle zdi, da ne gre zgolj za modro preudar-
nost, temvec za nenavaden moralni pojav: strpnost do nestrpnosti, za primer, ko se ljudje
- morda posnemajoc zrtve stockholmskega sindroma - namesto na stran zrtve postavimo
na stran storilca, za katerega naenkrat najdemo obilico razumevanja, medtem ko za¢nemo
oSkodovanca celo ze malo sumiti, da je s svojim provokativnim vedenjem morda sam izzi-
val usodo, zaradi Cesar si je pravzaprav zasluzil karmicno kazen.

Ta spis posvecam fenomenu, ki tici za slednjo razlago zgornjega fiktivnega primera:
strpnosti do nestrpnosti. Zanimajo me torej tisti primeri nasega ravnanja, kadar toleri-
ramo nedopustno vedenje nekoga, pri cemer lahko lastno ravnanje nazadnje interpreti-
ramo kot moralno zazeleno, kot primer nasega »dobrega« in »ustreznega« ravnanja, odraz
nasih vrlin strpnosti in razumevanja — vse to pa z namenom, da se izognemo svoji moralni

45



TEMA | Tomaz Grusovnik | Strpnost do nestrpnosti kot bezanje pred moralno odgovornostjo

odgovornosti. Najprej bo premislek zavil v natan¢nejSo analizo tega pojava, nato pa v etio-
loske vode, kjer bom skusal analizirati mozne razloge zanj.

Ob tem naj ze na zacetku poudarim, da sam vidim strpnost oziroma toleranco kot po-
memben element sodobne demokrati¢ne liberalne druzbe. Zavedam se, da je pojem vcasih
zlorabljen in celo strukturno problematic¢en (Se posebej v navezavi na medkulturno pro-
blematiko - prim. Brucar 2010), kar zelim konec koncev pokazati tudi sam. Toda prepri-
¢an sem, da to Se ne pomeni, da ga velja vrec¢i na smetisce zgodovine. Danes, ko imam ob-
¢utek, da smo prica druzbeni politi¢ni polarizaciji in narasc¢anju pritiska po konformizmu
skupaj s kopnenjem nekaterih pravic, ki so se Se pred desetimi leti zdele samoumevne (de-
nimo pravica do splava), je po mojem mnenju potrebno pojem zagovarjati kot pomembno
politi¢no orodje. Ce je toleranca torej problemati¢na, naj se njeno pojmovanje precisti, ne
pa, da se konceptu v celoti odpovemo. Zgodovinsko-politi¢no je namrec¢ vezan na Lockovo
locitev drzave od cerkve, pri cemer naj slednja skrbi za odresitev dus svojih vernikov,
medtem ko je prvi nad vsemi drzavljankami in drzavljani zaupana oblast izklju¢no nad ci-
vilnimi dobrinami (bona civilia), kot so zivljenje, svoboda, telesna nedotakljivost in za-
sebnalastnina (Locke 1994, 34). Ta locitev je nujna, saj je garant osebnih svobo$¢in in
tega, kar je Isaiah Berlin (1969) imenoval »negativna svobodag, torej svoboda pred vmesa-
vanjem drugih v mojo zasebnost, kar pa je seveda temelj sodobnih demokrati¢no-liberal-
nih politi¢nih sistemov, saj brez nje pristanemo v ¢udaskih »iliberalnih« demokracijah, ki
niso - kot je to vedel ze John Stuart Mill (prim. 2003) - ni¢ drugega kot tiranije vecine.

Opredelitev pojava strpnosti do nestrpnosti
zaradibezanja pred odgovornostjo

Osnovni moralno-politi¢ni pojav, ki ga zelim obravnavati v tem spisu, je strpnost do
nestrpnosti zaradi izogibanja odgovornosti. V uvodnem delu sem ta fenomen skusal naj-
prej prikazati opisno-esejisticno. Povzamemo lahko, da gre za neupraviceno toleriranje
dejanj, do katerih sicer ne bi smeli biti strpni, to pa zaradi tega, ker se zelimo izogniti svoji
moralni odgovornosti.

éeprav gre za na videz dokaj preprost pojav, pa je ta v resnici bolj zapleten, kot si
morda mislimo, ¢e se vanj ne poglobimo, to pa zaradi dveh razlogov: najprej je tezava v
opredelitvi tega, do Cesar ne bi smeli biti tolerantni (torej tistih dejanj, ki so onkraj strpno-
stiin jih upraviceno ne le ne smemo tolerirati, pac¢ pa smo jih dolzni obsojati, pri cemer je
vsaka nasa popustljivost do njih ze moralno obremenilna), potem pa tudi v opredelitvi
»bega pred odgovornostjo«, saj le-ta predpostavlja, da se svoje odgovornosti ze zavedamo
in da se torej nahajamo v stanju, ki je sorodno temu, kar sem sam imenoval »hotena ne-
vednost« (Grusovnik 2020) in ki ga spremlja vrsta protislovij. Pojdimo po vrsti.

46



d

5-6/2023

Strpni rasist in nedopustni popustljivez

Strpnosti se drzi ve¢ paradoksov, eden od njih je povezan s problemom tega, kar lahko
imenujemo »paradoks strpnega rasista« (Forst 2017). Strpni rasist je nekdo, ki se vzdrzi
vmesavanja v zivljenje in ravnanje ljudi, ki imajo drugac¢no barvo koze kot on sam (ali ona
sama). Ce strpnost definiramo kot »zavrnitev ... prepovedi ali resnega vmesavanja v vede-
nje, ki ga imamo za sporno« (Horton 1998, 28), potem se zdi, da bi morali ¢loveka, ki se mu
zdi ravnanje Azijcev sporno, a ga tolerira, imeti za strpnega. Se ved: zdi se, da bipo tej defi-
niciji moraliljudi, ki so polni predsodkov do drugih, a jih tolerirajo, imeti za moralno
boljse od onih, ki so brez predsodkov. Prvi problem opredelitve tolerance je torej v tem, da
lahko to, kar se zdi nemoralni odnos (rasizem, Sovinizem, homofobija itd.), spremeni v
vrlino, seveda pod pogojem, da ga tisti, ki tak odnos ima, navzven ne izraza in se zadrzi
ravnanja v skladu z njim. Oc¢itno je torej, da bo imelo smisel govoriti o strpnosti zgolj, ka-
dar bomo znali predhodno dolo¢iti, kaj so sprejemljivi moralni odnosi do drugih in kaj ne:
toleriranje Azijcev, muslimanov ali istospolnih porok v resnici ne more biti kar brez za-
drzka vrlina, saj bi to pomenilo, da jih zasebno lahko upravi¢eno sovrazimo, dokler tega
svojega obcCutja ne izrazamo javno in jim zaradi tega ne Skodujemo. Takoj pa vidimo, da
taksni predsodki ne morejo biti temelj strpnosti, pa¢ pa morajo biti izkoreninjeni v celoti.
Strpni rasist ni nekdo, ki ga moramo pohvaliti zaradi njegove tolerance, pa¢ pa nekdo, ki
ga moramo grajati zaradi njegovih moralno nedopustnih predsodkov, ki so neutemeljeni.
Posledic¢no rasist ni nekdo, ki mora postati strpen, pac¢ pa nekdo, ki se mora ozdraviti svo-
jih predsodkov. Bojim se, da populisti¢ni sofizem ekstremne desnice velikokrat temelji
ravno na tej (morda vcasih celo nacrtni) nedoslednosti: da neukrepanje v skladu z nedo-
pustnim moralnim predsodkom prikaze kot svojo veliko vrlino.

Paradoks strpnega rasista pa ima tudi svojo hrbtno stran, in sicer nekoga, ki je strpen
do tega, do Cesar v resnici ne bi smel biti. Paradoks, na katerega naletimo tukaj, je vtem, da
se »zdi moralno pravilno ali celo zazeleno, da toleriramo, kar je moralno napacno.« (Forst
2017). Primer osebe, ki bi tolerirala to, ¢esar ne bi smela — imenujmo jo »nedopustni po-
pustljivez« - je torej ta, ki permisivno spregleda taksne krsitve, ki jih ni dopustno toleri-
rati, pri Cemer to svojo lastnost razume kot vrlino strpnosti. Kot lahko vidimo, nedopustni
popustljivez ustreza znacaju nekoga, ki bi bil strpen do nestrpnosti, res paje, da je sedaj se
potrebno opredeliti takSna ravnanja, ki si tolerance ne zasluzijo.

Ta naloga pa se znova izkaze za precej tezavno: bistvo strpnosti je namrec¢ v tem, da
smo tolerantni do necesa, kar ravno gre preko meje tega, s ¢cimer se ne strinjamo in ¢esar
ne odobravamo. Ce bi se sedaj namre¢ prevec ustrasili tega, da bomo postali nedopustni
popustljivezi in prevec »zategnili« pas okoli tega, kar je Se dopustno tolerirati, potem bi
lahko pristali v situaciji, ko bi si zgolj zamisljali, da smo strpni, a bi v resnici bili podobni
strpnemu rasistu. Ce si sposodim razmislek Jacquesa Derridaja na temo gostoljubnosti
(prim. Derrida 2000), bi morda smel trditi, da je osnovna poanta strpnosti ravno v tem, da
smo tolerantni do tistega, s ¢imer se ne strinjamo: ¢e bi namrec¢ bili strpni zgolj do tega, do
Cesar smo nevtralni, potem sploh zares ne bi bili strpni. Prava strpnost je torej tista, ki je
tolerantna brez kalkulacije, ki je odprta in dopusc¢ujoca podobno, kot je predpogoj gosto-

47



TEMA | Tomaz Grusovnik | Strpnost do nestrpnosti kot bezanje pred moralno odgovornostjo

ljubnosti to, da je sprejemajoca brez racuna; takoj ko namrec za¢ne kalkulirati z gostom,
7e ni veC prava gostoljubnost, pa¢ pa morda turisti¢na industrija, ki si v zameno za svojo
uslugo obeta korist.

Tarazmislek nas, priznam, v nekem smislu vrne na zacetek, saj se lahko zavrtimo v
krogu - ¢e skupaj z Derridajem re¢emo, da je prava strpnost tista, ki je absolutno strpna,
potem pristanemo ravno pri nedopustnem popustljivezu, ki tolerira tudi morilce in druge
zloc¢ince. Kar bomo torej najbrz morali narediti, je priznati, da ostre meje strpnosti ne ob-
stajajo in da imamo opraviti s kontinuumom, v katerem dejanja prehajajo od absolutno -
¢e mi je dovoljeno uporabiti ta grdi izraz — netolerabilnih preko onih, ki jih lahko pogojno
toleriramo, do tistih, ki bi jih v strpni druzbi morali sprejemati, pri cemer moramo imetiv
mislih problem strpnega rasista in z njim dejstvo, da strpnost do tega, kar je posledica na-
Sih zakoreninjenih nedopustnih predsodkov, ne more biti »strpnost« v pravem pomenu
besede. Poglejmo torej primer: naklepni umor nekoga je gotovo vrsta v vseh pogledih ne-
dopustnega ravnanja in toleriranje ¢esa takega (denimo toleriranje umora Dzamala Ha-
Sokdzija) je paradigmatiski primer nedopustnega popustljiveza. Drug primer, kjer imamo
opraviti s pogojno tolerabilnimi dejanji, je morda uporaba pornografije na javni razstavi
ali predstavi (taksno ravnanje je na meji dopustnosti in od tega, ali ga bomo tolerirali, je
odvisno marsikaj drugega, kar je povezano s kontekstom). Tretji primer ravnanja, ki ga
moramo tolerirati, cetudi se morda z njim ne strinjamo, je prekomerno uzivanje alkohola
pri kaksni osebi. Ceprav morda menimo, da je moralno problemati¢no skodovati samemu
sebi, pa je izbira, da se nekdo napije, ¢e pri tem ne ogroza drugih, vendarle del svobodne
odlocitve posameznika. Cetrti primer, kjer pa sploh ne gre za strpnost, pac¢ pa za neupravi-
¢en predsodek, pa bi bilo nereagiranje na javno poljubljane istospolnih partnerjev.

Kaj smemo zakljuciti na podlagi recenega? Najprej to, da je tisti znacaj, ki pride v po-
Stev pri razmisleku o strpnosti do nestrpnosti o¢itno nedopustni popustljivez, torej tisti,
ki permisivno spregleda taksne krsitve, ki jih ne bi smel, a pri tem misli, da je strpen (ki
torej strpnost zamenja za permisivnost in popustljivost). Drugic pa, da je krsitve, ki jih ne
bi smeli tolerirati, véasih tezko natanéno opredeliti, da pa vendarle smemo reci, da sodijo
sem vse vecje moralne krsitve, torej taksna dejanja, ki strezejo po zivljenju, omejujejo svo-
bodo, unic¢ujejo lastnino in izvajajo fiziéno nasilje. Sta bila policista v zgoraj izmisljenem
primeru potemtakem nedopustna popustljiveza? Gotovo v toliko, v kolikor je dejanje, ki
sta ga spregledala, groznja z zivljenjem in najbrz tudi kr$enje 6. ¢lena zakona o varstvu
javnegareda in miru. Toda ali gre v tem primeru zares za strpnost do nestrpnosti zaradi
bega pred odgovornostjo? Receno drugace: nekdo je lahko nedopustni popustljivez, toda
razlika je, ali to po¢ne motivirano z zeljo, da se resi odgovornosti ali morda zgolj naklju-
¢no. Ce gre za prvi primer, je krivdnost nedvomno vecja, in sicer zato, ker lahko imamo na-
¢rten beg pred odgovornostjo za podobno obremenilen kot hoteno nevednost, s pomocjo
katere se zelimo nacrtno otresti krivde za neko dolo¢eno dejanje (za razpravo o krivdnosti
hotene nevednosti prim. Sarch 2018).

48



d

5-6/2023

Analiza bega pred odgovornostjo

Beg pred odgovornostjo je pojem, ki je v pogovoru zlahka razumljiv, pogosto se tudi pojav-
ljav eksistencialisti¢ni literaturi in je po zaslugi Kierkegaarda, Heideggerja in Fromma
postal tudi sirSe znan. Toda kako natanc¢neje opredeliti ta pojav? Na epistemski ravni
smemo morda trditi, da je zanj bistveno seveda to, da se oseba, ki bezi pred svojo odgovor-
nostjo, le-te tudi zaveda. V moralnem smislu je njegov predpogoj na eni strani obstoj de-
janske odgovornosti bezece osebe in na drugi strani neutemeljeno zavracanje te odgovor-
nosti. Povedano v navezavi na policista iz uvodnega primera: da bezita pred odgovornostjo,
bismelirec¢iv primeru, ko bi bila intervencija pri gospodu nujna odgovornost, ki bi se je
zavedala, a bi se jo odlocila zavestno in neutemeljeno zavrniti.

Takoj vidimo, da takSna opredelitev s sabo prinese kup epistemskih tezav, kadar mora
zunanji opazovalec (torej tretja oseba) presojati o begu pred odgovornostjo nekega moral-
nega vrsilca. Problem je namrec v tem, da lahko slednji zmeraj trdi, da »se v resnici« svoje
odgovornosti sploh ni zavedal. Seveda mu v tem primeru lahko recemo, da bi »se je moral
zavedati« saj ignorantia non excusat — nevednost ne opravicuje —, toda kot lahko vidimo,
mu v tem primeru lahko oc¢itamo zgolj brezbriznost, ne pa tudi bega pred odgovornostjo:
za slednje je namrec¢ nujno, da dokazemo, da se je posameznik zavedal odgovornosti, pred
katero je bezal (sam pojem »bezati pred« zahteva, da se tega, pred ¢cemer bezimo, tudi za-
vedamo, kot smo to opredelili zgoraj). V praksi torej ni enostavno nekomu, ki se izmika
odgovornosti, dokazati, da pred njo tudi zares bezi. V nasem primeru policistov je to
morda Se najlazje, saj je o¢itno, da mora policist po poklicni dolznosti poznati svojo odgo-
vornost, zato bi zelo tezko trdil, da »se ni zavedal, da je odgovoren uveljavljati zakon, saj
je to del njegove vsakdanje sluzbe, o tem se je pouceval, priznavanje nevednosti na tem po-
droc¢ju pa bi pravzaprav pomenilo, da je zrel za odpoved delovnega razmerja, saj v primeru,
kadar ne pozna svoje odgovornosti, o¢itno ni kompetenten za opravljanje svoje sluzbe.
Toda v drugih prakti¢nih primerih, kjer poznavanje lastne odgovornosti ni del poklica, je
situacija zahtevnejsa. Morda bi za starse, ki nacrtno ne nagovorijo svojega mladoletnega
otroka, za katerega sumijo, da je zabredel v zlorabo drog, smeli trditi, da bezijo pred odgo-
vornostjo, saj je skrb za otroke oc¢itna odgovornost starsev. Toda ali zares smemo za ne-
koga, ki vztraja v svoji sluzbi, kljub temu da ne izpolnjuje dolznosti, reci, da bezi pred od-
govornostjo do samega sebe in polne realizacije svojih potencialov (kot bi to morda hoteli
eksistencialisti)? Tukaj nastopi kup tezav: morda se ta oseba te odgovornosti res sploh ne
zaveda, morda tega niti ne ¢uti kot odgovornost itn. Je beg pred odgovornostjo, ¢e ob po-
gledu na migranta ali brezdomca pogledam stran oziroma se niti ne odloc¢im iti na kraj,
kjer obstaja verjetnost, da ga bom srec¢al? Bezim pred odgovornostjo, ¢e nacrtno dvomim v
podnebne spremembe? Morda — vendar le v primeru, ¢e lahko verodostojno dokazem, da
se svoje odgovornosti v teh primerih tudi jasno zavedam (toda pozor: ta zahteva nas zopet
postavlja v neprijetno situacijo, saj bi se v primeru, kadar se zavedamo svoje moralne od-
govornosti do brezdomea, a pogledamo proc, lahko zdeli bolj krivi od nekoga, ki se te odgo-
vornosti sploh ne zaveda — kar je paradoks, podoben tistemu zgornjemu v navezavi na

49



TEMA | Tomaz Grusovnik | Strpnost do nestrpnosti kot bezanje pred moralno odgovornostjo

strpnost, kjer se je zdelo, da je strpni rasist moralno boljsi clovek od nekoga, ki predsodkov
sploh nima).

A vrnimo se nekoliko nazaj: rekli smo, da mora odgovornost biti zavrnjena neuteme-
ljeno, ¢e naj zares gre za beg pred odgovornostjo. éeprav gre za na videz majhen in nepo-
memben dodatek, se ta izkaze za klju¢nega takoj, ko bi imeli opraviti s primerom, kadar
nekdo zavraca eno odgovornost zato, da lahko sprejme pomembnej$o. Vrnimo se k nasima
policistoma: recimo, da bi bila pojasnitev, s katero policista s tem, ko ne gresta budit pija-
nega soseda, dejansko zavarujeta Studenta pred hujsimi posledicami, ki bi zanju sledile
naslednji dan (prerezane gume, nevarnost dodatnega nasilja, razbita okna), pravilna.
Takrat biv resnici smeli trditi, da policista vendarle nista bezala pred svojo odgovornostjo
uveljavljanja javnega reda in miru, pac pa sta to odgovornost zanemarila zato, ker sta spre-
jelavisjo odgovornost pomoci pri varovanju drzavljank in drzavljanov — dveh mladih stu-
dentov —, pac¢ v skladu s tem, kar sta na podlagi svojih bogatih izkuSenj s tovrstnimi inter-
vencijami vedela in znala.

Dobro: ¢e svet morda ni popoln, ¢e sta policista izkusena in dobronamerna, tako da nju-
nega primera ne moremo Steti kot primer strpnosti do nestrpneza zaradi bega pred odgovor-
nostjo, mar potem sploh obstaja kaj takega, kar bi lahko oznac¢ili kot tak primer? Nedvomno:
pomislimo na ucitelja, ki opazi, da so u¢enci nasilni do sosolca, a se odlo¢i, da bo zamizal na
obe ocesi. V tem primeru imamo nekoga, ki ima odgovornost zas$cititi vse uc¢ence, ki pa se
hkrati zavestno odrece tej odgovornosti brez upravicljivih razlogov. Lahko si tudi zamislimo
Sefa, ki ve, da njegov neposredno podrejeni usluzbenec zali in diskriminira sodelavca mi-
granta na delovnem mestu, a se odloci, da glede tega ne bo ukrepal. Tudi tukaj imamo nekoga,
ki ima odgovornost ukrepati, ki se te odgovornosti zaveda, ki pa se pred njo umakne. Ugoto-
vimo torej lahko, da je verjetno kar precej taksnih primerov, za katere bi smeli trditi, da pred-
stavljajo primer strpnosti do nestrpnosti zaradi bega pred odgovornostjo. Zdaj se nam gotovo
sme zastaviti vprasanje, kaj bilahko bili razlogi za tak$no ravnanje?

Etiologija strpnosti do nestrpnosti zaradi bega
pred odgovornostjo

Morda bilahko trdili, da je razlog za beg pred odgovornostjo dokaj enostaven: strah pred
negativnimi posledicami za naso osebo, ¢e bi ukrepali v zvezi s tem, kar imamo za nemo-
ralno ali celo protizakonito ravnanje. Ce se vrnemo k nagemu primeru obeh policistov, bi
njun razlog za neukrepanje lahko bil preprosto strah, da bosta vznemirila sosedain sis
tem nakopala nevSecnosti ter »po nepotrebnem« zapletla zivljenje. Morda je tak strah
pred prevzemom odgovornosti dokaj pogost: ljudje ne zelijo pomagati Sibkemu, kadar vi-
dijo, da kdo koga pretepa, ker se bojijo, da jo bodo potem se sami skupili - tako so raje
strpni do nestrpnezev, kot da bi sprejeli odgovornost pomagati ¢loveku v stiski.

50



d

5-6/2023

Ce ta »strah pred negativnimi posledicami« pojmujemo dovolj Siroko, lahko vanj vklju-
¢imo ne le bojazen, da nas bo kdo fizi¢no poskodoval ali nam povzrocil materialno skodo,
pac pa tudi kot izgubo dobrin, ki jih uzivamo. Tako bi lahko denimo »strah« Sefa iz zgornjega
primera pojmovali predvsem kot »nepotrebno komplikacijo« na delovnem mestu, kot nekaj,
s ¢imer se bo potrebno ukvarjati in kar bo nac¢elo miren in spokojen tok biznisa pa tudi
vzdusja na delovnem mestu. »Strah« bi v sklopu bega pred odgovornostjo lahko pojmovali
tudi kot soocenje s samim sabo ali s svetom, s svojo lastno kontingenco ali z nepravi¢nostjo
sveta: sprejemanje odgovornosti po navadi namrec terja ukvarjanje z mucnimi dejstvi, ki
razkrivajo temeljno kriviénost sveta. Ukvarjanje z delovnimi pogoji migranta bi lahko tako
na dan spravilo cel kup nev§ec¢nih spoznanj, od nepravicne in krute usode, ki je nenadoma
prizadela ¢loveka, do tezkih bivanjskih pogojev, v katere je vrzen. A kot je znano, tezkih in
neprijetnih resnic o svetu ljudje ne maramo prevec, e sploh, ¢e naznacujejo kriviénost
sveta, dejstvo, da te lahko kljub trudu doleti slaba usoda, zaradi ¢esar izgubis vse: ljudje se
raje zatecemo k »hipotezi pravi¢nega sveta« (prim. Lerner 1980) in si svet pojasnimo kot
urejen in predvidljiv, kot da bi se soocali s kontingenco. Povzamemo torej lahko, da so ra-
zlogi za beg pred sprejemanjem odgovornosti povezani z bojaznijo za lastno fizi¢no dobrobit
in strahom glede izgube udobja, povrhu vsega pa Se z eksistencialnimi razlogi, ki vkljucujejo
nepripravljenost soociti se z mucnimi resnicami o nas in o svetu.

Toda v tej tocki se zgodba Se ne konca, pac pa Se dodatno zaplete: beg pred odgovor-
nostjo lahko namrec z dokaj$njo verjetnostjo pri posamezniku sprozi kognitivno diso-
nanco, saj gre za misel, ki se ne sklada z obi¢ajno samopodobo o nas kot o dobrih in poste-
nih ljudeh (prim. Grusovnik 2018, 45-46, 48-50). Kognitivna disonanca je poseben
psiholoski pojav, ki ga je prvi z istoimensko teorijo opisal Leon Festinger (1957), predvi-
deva pa, da se bo oseba, ki se znajde v konfliktu misli, le-tega poskusala znebiti, in sicer na
kar najhitrejsi in najmanj naporen nac¢in. Obicajen primer, s katerim v literaturi ilustri-
ramo kognitivno disonanco, je povezan s kajenjem: recimo, da je oseba A (1.) prepricana,
daje dolgo zivljenje zazeleno, da (2.) ve, da kajenje skrajsuje zivljenje in da (3.) kadi. Med
mislimi (1), (2) in (3) vlada o¢itna napetost — kognitivna disonanca - in v skladu s teorijo
se je bo oseba zelela znebiti. To seveda lahko naredi tako, da preneha kaditi, a tezava ta-
kega pristopa je v tem, da je odvajanje od kajenja zelo tezavno; veliko lazje je zamenjati ali
se izogibati misli (2) (»Imam gene za kajenje, meni kajenje ne Skoduje«), odstraniti misel
(8) »YOLO - zivi se samo enkrat in bolje je ziveti kratko in sladko, kot pa dolgo in grenko
zivljenje.«) ali dodati novo misel (4.) (»Nehal bom za novo leto«). Kak$na pa bi bila kogni-
tivna disonanca v primeru bega pred odgovornostjo? Beg pred odgovornostjo je moralno
izrazito negativno zaznamovan, saj je ta, ki si zatiska o¢i pred svojo odgovornostjo, nemo-
ralen oziroma je strahopeten. Za osebo, ki se odgovornosti izogiba, je tako verjetno, da bo
svoje ravnanje racionalizirala, morda tako, kot je Don Kihot slikovito racionaliziral dej-
stvo, da je pustil Sanc¢a na cedilu in mu obrnil hrbet, z aristotelsko analizo vrline, pri ce-
mer je svojo strahopetnost prikazal kot pogum (prim. Grusovnik 2022, 81-84). Teorija ko-
gnitivne disonance kot re¢eno namrec predvideva, da bomo v primeru, kadar se soo¢amo s
trkom misli, spremenili tisto misel, ki jo v danem trenutku pac lahko: in bistveno lazje je
pretolmaciti lastno ravnanje, kot pa ga opustiti in se soociti z nevarnostjo in ceno spreje-

51



TEMA | Tomaz Grusovnik | Strpnost do nestrpnosti kot bezanje pred moralno odgovornostjo

manja odgovornosti ali sprejeti bolece dejstvo, da sem strahopetnez oziroma nemoralnez,
ker bezim pred odgovornostjo. Morda velja to ilustrirati nekoliko nadrobneje: vzemimo
zgornji primer Sefa, ki se ne odloci reagirati na rasizem podrejenega. Seflahko ima sledede
misli: (1.) rasizem je moralno nedopusten, (2.) dolzni smo se odzvati na moralno proble-
mati¢no ravnanje, (3.) ne odzovem se na rasizem zaposlenega, kar pomeni, da se s svojim
begom pred odgovornostjo (s tem, da se ne odzove na rasizem zaposlenega) znajde v ko-
gnitivni disonanci. Le-to lahko sedaj razresi bodisi tako, da zaposlenega vendarle nago-
vori, bodisi tako, da zanika katero od misli (2) ali (1) oziroma vstavi novo misel (4). Da bi
zanikal (2), je malo verjetno, kajti ideja, da smo moralna bitja, ki smo dolzna sankcionirati
krivice, je v nas moc¢no zakoreninjena, kot sem omenil zgoraj. Da bo zanikal (1) in trdil, da
je rasizem upraviceno staliSce, je znova bolj malo verjetno, saj je tudi ta misel v liberalnih
dezelah kolikor toliko moc¢no zakoreninjena v glavah ljudi. Se najverjetneje je, dabo vstav-
ljal nove misli, reko¢, da morda obravnava zaposlenega sploh ni primer rasizma, da gre
morda zgolj za Salo, da si drugi zaposleni morda zasluzi nekoliko Sikaniranja, ali pa celo,
da biz ukrepanjem po nepotrebnem vznemirjal tok delovnega procesa in ostale zaposlene.
V slednjem primeru bi se odzivu na rasizem izognil na nacin, da bi svoje ravnanje celo in-
terpretiral kot vrlino; dolznost odziva na nemoralno ravnanje bi opustil zato, ker sprejema
pomembnejso dolznost, in sicer skrb za skupnost delavcev, za nemoten tok dela, za to, da
ljudi »po nepotrebnem« ne vznemirja (njegova opustitev odgovornosti za preganjanje ra-
sizma zaposlenih bi tako zanj postala utemeljena). Tako si ga lahko naposled zamislimo,
kako svoj beg pred odgovornostjo preinterpretira v vrlino, v strpnost do drugace mislecih,
v toleranco do »humorja« zaposlenih, saj je sam »sprejemajoca« oseba. Zamislimo si ga
lahko celo, kako se rasisti¢nim salam nasmeje, pa Ceprav se mu ne zdijo smesne, vse se-
veda samo zato, da pri zaposlenem ne bi vzbujal obcutka, da se neprimerno vede zgolj zato,
ker ima drugacen smisel za humor. Ne vimesSavati se v nacin, kako se zaposleni zabavajo,
namre¢ pomeni, da nisi ¢istunski in pikolovski, kar pa je gotovo tudi svojevrstna vrlina,
mar ne? Tako naposled pristanemo v paradoksnem svetu, kjer strpnost do nestrpnosti za-
zari kot vrlina.

Priznam, da je zgornji primer nekoliko poenostavljen in da poc¢iva na Spekulacijah
glede prepricanj drugih: seveda je povsem mozno, da se sef odkrito pozvizga na rasizem
drugih, da mu to, da je nemoralna oseba, sploh ni bog ve kako vazno, lahko si zamislimo
tudi, da ravnanja zaposlenega sploh ne prepozna kot rasizem in da se $alam kot bebast rezi
skupaj s svojimi zaposlenimi. Toda kljub temu moramo pustiti odprto moznost, da pojem
strpnosti vsaj od ¢asa do ¢asa ljudje razsirimo tako, da ga lahko uporabimo kot kamuflazo
za svojo nepripravljenost prevzeti moralno odgovornost, povezano s preganjanjem
nestrpnosti: in tako nestrpnost spremenimo v nekaj, kar je delezno zascite pod okriljem
domnevne »strpnosti«.

52



d

5-6/2023

Namesto zakljucka: Se vec tezav ...

Toda bodimo pozorni: ¢e $ef v zgornjem primeru preinterpretira svoje ravnanje v primer
strpnosti, potem strogo vzeto ne moremo reci, da bezi pred svojo odgovornostjo, saj je rav-
no preprican, da jo sprejema v polni meri. Tezava bega pred odgovornostjo je torej v tem,
da ga pogosto spremlja zanikanje in racionalizacija, kar ravno pomeni, da ta beg preneha
biti beg na zavestni ravni. To, s ¢imer imamo torej opraviti vtem primeru, je sorodno te-
zavi hotene nevednosti: racionalizacija v sklopu bega pred odgovornostjo namrec iz opu-
stitve odgovornosti naredi vrlino, medtem ko hotena nevednost podobno iz nevednosti
naredi modrost. Poglejmo to tezavo nekoliko natancneje.

Kot je opozoril Alfred Mele (2001) v navezavi na samoprevaro, sta paradoksa, ki se
drzita tovrstnih epistemskih fenomenov, pravzaprav dva — najprej gre za static¢ni para-
doks, namrec za zahtevo, da v stanju hotene nevednosti hkrati vem in ne vem da p, potem
pa Se za dinamicni paradoks, ki vsebuje zahtevo, da nameravam nekaj, cesar ne smem ve-
deti: »Ce samoprevaranti varajo sami sebe, se lahko vprasamo, kaj je to, kar vodilni nameri
preprecuje, da bi spodkopala svoje lastno uc¢inkovito delovanje?« (prav tam, 8). Problem
dinamic¢nega paradoksa samoprevare je torej vprasanje, kako je mogoc tak psiholoski pro-
ces, prikaterem je za uspeh klju¢no tako poznavanje kot nepoznavanje namere? Melejev
odgovor na te paradokse je sprva zavrnitev »mentalne eksotike«, torej postulacije »neza-
vednih mentalnih stanj«, in konstrukecija tako imenovanega »deflacijskega pristopa«: pre-
prican je, da je mozno fenomene, kot je samoprevara, pojasniti z motiviranim oblikova-
njem pristranskih prepricanj (ve¢ o tem v Grusovnik 2022, 191-192). Lahko njegovo
strategijo uporabimo tudi mi? Morda - toda ¢e jo, potem tistih primerov, kjer nekdo svoje
zavracanje odgovornosti razume kot vzoren primer strpnosti, strogo vzeto ne moremo vec
imenovati »beg pred odgovornostjo«, saj ta oseba, ki je svoje ravnanje preinterpretirala
kot moralno, pred ni¢emer vec¢ ne bezi, ker je ravno odstranila vzrok svojega bega. Poslej je
beg pred odgovornostjo iz njene perspektive pravzaprav zgolj tek v moralno pravo smer.
Paradoks racionalizacije bega je torej v tem, da za tistega, ki se mu uspe na tak nacin pre-
slepiti, to sploh ni vec beg, pac¢ pa morda prostovoljna rekreacija: zlikovec, ki bi se uspesno
preprical, da pred policijo ne bezi zato, ker ne zeli, da ga ujamejo, pac pa zato, ker je na dzo-
gingu, dejansko pred policijo ne bi vec¢ bezal, pac¢ pa bi prostovoljno tekel. A ¢e si je slednji
primer zelo tezko zamisliti, z razumevanjem tovrstnih postopkov pri bolj vsakdanjih pri-
merih ni tak$nih tezav. Sefa, ki dopuséanje Sovinisti¢nega, homofobnega ali rasisti¢nega
zmerjanja razume kot »ustvarjanje dobrega vzdusja na delovhem mestu za vec¢ino zapo-
slenih, si je veliko lazje zamisliti; Ce pa je tako, potem je tej osebi zanikanje lastnega ne-
sprejemanja odgovornosti uspelo — dejansko je prenehal bezati pred svojo odgovornostjo
in se $e bolj udobno namestil v svojem naslonjacu. Strpnost do nestrpnosti kot posledica
bega pred odgovornostjo ima torej to prekanjeno znacilnost, da sama sploh ni ve¢ nikakr-
Sen beg, saj je nedopustni popustljivez ze uspesno zbezal pred samim sabo. Se drugace:
strpnost do nestrpnosti, dojeta kot vrlina, in beg pred odgovornostjo ne moreta obstajati
hkrati, kajti takoj, ko se pojavi prva, drugi izgine. Morda je torej strpnost do nestrpnosti si-

53



TEMA | Tomaz Grusovnik | Strpnost do nestrpnosti kot bezanje pred moralno odgovornostjo

cer res lahko posledica bega pred odgovornostjo, in sicer v toliko, v kolikor je del racionali-
zacijske strategije lastnega ravnanja, ki jo je sprozila kognitivna disonanca oziroma po-
treba po hkratnem zavrac¢anju odgovornosti in vzdrzevanju dolo¢ene samopodobe ozi-
roma prepric¢anj. Toda v trenutku, ko je razglasena za vrlino, preneha biti beg pred
odgovornostjo in v¢asih postane celo udobje in uzivanje v lastni moralni samopodobi.
Trdovratna tezava nedopustnega popustljiveza je v tem, da najde tiso¢ in en razlog, da zju-
traj, ko se pogleda v ogledalo, tam najde postenega in krepostnega drzavljana (prim. Gru-
Sovnik 2017, 51). Kot bi rekel Joseph Butler, anglikanski skof iz prve polovice osemnaj-
stega stoletja, ki se je v svojih pridigah posvecal samoprevari, je problem krivi¢nika v tem,
da ima zaradi svojih manipulacij samega sebe mirno vest (prim. Grusovnik 2022, 71-78).

Literatura

Berlin, Isaiah: Four Essays on Liberty. London: Oxford University Press, 1969.

Bruecar, Lilijana: Multikulturalizem in diskurz tolerance v dobi globalnega kapitalizma in neorasizma. Sol-
sko polje 21/5-6(2010), 151-180.

Derrida, Jacques: Of Hospitality. Stanford: Stanford University Press, 2000.
Festinger, Leon: A Theory of Cognitive Dissonance. Stanford: Stanford University Press, 1957.

Forst, Rainer: Toleration. Stanford Encyclopedia of Philosophy. Ur. Edward N. Zalta. 2007. URL:
https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/toleration/. (dostop 9. 4. 2023)

Horton, John: Toleration as a Virtue. Toleration: An Elusive Virtue. Ur. David Heyd. Princeton: Princeton
University Press, 1998, 28-43

Grusovnik, Tomaz: Moralke. Ljubljana: LUD éerpa, 2017.

Grusovnik, Tomaz: Hotena nevednost. Ljubljana: Slovenska matica, 2020.

Grusovnik, Tomaz: Midva ne bova resila sveta! Ljubljana: Mladinska knjiga, 2022.

Lerner, Melvin: The Beliefin a Just World: A Fundamental Delusion. New York: Springer, 1980)
Locke, John: Pismo o toleranci. éasopis za kritiko znanosti 22/164-165(1994), 29-73.

Mele, Alfred: Self-Deception Unmasked. Princeton: Princeton University Press, 2001.

Mill, John Stuart: Utilitarizem; in O svobodi. Ljubljana: Krtina, 2003.

Sarch, Alexander: Willful ignorance in law and morality. Philosophy Compass 13-5(2018). URL:
https://doi.org/10.1111/phc3.12490. (dostop 10. 4. 2023)

54



d

5-6/2023

Povzetek

Strpnost je pomemben element sodobnih liberalnih druzb, vendar se lahko véasih iz
moralne in politi¢ne vrline spremeni v problematicen eti¢ni pojav. Tak primer je strpnost
do nestrpnosti, ki je posledica nepripravljenosti sprejeti odgovornost za ukrepanje proti
nestrpnemu vedenju in dejanjem. Clanek predstavlja kompleksno strukturo tega moral-
nega pojava, pri cemer se osredotoca na dva glavna elementa: konceptualno analizo
strpnosti do nestrpnosti, ki obravnava problem »strpnega rasista« in »nedopustnega po-
pustljiveza, ter bega pred odgovornostjo. Analiza pokaze, da strpnost do nestrpnosti za-
gresi zmoto moralnega sprejemanja nedopustnega ravnanja in da so razlogi za beg pred
odgovornostjo lahko strah pred fizi¢cnim in psihi¢nim neugodjem, premozenjsko skodo in
celo strah pred izgubo trenutnega udobja. Po nadaljnji analizi se beg pred odgovornostjo
pokaze kot precej paradoksalen pojav, saj ga pogosto spremljata zanikanje in racionaliza-
cija, ki pregreho spremeni v vrlino. Strpnost do nestrpnosti tako neha biti beg pred odgo-
vornostjo in v o¢eh vrsilca postane moralno zazeleno ravnanje.

Kljuéne besede
nestrpnost, strpnost, odgovornost, beg pred odgovornostjo

Summary

Tolerance is an important element of modern liberal societies, but it can sometimes
turn from a moral and political virtue into a problematic ethical phenomenon. One such
case is tolerance of intolerance, which results from an unwillingness to accept responsi-
bility for taking action against intolerant conduct. The paper presents the complex struc-
ture of this moral phenomenon, focusing on its two main elements: conceptual analysis of
tolerance of intolerance, which deals with the problem of "tolerant racist” and "unaccep-
tably permissive person,” and avoidance of responsibility. The analysis shows that tole-
rance of intolerance commits the fallacy of morally accepting impermissible conduct, and
that the reasons for escape from responsibility may involve fear of physical and psycho-
logical discomfort, property damage, and even fear of loss of present comfort. Upon fur-
ther analysis, the escape from responsibility emerges as a rather paradoxical phenomenon,
as it is often accompanied by denial and a rationalization that transforms the vice into a
virtue. As such, it ceases to be an avoidance of responsibility and is perceived by the agent
as desirable moral conduct.

Keywords
intolerance, tolerance, responsibility, escape from responsibility

95



STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Razumna strpnost in
modus vivendi

Roberta Sala

Ta ¢lanek se osredotoca okoli dveh pojmov, in sicer strpnosti ter razumnosti, ki
utirata pot k modusu vivendi kot nekaksSnemu vec kot le strpnemu sobivanju.
Osrednjaidejaje ta, da v primeru konfliktov posameznih vrednot prav razum-
nost opredeljuje strpnost. Tak$nih konfliktov ni mogoce razresiti, zato politi-
¢nega dogovora ni mogoce dosecina podlagi moralnega konsenza, kot ga tradi-
cionalno zahteva liberalna politi¢na druzba. Kar pa dejansko je mogoce doseci, je
politi¢ni dogovor, v katerem ljudje najdejo nacin sobivanja kot modus vivendi.
Modus vivendi predstavlja ustrezen nac¢in uc¢inkovitega sobivanja z drugimi

kljub njihovim nasprotujo¢im si staliS¢em.

56



d

5-6/2023

Zagovor bo $el v naslednjo smer. V prvem delu bom predstavila nekaj premislekov o ra-
zumnosti in strpnosti, da bi pokazala, kako zavedanje epistemic¢ne zmotljivosti vodi do sa-
moomejevanja svobode posameznikov kot nujne predpostavke javnega zivljenja in raz-
pravljanja. Sklicevala se bom na teorijo Johna Locka, v kateri je strpnost strategija za
zagotavljanje mirnega sobivanja med ljudmi in skupinami z razli¢nimi prepricanji in po-
sameznikova razpolozljivost za strpnost do ljudi kljub njihovim prepric¢anjem glede na
notranje omejitve ¢loveskega razumevanja. Lockovo strpnost je mogoce razumeti kot
predpogoj za prepoznavanje nasih epistemic¢nih omejitev, torej za predpostavko razum-
nosti kot nagnjenosti k temu, da v drugih vidimo moralne partnerje in epistemicne
vrstnike, ter kot ideal mirnega sobivanja, v katerem je mogoce sprejeti pluralizem vred-
not. V drugem razdelku bodo podobni premisleki podani v zvezi z Rawlsovo mislijo. Po
Rawlsovem mnenju se v javni razpravi zaradi filozofskega, moralnega in verskega plura-
lizma ni treba sklicevati na nobeno filozofsko stalisce, ki bi utemeljilo kakrsno koli raz-
pravo. Zato je strpnost predpogoj za vstop v pluralisti¢no javno razpravo, v kateri je mo-
gocCe sprejeti taksne vrste pluralizma. Biti strpen pomeni biti razumen: od sogovornikov
se zahteva posebna drza, tj. razumnost, ki jim omogoca izmenjavo razlogov, v kateri lahko
vsak zagovarja svoje staliSce, ne da bi ga vsiljeval drugim. Nato bodo povzete nekatere kri-
tike Rawlsove teorije, da bi opozorili na pomanjkljivosti razumnosti, saj se na koncu iz-
kaze za strategijo izkljuCevanja, da ne re¢em nestrpnosti do tako imenovanih "nerazum-
nih” ljudi. Ker niso pripravljeni biti razumni - v smislu, v katerem se po Rawlsu od njih
pricakuje, dabodo -, so izkljuceni iz drzavljanstva, njihova izkljucitev pa se zdi, da prica o
neuspehu razumnosti, ki ne more delovati kot uc¢inkovit predpogoj za pravi¢no liberalno
druzbo. V tretjem razdelku bo predlagana ponovna presoja pojma nerazumnosti, ki ljudem
omogoca, da kljub nepremostljivim nesoglasjem vzpostavijo mirno sodelovanje; takSno
sodelovanje lahko poimenujemo stabilen modus vivendi, saj ga vzdrzujejo stevilni razlogi
in motivi, od epistemic¢nih do preudarnih, od politi¢nih do moralnih. Na koncu zaklju¢im
s kratkim povzetkom najpomembnejsih tock, ki so predstavljene v tem prispevku.

Razumnost in strpnost pri Johnu Locku

Locke razvija svojo teorijo strpnosti v ve¢ smereh. Ena od njih vkljucuje epistemiéni po-
gled, po katerem strpnost izhaja iz priznanja cloveskih omejitev pri razumevanju in pre-
sojanju. Kot bo prikazano v nadaljevanju, je strpnost v taksnem pogledu nekako povezana
z razumnostjo. Ce izhajamo iz razumnosti, Locke Steje za razumne tiste ljudi, ki so prip-
ravljeni tolerirati druge, saj so pripravljeni priznati meje lastne zmoznosti razumevanja in
nasploh zasebnega presojanja. Razumni so, ker pri sebi in drugih priznavajo enake spoz-
navne omejitve in podobne pristranskosti pri presojanju. Razumnost je tu predstavljena
kot neke vrste epistemic¢na drza, ki jo nekako zahtevata tako neizogibna negotovost in ver-

57



TEMA | Roberta Sala | Razumna strpnost in modus vivendi

jetnost kot znacilnosti ¢loveskega znanja. Zavest o njunih neizogibnih spoznavnih omejit-
vah namrec¢ ljudem ne sme prepreciti, da bi v skladu s tem ziveli in urejali svoje sobivanje.
Ce citiramo Locka: ‘Ker so sposobnosti razumevanja ¢loveku dane ne le za ugibanje, am-
pak tudi za vodenje njegovega zivljenja, bi bil ¢lovek v veliki izgubi, ¢e ne bi imel nicesar,
kar bi ga usmerjalo, razen tega, kar ima gotovost resni¢nega spoznanja[...]. ] V najvec¢jem
delu nasih zadev nam je [Bog] omogocil le somrak, ¢e lahko tako re¢em, verjetnosti; dom-
nevam, da je primeren temu stanju povprec¢nosti in preizkusenosti, v katerega nas je rad
postavil tukaj; da bi preveril naso pretirano samozavest in domisljavost, bi se lahko z vsa-
kodnevnimi izku$njami zavedali svoje kratkovidnosti in dovzetnosti za napake.’ (Locke
1999 [1690], IV, XIV.1 -1).

Z drugimi besedami, v tak$nih zadevah, v katerih ni mogoce doseci popolne gotovosti,
zadostuje verjetnost (Locke 1999 [1690], IV.1.3). Ceprav gre za zadeve, o katerih se ne mo-
remo sporazumeti, pa sestavljajo politi¢no zivljenje, za upravljanje katerega je potrebna
sposobnost presoje. Taksna sposobnost je dejansko potrebna za vodenje vsakdanjega ziv-
ljenja in sprejemanje vseh odlocitev. Natancneje, Locke zagovarja idejo razumne presoje,
ki jo zahteva javna utemeljitev: slednja naj bi bila usmerjena v doseganje javnega dobrega,
kot sta mir ali pravni red, pred vsako razdiralno politi¢no odlocitvijo. Razumnost je torej
potrebna, da biljudje sprejeli "besednjak presoje” kot predpogoj za javno razpravo o zade-
vah javnega pomena (Casson 2011, str. 9-10).

Pomen, ki ga pripisuje razumnosti, kaze na Lockovo skrb za javno razpravo in razmi-
slek. Pravzaprav je Locke lahko opazoval, kako posamezniki, zlasti verniki, ki so uveljav-
ljali svoje moralne in politi¢ne zahteve, teh niso poskusali izraziti v izrazih, razumljivih
drugim (Locke 1976-1980, I, 30). Nasprotno, trdil je, da jih vodi bozanska notranja luc, ra-
zumljiva le podobno razsvetljenim ljudem (Hoff 2015), in v skladu s tem, da jih je Bog po-
oblastil, da v njihovem domnevnem interesu svojo resnico vsilijo drugim. Proti takSnim
pretenzijam Locke zaupa v javno razumnost, ki naj bi bila misljena kot skladnost drzavlja-
nov z oblastjo, zadolzeno za presojanje in odlo¢anje o tem, kaj naj bi glede na mnozico po-
sameznih sodb in njihovo razli¢no stopnjo verjetnosti veljalo za vse javno in enako. V na-
sprotju z zasebnimi sodbami, ki si pogosto nasprotujejo, javna sodba — nekaksen javni
razum ante litteram - sluzi kot spravljiva strategija odlo¢anja ob nesoglasjih. Posamez-
niki se namrec zavedajo, da je njihova zasebna sodba izpostavljena tveganju fakti¢nosti.
Prav zato, ker je verjetno, da bodo ljudje nerazumni - tj. fakti¢ni — ali bodo taksni postali,
se pojavlja vprasanje politicne presoje. Ljudje lahko postanejo nerazumni in se zavedajo,
da so izpostavljeni temu tveganju. Zato se podpisujejo pod konsenzualno oblast, ki jo legi-
timira primer usklajevanja ali celo homogenizacije zasebnih sodb, da bi se "izognili in od-
pravili neprijetnosti naravnega stanja, ki nujno izhajajo iz tega, da je vsak ¢lovek sodnik v
svojem primeru” (Locke 2016 [1690], I1.90).

Razumnost ne pomeni, da je treba resnico izniciti. Glede na globoko nesoglasje o res-
nicah, kot so verske, so na kocki nacela, ki jih je treba sprejeti za usmerjanje politi¢nih od-
lo¢itev in morebitno izvajanje politi¢ne moci. "Zakonodajno staliSce” (Tuckness 2002, str.
6) je treba sprejeti, kadar so nacela, ki upravicujejo silo, sporna: od zakonodajalca ali kogar
koli, ki deluje kot zakonodajalec, se ne zahteva, da je skepticen do verskih resnic. Vse, kar

58



d

5-6/2023

se od njega zahteva, je, da sprejme nevtralen in pluralisticen pristop k resevanju nesogla-
sij; ko gre za nasprotujoca si pojmovanja dobrega, je prava resitev strpnost, podprta z drzo
razumnosti. Ce sklenem: razumnost pomeni strpnost, strpnost paizhajaiztega, davsi
priznavajo meje razpravljanja o javnih vprasanjih, zlasti kadar so ta sporna.

Epistemicna delitev in javni razum pri
Johnu Rawlsu

Pojem strpnosti je treba najprej uporabiti v filozofiji. S temi besedami Rawls zagovarja te-
meljno predpostavko svojega politicnega liberalizma, to je idejo, da mora pravi¢na — zaze-
lena - druzba temeljiti na politicnem pojmovanju pravi¢nosti in ne na "celovitem” pojmo-
vanju (Rawls 1985). To pomeni, da pravi¢na druzba ne more temeljiti na metafizicni,
moralni, verski ali filozofski doktrini, saj so bile te vedno bojno polje, ker obravnavajo glo-
boko razdiralne zadeve. Kadar so na kocki tak$ne doktrine, je verjetno, da bo prislo do spo-
rov. Vendar se je treba konfliktom izogniti ali jih vsaj razresiti in stabilno vzpostaviti mir.
Bistveno je, kako spore pomiriti. Odgovor je, da je kljub doktrinarnim nesoglasjem poli-
ti¢ni dogovor izvedljiv, Ce je pluralizem razumen. Razumnost je za Rawlsa torej klju¢na
beseda njegove pravi¢ne in stabilne druzbe. Ljudje, ki jih globoko locujejo razli¢ne celo-
vite doktrine, lahko mirno in stabilno sobivajo, ¢e so razumni. To pomeni, da se morajo
zblizati pri nizu politicnih nacel, kot so svoboda, enako sposStovanje in vzajemna strpnost,
da bi dosegli stabilno mirno sobivanje. Biti razumen je pri tem enakovredno zavedanju
omejitev vsakega posameznika pri razumevanju, poznavanju in prakticnem sklepanju.
Natanc¢neje, po Rawlsovem mnenju razumnost vkljucuje dva pogoja: priznavanje tako
imenovanih bremen presoje (omejitev cloveskega razumevanja) in priznavanje plura-
lizma (dejstva pluralizma razli¢nih filozofij, oblik morale in religij, ki zivijo v pluralni
druzbi). Ljudje, ki jih podpira zgoraj omenjeno zavedanje lastnih spoznavnih omejitev in
pluralnih rezultatov prakti¢nega razsojanja v svobodnih institucijah, so lahko razumni, ¢e
jim je omogoceno, da sprejmejo "metodo izogibanja”: to pomeni, da se odrecejo resnici ali,
bolje, da se pri reSevanju sporov, ki se lahko pojavijo na podroc¢ju politike, odrecejo sklice-
vanju naresnico. Vzdrzanost od resnice je tako funkcionalna za stabilnost, saj velja za bis-
tven element pravi¢ne druzbe. Metoda izogibanja ali epistemic¢na abstinenca (kot je bila
tudi alternativno poimenovana), ustreza zgoraj omenjeni uporabi strpnosti v filozofiji.
Rawls pravi: "nacelo strpnosti moramo uporabiti za filozofijo kot tako. Upamo, dabo s to
metodo izogibanja, kot bi jo lahko poimenovali, mogoce vsaj omiliti obstojece razlike med
nasprotujoc¢imi si politicnimi stali$ci, Ce Ze ne povsem odpraviti, in tako ohraniti druz-
beno sodelovanje na podlagi medsebojnega spostovanja.” (Rawls 1985, str. 231)

Rawls s sklicevanjem na zgodovinski primer Evrope po reformaciji (Rawls 2005, str.
xxiii-xxvi) zagovarja strpnost - tako kot Locke — kot najbolj$o resitev za obvladovanje spo-

59



TEMA | Roberta Sala | Razumna strpnost in modus vivendi

rov med posameznimi doktrinami, kadar so le-te nezdruzljive. Njihovi nosilci se morajo do-
govoriti o politicnih nacelih, ki jih je mogoce razli¢no umestiti v razli¢ne razumne doktrine.
Rawls pravi, da je drzavljanom v okviru njihove svobode prepusceno, da se individualno do-
govorijo, kako so po njihovem mnenju taksna politicna nacela in vrednote povezane z dru-
gimi vrednotami v njihovi doktrini (Rawls 2005, str. 140). Od drzavljanov se ne zahteva, da
se strinjajo o istih doktrinah - tj. o isti resnici —, temvec le to, da se vsak s svojega staliSca
zblizajo glede politiCnega pojmovanja pravicnosti (nacel pravi¢nosti) in dosezejo prekriva-
joce se soglasje, ki glede na motivacijske razloge, ki jih lahko vsakdo sam najde znotraj svoje
doktrine, zagotavlja stabilnost institucij. Taksna zmoznost je isto, kar smo srecali zgoraj: ra-
zumnost. Kot to predpisuje metoda izogibanja, razumnost v politiki nadomesc¢a resnico. Da
bi se izognili tezavam, ki jih povzrocajo nasprotja resnic, razumni ljudje sprejmejo, da se
vzdrzijo javnega zagovarjanja svoje resnice. Se ve¢, v primerih konflikta med lastnimi vred-
notami in politi¢nimi naceli pravi¢nosti, razumnost sili razumne ljudi, da prekinejo presojo
o lastni resnici in tudi o resnici drugih: pomembna je moznost, da prepoznajo prekrivajoce
se obmocje, ki ga naseljujejo politi¢ne vrednote in ki je lahko skupno vsem.

V Rawlsovem pojmovanju razumnosti ostaja odprto vprasanje, in sicer vprasanje
tako imenovanih nerazumnih ljudi. Rawls jih prevec odklonilno omenja kot tiste, ki niso
razumni, saj se ne morejo podpisati pod zahteve razumnosti, predvsem pod sprejemanje
epistemicne delitve, saj jo razumejo kot izdajo resnice. Taks$ni ljudje so pripravljeni krsiti
te pogoje, kadarkoli se jim to zahoce in okoli$¢ine to dopuscajo (Rawls 2005, str. 48-50):
¢e bi bilo mogoce, bi zatrli svobodo vesti in misljenja. Nerazumna oseba — meni Rawls - je
nagnjena k temu, da svoj nauk Steje za edino pravilnega in ga vsiljuje drugim. Rawls doda
Se nekaj besed o nerazumnih ljudeh; meni, da je nerazumnost dejstvo javnega zivljenja, saj
je dejstvo tudi zgolj pluralizem. To pomeni, da imajo pravicne institucije nalogo, da jih za-
drzujejo - tako kot vojne in bolezni -, tako da ne ogrozajo politi¢ne pravi¢nosti (Rawls
2005, str. 64, sl. 19). Na kratko lahko re¢emo, da je Rawlsova obravnava nerazumnih oseb
dejansko oblika strpnosti, zdruzena s prizadevanji za njihovo prilagoditev v druzbi.
Taksna prizadevanja so namenjena ohranjanju mirnega sobivanja z upanjem, da si bodo
nerazumne osebe, ki zivijo v pravi¢ni druzbi in uzivajo ugodnosti stabilnosti, postopoma
prisvojile politi¢éne vrednote.

Seveda obravnava nerazumnih ljudi, ki jih je treba obvladati kot vojno in bolezen,
vzbuja Siroko nestrinjanje, zlasti med tistimi, ki zavracajo oznako nerazumnih in posle-
di¢no izkljucitev iz javne razprave. Strategija, ki jo sprejme Rawls, se izkaze za diskrimi-
natorno do tistih, ki ne delijo politi¢nih vrednot, saj te sploh niso univerzalne vrednote.
Problem je v tem, da se je treba lotiti vprasanja, kaksno obravnavo je treba nameniti nera-
zumnim ljudem. Vendar ne kot celoti, temvec¢ skupinam "razli¢no nerazumnih”, katerih
razlike je treba jemati resno. Dejansko je eno staliSce tistih, ki razumnost Stejejo za prevec
omejujoco, Ce ne celo diskriminatorno, saj vernike zavezuje, da med sodelovanjem v javni
razpravi postavijo svoje resnice v oklepaj, drugo pa je stalisce tistih, ki bi svojo resnico vsi-
lili drugim. Oba primera nasprotujeta ideji razumnosti: toda Ce tisti, ki zagovarjajo prvo
staliSce, oporekajo razumnosti kot izklju¢ujoci in celo diskriminatorni za ceno utiSanja
svojih prepric¢anj, so tisti, ki se sklicujejo na drugo stalis¢e, nedvomno nerazumni.

60



d

5-6/2023

Vec¢ kot strpnost: obramba modusa vivendi

Dabirazumnost resili te kritike, lahko predlagamo tanjse pojmovanje razumnosti, ki naj
bipomenilo pripravljenost spostovati postene pogoje druzbenega sodelovanja brez dodat-
nih zahtev, ki jih Rawls pripisuje razumnosti, zlasti pripravljenosti priznati epistemic¢no
delitev (Bonotti 2011). Ker obstaja tanjsa ideja razumnosti, obstaja tudi tanjsa, manj toga
ideja nerazumnosti: lahko obstajajo nerazumni ljudje, ki kazejo, da so pripravljeni sodelo-
vati z drugimi, ne da bi delili temeljne liberalne vrednote, kot je enako spostovanje. Cetudi
so v Rawlsovem smislu nerazumni, ker na primer nocejo postaviti svoje resnice v oklepaj
najavnih forumih, jih ni mogoc¢e obravnavati kot nerazumne v smislu nestrpnezev ali pa
fanatikov: ne posegajo v odlocitve drugih ljudi in ne vsiljujejo svojih prepricanj drugim.
Taksni nerazumni ljudje so pripravljeni trajno vstopiti v sodelovanje, Ceprav ne spreje-
majo epistemicne delitve ali pluralizma (Sala 2013).

Na tem mestu lahko dodamo $e en razmislek: poleg ozjega pojma razumnosti jo lahko
ponovno razumemo tudi kot priznanje, da se ljudje istega drzavljanstva verjetno ne bodo
strinjali, ne da biimeli moznost doseci sporazum. Gre za to, da bi moral vsakdo znati priz-
nati, da je med interesi drugih pomembna moznost, da svoje zivljenje, vklju¢no s sodelo-
vanjem v kolektivnem zivljenju, usmerja v skladu s premisleki, ki jih prepozna kot razloge.
Med ljudmi, katerih stali$ca so lahko popolnoma nezdruzljiva, lahko ostane globoko ne-
soglasje. Priznavanje takSnega nesoglasja je povsem zdruzljivo z zavracanjem ideje, da je
treba druge obravnavati zgolj kot ovire za doseganje lastnih ciljev (Ebbels-Duggan 2010).
Pomembno je sprejeti epistemic¢no idejo, da nesoglasij ni mogoce resiti, vendar jih je mo-
goce nekako obvladovati v javni sferi (Liveriero 2015). To pomeni, da se dva posameznika
ne strinjata glede povsem enakega celovitega razloga v prid nacelu pravicnosti, vendar se
zblizata pri zagovarjanju istih nacel kot veljavnih. V tak$énem govorjenju ni paradoksa,
temvec gre za priznanje cloveske zmotljivosti in posledi¢no epistemic¢nega nesoglasja.
Nesoglasje je ¢lovesko dejstvo, znacilno za vsak vidik nasega zivljenja, Se posebej javnega.

Taksna reformulacija nesoglasja na novo osvetli sam pojem razumnosti. V tem okviru
biti razumen pomeni biti pripravljen priznati, da nihce, ko se sooca s specificnimi vpra-
Sanji, nima epistemicne avtoritete, da bi drugim drzavljanom vsiljeval svoja prepric¢anja,
ki jih utemeljuje z lastnimi izérpnimi razlogi, kot ultimativne resnice. V tem pogledu se
razumnost izkaze za vrlino, ki posameznikom omogoc¢a razumevanje vzajemnosti, pa tudi
sprejemanje epistemoloskih omejitev, ki si jih delimo kot zmotljivi delujoci. Ce torej
ljudje sprejemajo zmotljivost ¢cloveskega znanja, morajo — zaradi epistemic¢nih razlogov -
ob izzivu nesoglasja zavzeti drzo epistemicne poniznosti in strpnosti do drugih, tako pre-
poznanih kot enakovrednih (Leland in Wietmarschen 2012). Pripravljeni so deliti episte-
micno avtoriteto in se na ta nac¢in izkazejo za razumne delujoce. To pomeni, da so priprav-
ljeni sodelovati tudi v javnih razpravah o politi¢nih zadevah, o katerih ni odlo¢itve in glede
katerih obstaja veliko nesoglasij. Na koncu bi lahko strpnost opredelili kot temeljno nor-
mativno posledico dejstva, da se razumni delujocilahko celo mo¢no ne strinjajo, vendar
so pripravljeni vzajemno priznati, da so politi¢ni partnerji.

61



TEMA | Roberta Sala | Razumna strpnost in modus vivendi

Taksno prevrednotenje nestrinjanja pa ne odpravi vprasanja ljudi, ki niso priprav-
ljeni upostevati Ciste ideje strpnosti: Ceprav ne zanikajo nestrinjanja kot dejstva, neradi
priznajo lastno zmotljivost. Ce je nestrinjanje dejstvo, je zanje to dejstvo posledica napak
drugih ljudi. Razmisljanje taksnih ljudi tako zrcali skupino "nerazumnih”, kot jo je zacértal
Rawls. Vprasanje, kako razlagati njihovo vlogo v pravic¢ni druzbi, je odprto, saj vsi 'nera-
zumni’ ljudje ne kazejo enakega pojmovanja nerazumnosti. Eno je namrec nepriznavanje
pluralizma in nepriznavanje sogovornikov kot epistemic¢no enakovrednih, povsem drugo
paje vsiljevanje lastnih idej drugim z obcéutkom, da smo edini nosilci resnice in da smo jo
dolzni vsiliti tudi drugim. Cestaza slednje strpnost in nadzor - slede¢ Rawlsu - edin-
stveni sredstvi, se lahko za prve upravic¢eno bolj kot s strpnostjo ukvarjamo z nekak$nim
sprejemanjem tega, da so epistemsko nerazumni, ne pa nujno politi¢no nerazumni (Kelly
in McPherson 2001; Quong 2004; Sala 2013).

Zato je mogoce zagovarjati poseben modus vivendi kot nac¢in sobivanja z ljudmi, ki se
ne strinjajo z moralnimi in epistemi¢nimi primeri razumnosti, kot je prikazano zgoraj.
Ugodi obema skupinama ljudi, tako razumnim kot epistemic¢no-nepoliti¢nim nerazum-
nim. TakSen modus vivendi, gledano z vidika razumnih ljudi, je namre¢ enakovreden nji-
hovi udelezbi v demokrati¢ni razpravi; gledano z vidika tovrstnih "nerazumnih”, paje do-
govor, ki ga lahko vzdrzijo zaradi svojih nedemokrati¢nih in nepoliti¢nih razlogov. Hocem
reci, da je modus vivendi bolj vkljucujo¢ dogovor, v katerem lahko sobivajo tako ‘razumni’
ljudje (tisti, ki priznavajo epistemic¢no enakopravnost in ¢lovesko zmotljivost) kot ‘episte-
micno nerazumni’ ljudje (tisti, ki ne priznavajo epistemicne enakopravnosti, vendar niso
politi¢no nerazumni).

Modus vivendi je tako ponovno ovrednoten kot realisti¢en nacin politike. Pri tem ima
klju¢éno vlogo pri ohranjanju pogojev mirnega sobivanja med ljudmi, ki se moc¢no razliku-
jejo glede temeljnih vrednot, praks, pojmovanja pravi¢nosti itd. Taksno sozitje je dejansko
primarni cilj politike, dale¢ stran od moralnih meril, po katerih je treba ocenjevati poli-
ti¢ne rezime. Pozitivno interpretiran modus vivendi tako lahko predstavlja priloznost, da
razli¢ni ljudje kljub izklju¢ujocim se ciljem uredijo pravi¢no druzbo. Poleg tega lahko po-
nudi priloznost za vkljucéitev v drzavljanstvo ljudi, ki se globoko ne strinjajo glede tistih
moralnih politi¢nih vrednot, na podlagi katerih bi bilo treba doseci in ohraniti politi¢no
stabilnost, kot jo idealizira Rawls.

Ce torej povzamem: po eni strani je modus vivendi na¢in mirnega sobivanja kljub glo-
bokim nesoglasjem. To je nac¢in mirnega sobivanja (epistemsko) razumnih ljudi in (epi-
stemsko, ne politi¢no) nerazumnih ljudi. Lahko re¢emo, da ni zagotovila, da se bodo epi-
stemic¢no nerazumni ljudje drzali pravicne druzbe. To je res, vendar je res tudi to, daso v
politiki konflikti neizogibni in lahko povzrocijo nestabilnost, pa naj bodo ljudje priprav-
ljeni na vzajemno priznanje kot zmotljivi ali ne.

Modus vivendi lahko pred taks$nimi kritikami branimo tako, da recemo, da je na
splosno dragocen, ker je predpogoj — kot vsak miroljuben dogovor - za uresnicevanje las-
tne ideje o dobrem. Po tem lahko dragoceno izraza skupno zavezanost druzbenemu redu
(Sala 2019). Druzbeni red pa predstavlja "dobro”, za katerega siljudje prizadevajo, ko do-
sezejo modus vivendi. Za druzbeni red si prizadevajo, ker potrebujejo stabilen okvir, v ka-

62



d

5-6/2023

terem lahko uresnicijo svojo osebno samouresnicitev. Sporazum med razumnimi in nera-
zumnimi ljudmi je tako dosezen, saj se strinjajo, da lahko ljudje kljub globokim nesoglas-
jem mirno sobivajo. Ljudje, ki se globoko ne strinjajo, si to delijo kot pot k samouresnice-
vanju ali celo k uresniéitvi morebitnega skupnega cilja. Tako pojmovan modus vivendi je
nacin, kolikor je proces vzajemnega prilagajanja razlicnih zahtev. Je pa tudi cilj samega
procesa, tj. dinamicna politi¢na resitev, ki si prizadeva za mirno sobivanje med ljudmi, ki
so si med seboj v nasprotju.

Zakljucek

Ta prispevek se osredotoc¢a na strpnost in razumnost ter njun medsebojni odnos. Z obrav-
navo tega odnosa v Lockovih in Rawlsovih mislih smo se osredoto¢ili na vlogo episte-
micne zmotljivosti pri oblikovanju pravi¢ne druzbe kot miroljubnega sobivanja. Po Raw-
Isovem idealizmu in njegovem zagovoru prekrivajocega se soglasja o politi¢cnih moralnih
vrednotah, ki ga lahko dosezejo razumni ljudje, ponovna obravnava pojma ‘nerazumnosti’
omogoca politiéni dogovor med obema skupinama. Taksen dogovor predstavlja modus vi-
vendi, ki ga tu zagovarjamo, kot skupno zavezanost druzbenemu redu in stabilen okvir, v
katerem lahko vsi ljudje dosezejo svojo osebno samouresnicitev.

Iz angleS$¢ine prevedel Mitja Sardo¢

Literatura

Bonotti M. (2011): Religious Political Parties and the Limits of Political Liberalism. Res Publica, 17, str.
107-123

Casson D. (2011): Liberating Judgement. Fanatics, Skeptics, and John Locke’s Politics of Probability.
Princeton: Princeton University Press.

Ebbels-Duggan K. (2010): The Beginning of Community: Politics in the Face of Disagreement. Philos Q,
60(238), str. 50-71.

Hoff, S. (2015): Locke and the Nature of Political Authority. Rev Polit, 77(1), str. 1-22.

Kelly E., McPherson L. (2001). On Tolerating the Unreasonable. Journal of Political Philosophy, 9, str. 38—
55.

Leland, R.J. & van Wietmarschen, H. (2012): Reasonableness, Intellectual Modesty, and Reciprocity in
Political Justification. Ethics, 122(4), str. 721-747.

Liveriero, F. (2015): The Epistemic Dimension of Reasonableness. Philos Soc Crit, 41(6), str. 517-535.

63



TEMA | Roberta Sala | Razumna strpnost in modus vivendi

Locke, J. (1976-1980): Letter to Father [1660]. V: E. De Beer [ur.], Correspondence of John Locke, 1. 1., pp
136-137. Oxford: Clarendon Press.

Locke, J. (1999): V: J. Manis [ur.], An Essay Concerning Human Understanding [1690]. Electronic
classics series. Hazleton: Pennsylvania State University.

Locke, J. (2016): Second Treatise on Government [1670] & A Letter Concerning Toleration [1689].

(M. Goldie [ur.]). Oxford: Oxford University Press.

Quong, J. (2004): The Rights of Unreasonable Citizens. Journal of Political Philosophy, 12, str. 314-335.
Rawls, J. (1985): Justice as Fairness: Political, not Metaphysical. Philos Public Aff, 14(3), str. 223-251.
Rawls, J. (2005 [1993)): Political Liberalism. New York: Columbia University Press.

Sala, R. (2013): The Place of ‘Unreasonable’ People Beyond Rawls. Eur J Polit Theory, 12, str. 253-270.

Sala, R. (2019): Modus Vivendi and the Motivations for Compliance. V: J. Horton, M. Westphal in U.
Willems [ur.], The Political Theory of Modus Vivendi, str. 67-82. Springer, Cham.

Tuckness, A. (2002): Locke and Legislative Point of View: Toleration, Contested Principles, and the Law.
Princeton: Princeton University Press.

64



d

5-6/2023

STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Kako mislitio
strpnostiin jo
razumeti

Mitja Sardo¢

Strpnost pogosto enac¢imo s sprejemanjem raznolikosti ter odprtostjo in sposto-
vanjem razlik. Zdi se, da je njena narava neproblematicna, njena vloga nevpra-
sljiva in njen pomen jasen ter dolocljiv, saj velja v sodobnih pluralnih druzbah
Sirse soglasje o tem, kakor je izpostavil Sanford Levinson, “da smo strpni ali celo
spostljivi do ljudi, ki se od nas razlikujejo, ki imajo drugac¢na prepricanja ter se
udejstvujejo v dejavnostih in praksah, ki so tuje, neprijetne ali celo odvratne”
(Levinson, 2003:103).

65



TEMA | Mitja Sardo¢ | Kako misliti o strpnosti in jo razumeti

Uvod in opredelitev problematike

Kljub temu pa je odnos do strpnosti vse prej kot preprost in enoznacen, saj velja — tako
zgodovinsko kakor tudi teoreti¢no - za enega od najbolj kompleksnih in protislovnih kon-
ceptov v politi¢ni teoriji nasploh. Ce jo zagovorniki upravicujejo kot najustreznejsi model
spoprijemanja z raznolikostjo in kot temeljno vrlino sodobnega pojmovanja drzavljanstva
[tudi t.i. ‘razSirjenih oblik nacionalnega drzavljanstva’, npr. drzavljanstva EU]* ter ‘eticno
ustrezno resitev za potencialno konfliktna razhajanja o tem, kako naj bi ziveli’ (Galeotti,
2009: 13), jo njeni Stevilni kritiki in nasprotniki oznac¢ujejo za zgreseno, pomanjkljivo, za-
starelo ali celo nevarno.? Prav ta ambivalentnost kaze na to, da vprasanja, ki jih v sodobni
pluralni druzbi odpira strpnost niso ni¢ manj problematic¢na, njena vloga ni¢ manj sporna
in njene meje ni¢ manj protislovne, kakor so bile v ¢asu in prostoru, ko se je pojavila prvic.

Eno od spregledanih razseznosti v okviru razprav o strpnosti predstavlja njen pomen
vrazli¢nih jezikovnih registrih, npr. v vsakdanjem jeziku na eni strani ter znanstvenem
oz. strokovnem diskurzu na drugi.? Prav pri strpnosti namre¢ amplituda med njenim
pomenom v obi¢ajnem oz. vsakdanjem jeziku in njeno znanstveno opredelitvijo ne bi
mogla biti veéja. Kot poudarja Andrew Jason Cohen, se ‘zunaj akademskega sveta filo-
zofije izraz 'strpnost’ pogosto uporablja na razli¢cne nacine’ (Cohen, 2004: 70). Kljub temu
je nastrani vsakdanjega jezika opredelitev strpnosti pravzaprav nedvoumna. Kakor
Wendy Brown nekako povzame njeno opredelitev v vsakdanjem jeziku ‘biti strpen prik-
lice videz, spodobnosti, velikodusnosti, kozmopolitstva, univerzalnosti in Sirok pogled,
medtem ko tisti, za katere je potrebna strpnost, dobijo prizvok neprimernega, nespodob-
nega, nujnega, ozkega, posebnega in pogosto neprijaznega ali vsaj brez perspektive’
(Brown, 2006: 178). Tudi Peter Jones poudari, da se pojma ‘strpen’ in ‘strpnost’ obicajno
uporabljata kot pohvalna izraza, medtem ko sta ‘nestrpen’ in ‘nestrpnost’ obicajno
slabsalna izraza, vendar nas to ne sme zavajati’. (Jones, 2013: 629).*

Prav nasprotno pa je z znanstveno definicijo strpnosti, ki je polna razli¢nih
paradoksov, ugank in dilem, saj posamezni pogoji in okoliS¢ine razdvajajo razli¢na poj-
movanja strpnosti. Hkrati je v okviru teh razprav potrebno upostevati tudi koncepte in
ideje, ki so del njene gravitacijske orbite, npr. dostojanstvo, pluralizem, konflikt, sekular-
izem, liberalizem, pravovernost, disidentstvo, nevtralnost, vednost, oblast, mo¢, zaupanje,

1 éeprav je '[nJamen drzavljanstva EU °[...] oblikovanje enotnega trga, ki omogoca prost pretok blaga, storitev, ljudi
in kapitala’ (Preseren, 2015), velja evropsko drzavljanstvo za enega od klju¢nih mehanizmov evropskih integracij ter s
tem povezano spodbujanje medsebojnega soZitja, spostovanja, pluralizma in strpnosti (npr. Quintelier in Dejaeghere,
2008). Za kriti¢no analizo procesa evropeizacije in strpnosti (kot nekak$nega mita), glej Kaya (2013).

2  Podobno kot v primeru domoljubja, se tudi strpnosti o¢ita, da predstavlja nekaksen 'zZivi fosil’, saj naj bi izhajala iz
obdobja pred demokrati¢no politi¢no ureditvijo. A ima tudi sodobno pojmovanje predstavniske demokracije svoje pro-
bleme, saj je ljudstvo - kot je opozoril Rousseau v Druzbeni pogodbi - ‘svobodno samo na dan volitev, vse ostale dni pa je
suzenj’ (Simenc, 2015: 14).

8  Zanekatere od pojmov iz panteona politi¢nih idej, vsaj na videz, prehod iz enega jezikovnega registra v drugega ne
predstavlja vecjih tezav. Na primer v primeru domoljubja le-ta pomeni ljubezen do domovine. Med njegovo opredelit-
vijo v obi¢ajnem jeziku in njegovo definicijo v znanstvenem diskurzu namrec¢ ni nobene razlike.

4  Zacelovit prikaz razli¢nih dilem, ki jih odpira problematika strpnosti, glej Sardo¢ [ur.] (2021).

66



d

5-6/2023

zadrzanost, nevmesavanje, postenost, razumnost, samostojnost, (imedsebojno) sposto-
vanje, pripoznanje, raznolikost itn. Nenazadnje je pri obravnavi dolo¢enega pojma
(vklju¢no s strpnostjo) pomembna tudi njegova kontekstualizacija, konceptualna zgodov-
inain s tem povezana genealogija itn. Le tako lahko namrec¢ zaobjamemo kompleksnost in
protislovnost, ki jo povezujemo z idejo strpnosti (Scanlon, 2003).

Sicer pa razumevanje strpnosti nikoli ni bilo preprosto ali pa enoznac¢no kot tudi ne
neproblemati¢no. Nenazadnje je bila zgodovina strpnosti pravzaprav polna razli¢nih
sporov in konfliktov. Njena dolga zgodovina se namrec razteza ¢ez nekatera najbolj burna
obdobja cloveskega obstoja, ki segajo vse do dobe odkritij, imperijev, revolucij, ekstremov
itd., ¢e nekoliko karikiramo zgodovinsko ¢asovnico Erica Hobsbawma. Kot poudarja
Rainer Forst, sta ‘zgodovina in sedanjost strpnosti vedno hkrati tudi zgodovina in sedan-
jost druzbenih bojev’ (Forst, 2003: 2). Njen ambivalentni znacaj in problemati¢na narava
ter njen skrivnostniizvor (Kymlicka, 1996) ter zapletena [za njene kritike celo sporna]
dediscina, so le nekatere od znacajskih lastnosti, s katerimi je bila strpnost skozi svojo
burno zgodovino povezana (Zagorin, 2003). Ob preucevanju katerega izmed teoreti¢nih
problemov strpnosti je neposredni odziv Se najbolj podoben slikovitemu komentarju
Winstona Churchilla o ‘uganki, zaviti v skrivnost, znotraj enigme’. Tudi zato velja strpnost
- vsaj za njene kritike — za nekaksno izmuzljivo vrlino (Heyd, 1996).°

Hkrati smo bili na prelomu zadnjega desetletja 20. stoletja prica nekakSnemu teo-
reticnemu tektonskemu premiku, ki je pomembno vplival na razprave o strpnosti. Ce
Epistola de Tolerantia Johna Locka, predstavlja nekaksen koledarski ‘zacetek Stetja’
razprav o strpnosti, so imeli nekateri izmed dogodkov leta 1989 pomemben ucinek na
sodobne razprave o strpnosti. Novembra tega leta je po obseznih demonstracijah v
Vzhodni Nem¢iji padel berlinski zid, kar je povzrocilo propad komunizma v Vzhodni
Evropi. Je pav Franciji le nekaj tednov pred padcem berlinskega zidu prislo do dogodka,
ki je odlo¢ilno zaznamoval sodobne razprave o strpnosti: tri muslimanska dekleta v eni
izmed francoskih javnih $ol so bila suspendirana, ker so nosila hidzab. Ta dogodek pred-
stavlja uvod v polemiko o naglavnih rutah [l‘affaire du foulard], ki vse do danes velja za
prelomni dogodek, povezan s sodobnimi razpravami o strpnosti (Laborde, 2008).5

Pravzaprav ostaja strpnost v samem srediS¢u zanimanja tako strokovne kakor tudi
lai¢ne javnosti (in seveda tudi politike). Prepoved minaretov v nekaterih evropskih
drzavah, prikazovanje verskih simbolov v ucilnicah, prepoved pokrivanja obraza v
javnosti (usmerjena predvsem na muslimanke, ki nosijo burko ali nikab), spor o ‘gejevski
torti’, primeri kulturne apropriacije, nespostljivo prikazovanje verskih osebnosti itd. so

5 Edenizmed paradoksov strpnosti, ki ga sre¢amo v literaturi o tej problematiki, je povezan prav z njenim statusom
vrline. Ugovor namre¢ glasi nekako tako: kako je lahko strpnost vrlina, Ce pa s toleriranjem necesa pravzaprav pri-
znamo, da tega ne odobravamo oziroma, da je to napac¢no.

6  Primer naglavnih rut ostaja vse do danes [tudi v Sloveniji] ‘Solski primer’ razli¢nih teoreti¢nih in prakti¢nih nape-
tosti in dilem, ki jih odpira problematika strpnosti v sodobni pluralni druzbi. Podoben status ima primer objav karikatur
preroka Mohameda v danskem ¢asniku Jyllands-Posten leta 2005. Za podrobnejso obravnavo tega primera iz vidika
strpnosti, glej Laegaard (2007ain 2007b).

67



TEMA | Mitja Sardo¢ | Kako misliti o strpnosti in jo razumeti

samo nekateri od primerov, ko so polemike glede strpnosti v srediscu Sirse druzbene in
tudi politi¢ne pozornosti. Hkrati so tudi ostali fenomeni, kot npr. populizem [tako na levi
in desni strani politi¢nega spektra] (Galston, 2018; Miiller, 2016), oviranje delovanja
nevladnih organizacij kot ‘pomembnega partnerja drzave’” in s tem povezano kréenje
drzavljanskega prostora (Dezelan et al, 2020), meje svobode izrazanja® oz. problematika
sovraznega govora (Waldron, 2012), lazne novice, ekstremisti¢na politi¢na gibanja
vkljuéno z radikalizacijo in nasilnim ekstremizmom (Cassam, 2021; Sardoc¢ et al., 2021)
itn, prav tako pomembno vplivali na sodobne razprave o strpnosti.

Zato tudi ne preseneca, da se v zadnjem casu pojavljajo Stevilne monografije (npr. Ba-
lint, 2017; Bejan, 2017), zborniki (npr. Drerup in Schweiger, 2021; Drerup in Kiihler, 2022;
Forst, 2020) in ¢lanki (npr. Galeotti, 2021), ki obravnavajo posamezna vprasanja pove-
zane s problematiko strpnosti. Pravzaprav strpnost vedno znova prihaja v ospredje kot te-
melji oz. izhodis¢ni okvir, ki je najprimernejsi za osmisljanje razliénih konfliktov, sporov
in drugih perecih vprasanj (seveda ob upostevanju negativnih stranskih u¢inkov, ki jih
imajo ostale strategije spoprijemanja z raznolikostjo, npr. medsebojno spostovanje ali pa
politike pripoznanja).

Hkrati je prevlado standardnega liberalnega pojmovanja drzavljanske enakosti® in
njenega pristopak ‘uniformni’ obravnavi kulturne raznolikosti sprva izpodbijala zgolj
pescica avtorjev, ki so trdili, da to pojmovanje drzavljanske enakosti ne priznava legitim-
nih interesov etnokulturnih skupin po stabilnem kulturnem kontekstu, hkrati pa tudi
nima sredstev za ustrezno kompenzacijo neenakih okolis¢in posameznikov (npr. Kymli-
cka, 1989; Spinner-Halev, 1994; Taylor 1997; Young 1990). Prav tako trdijo, da standardno
liberalno pojmovanje ‘strpnosti kot nevmesavanja’ interesov kulturno prikrajSanih sku-
pin, vklju¢no z etni¢nimi manj$inami, priseljenci in domorodnim prebivalstvom ne $¢iti v
zadostni meri (Ceva, 2015). Po tej razlagi je strpnost neskladna z zavezanostjo
drzavljanski enakosti in z zahtevo po zagotavljanju pravi¢nosti.

Zgoraj opisani dogodki ter s tem povezani problemi, napetosti in izzivi so dejansko
prispevali k nekaksni renesansi teoreti¢nih razprav o tej problematiki. Tudi zato ne prese-
neca, da ostaja strpnost vse do danes ‘ena od odlo¢ilnih tem v politi¢ni filozofiji’ (Waldron
in Williams, 2008: 1) in eden od najbolj ‘problematicnih’ konceptov, ki mu je v politi¢ni
teoriji tezko najti primerjavo. Strpnost namrec ni univerzalna strategija za spoprijemanje
z vsakr$nim konfliktom, s katerim se lahko sre¢amo. Nenazadnje je bila strpnost v prvi
vrsti strategija za spoprijemanje s prav posebnimi konflikti. Kot zgovorno opozarja Rainer
Forst, je ‘strpnost odnos ali praksa, ki je potrebna le v druzbenih konfliktih dolocene vrste’

7 Glej https://www.gov.si/podrocja/drzava-in-druzba/civilna-druzba/

8  Svobodaizrazanja, kakor izpostavlja Andrew Puddephatt ‘ne vkljucuje le pravice do izrazanja ali razsirjanja infor-
macij in idej’ temvec tudi ‘pravico, do iskanja informacij in idej, pravico do prejemanja informacij in idej ter pravico do
posredovanja informacij in idej.’ (2005: 128). Tudi zato predstavlja svoboda izrazanja - kot je v predstavitvi 10. clena
Evropske konvencije o ¢lovekovih pravicah zapisala Monica Macovei - ‘nekak$en predpogoj drugim svobos$c¢inam, ki
uziva skoraj absolutno zaséito, saj [s]Jvoboda do prejemanja informacij vkljucuje pravico do zbiranja informacij ter iska-
nja informacij preko vseh moznih zakonitih virov’ (2004: 8-9).

9  Zaklasi¢no predstavitev drzavljanske enakosti ter s tem povezanega pojmovanja civilnih, politi¢nih in socialni
pravic, glej Marshall (2012).

68



d

5-6/2023

(2003:1). Zato ostaja vprasanje, kateri je pravi predmet strpnosti v veliki meri Se vedno
odprto.

To posledi¢no odpira vrsto izzivov, povezanih z mejami strpnosti, ki nesporno velja
zanajpomembejse - tako teoreti¢no kot tudi prakti¢no — vprasanje na tem vsebinskem
podroc¢ju. Pomembno je namrec razlikovati med logi¢no in moralno razseznostjo samih
mej strpnosti. Logi¢na razseznost opredeljuje pogoje, ki jih mora dolo¢eno dejanje izpol-
njevati, da bi se lahko opredelilo kot dejanje strpnosti. Liberalna in veckulturna pojmo-
vanja logi¢ne razseznosti meja strpnosti se na primer razlikujejo predvsem glede tega, kaj
Steje za ustrezen predmet strpnosti (Sardoc¢, 2013). Kot je bilo ze poudarjeno, se je
strpnost tradicionalno ukvarjala predvsem z verskimi in moralnimi konflikti (Kaplan,
2010). Nasprotno pa je lahko vec¢kulturno pojmovanje strpnosti usmerjeno tudi na identi-
tete in ne le na verska prepricanja ali druge zaveze in s tem povezane vrednote posamezni-
kov. Logi¢na razseznost mej strpnosti je torej povezana tako s statusom kot tudi z naravo
predmeta strpnosti (tistega do Cesar smo strpni).

Nasprotno pa moralna razseznost mej strpnosti obravnava problem, katere razlike je
treba tolerirati ter vprasanje, kaks$na je utemeljitev mej strpnosti. Moralna razseznost
pravzaprav opredeljuje polozaj, ko so razlogi za zavrnitev dolocenih prepricanj, praks ali
pojmovanj dobrega moc¢nejsi od razlogov za njihovo sprejetje. Moralna razseznost tako to-
rej doloca, kako daleC je meje strpnosti potrebno [ali pa sploh mozno] razsiriti (npr. Kelly
in McPherson, 2001). Kot poudarja Rainer Forst, je

[z]nacilnost strpnosti v tem, da ne resuje, temuvec le zadrzuje in blazi spor, na katerega se sklicuje;
spopad prepricanj, interesov ali praks ostaja, ceprav zaradi dolocenih vidikov izgublja svojo de-
struktivnost. (Forst, 2003: 1)

éeprav so tako klasi¢ni kot sodobni zagovorniki strpnosti njeno nujnost utemeljevali
za ohranitev stabilne in miroljubne politicne skupnosti, pa so njen status in meje tega, kar
je dovoljeno tolerirati oziroma dopuscati, — v veliki meri — $e vedno zelo sporni in proble-
maticni. To je jasno razvidno iz obstojece literature na to temo (npr. Brown, 2014; Castig-
lione in McKinnon, 2003; Dees, 2004; Deveaux, 2000; Fiala, 2005; Galeotti, 2002; Heyd,
1996; Kukathas, 2003; McKinnon, 2006; Mendus, 1989; Newey, 1999; Parekh, 2000;
Rawls, 1993; Sardoc, 2010; Spencer, 2017; Williams in Waldron, 2008).

Poleg tega se postavlja pod vprasaj tudi utemeljitev same strpnosti, saj naj bi pred-
stavljala nekaksno (prikrito) ‘liberalno pricakovanje’ (Rosenblum, 1998: 53-57). Ta stra-
tegija temelji namrec na predpostavki, da bo strpnost postopoma gravitacijsko vplivala
tako, da bo pritegnila tisto, kar se tolerira oziroma dopusca. Kot je poudaril Sanford Levin-
son, strpnost do razli¢nosti vkljucuje pricakovanje, da bo ‘izpostavljenost razlicnim prep-
ricanjem in nac¢inom zivljenja s¢asoma spremenila pogled toleriranega na stalisca toleri-
rancev’ (Levinson, 2003: 91-92). Zagovorniki liberalizma - kakor izpostavlja Will
Kymlicka - upajo in pri¢akujejo, ‘da bodo etni¢ne, verske in kulturne skupine s¢asoma
prostovoljno prilagodile svoje prakse in prepri¢anja, da bodo bolj skladna z javnimi naceli
liberalizma, kar bo zmanjs$alo ‘neskladje’ med normami teh skupin in liberalnimi naceli’

69



TEMA | Mitja Sardo¢ | Kako misliti o strpnosti in jo razumeti

(Kymlicka, 2002: 103). Kot zgovorno poudarja Jiirgen Habermas, ‘[1]iberalna drzava pri-
cakuje, da se bo s kognitivno prilagoditvijo individualisti¢ni in egalitarni naravi zakonov
sekularne skupnosti verska zavest vernikov modernizirala’ (Habermas, 2003: 6)

Po tej razlagi bi o strpnost veljalo misliti (in jo razumeti) kot nekaksno razsiritev kla-
si¢ne ‘formule’ razmerja med politiko in vojno, ki jo je predstavil nemski oz. pruski gene-
ral in vojaski teoretik Carl von Clausewitz, kjer na bi vojna predstavljala ‘nadaljevanje po-
litike z drugimi sredstvi’. Ce razlago nekoliko razsirimo, pa bi torej strpnost kot
instrument liberalnega upravljanja (Brown, 2006) — kakor trdijo nekateri njeni kritiki (Zi-
zek, 2008) - predstavljala nadaljevanje vojne z drugimi sredstvi oz. nekaksen liberalni
‘trojanski konj’, ki je v prvi vrsti namenjen ‘kolonizaciji’ neliberalnih skupnosti.*°

Zato pravzaprav tudi ne preseneca, da se je strpnost kljub svoji politi¢ni pomem-
bnosti in teoreticnemu pomenu danes znasla v nekakSnem navzkriznem ognju med raz-
licnimi stali$ci, saj sta njena uporaba in uveljavitev nasli pot tudi na spolzkem terenu
zloglasne ‘vojne proti terorju’. Strpnost je bila namrec¢ opredeljena kot ena od osrednjih
vrednot za boj proti radikalizaciji in nasilnemu ekstremizmu, ki je del strategije Prevent
vlade Zdruzenega kraljestva. Kot poudarja Imran Awan (skupaj s soavtorji), je vlada
Zdruzenega kraljestva ekstremizem opredelila kot glasno ali aktivno nasprotovanje te-
meljnim britanskim vrednotam, vklju¢no z demokracijo, pravno drzavo, svobodo posa-
meznika ter medsebojnim spostovanjem in strpnostjo do razli¢nih ver in prepricanj’
(Awan, Spiller in Whitting, 2019: 10). Tukaj zac¢ne strpnost delovati predvsem kot neka-
ksen civilizacijski oziroma ideoloski diskurz (Brown, 2006). ‘V liberalnih demokracijah’,
kakor opozarja Glen Newey, ‘je jezik strpnosti ranljiv za politi¢cno manipulacijo in teorije,
ki tega ne upostevajo in tvegajo, da bodo v slabsalnem smislu postale ideoloske’ (Newey,
2013: 3).

Sklep

Kakor je razvidno iz zgoraj predstavljenih problemskih podrocij, so sodobne razprave o
strpnosti reartikulirale vrsto ‘standardnih’ vprasanj. To pravzaprav ne preseneca, saj se
sodobne pluralne druzbe - med njimi tudi Slovenija — sooc¢ajo z vedno novimi izzivi, ki po-
stavljajo problematiko strpnostiin z njo povezane pojave v ospredje tako strokovnih ka-
kor tudi politi¢nih razprav.'* Kako sicer razumeti vrsto problemov, ki so vse od osamosvo-

10 Zate skupnostije znacilna predvsem 'neskladnost’ s skupnimi naceli in temeljnimi vrednotami sodobnih plural-
nih druzb oziroma temeljnimi pravicami in svobo$¢inami. Med praksami, ki so pogosto predmet razprav in pravnih spo-
rov sodijo vnaprej dogovorjene poroke, diskriminatorni primeri dedovanja, prakse ‘obrezovanja’ itn.

11 Zapregleden (in poenostavljen) prikaz posameznih razprav, ki jih odpira problematika strpnosti tako na podrocju
teorije in prakse drzavljanstva, svobode izrazanja oz. sovraznega govora, multikulturalizma ter spoprijemanja z raznoli-
kostjo itn., glej Sardo¢ (2022).

70



d

5-6/2023

jitve dalje v Sloveniji zaznamovali problematiko nestrpnosti (zal tudi na najvisji politi¢ni
ravni). Promoviranje sovrastva z ustvarjanjem laznih novic ter s tem povezane ‘zavajajoce
vsebine, polresnice in neresnice’,*? ki predstavljajo del nekaksne ‘lokalne folklore’, konti-
nuirano izrazanje nestrpnosti in sovrastva, ki se [vedno znova] pojavlja ob popravi krivic
izbrisanim, problematiziranje enakosti spolov pri nekaterih slovenskih politikih'® kot tudi
problematika sovraznega govora, so pravzaprav samo nekatera od podrocij, ki potrjujejo,
da ostaja nestrpnost v Sloveniji [tako na ravni ‘uradne’ politike kot na ravni posameznih
civilnih iniciativ],** vse prej kot stvar oddaljene preteklosti. Tudi zato ne preseneca, da se
priteh razpravah [vse prepogosto] zanemarja civilizacijski pomen strpnosti. Kot poudarja
Michael Walzer,

[s]trpnost je sama pogosto podcenjena, kot da je to najmany, kar lahko storimo za nase kolege oz.
najmangsa od njihovih pravic. Dejstvo je, [...] da so tudi najbolj ozkosréne oblike in negotove uredi-
tve [strpnosti] zelo dobre stvari, dovolj redke v zgodovini ¢lovestva, da potrebujejo ne le prakticno,
ampak tudi teoreticno priznanje. (Walzer, 1997: x1)

Zadevo dodatno zaplete dejstvo, da je za vse tiste, ki zelijo strpnost preseci, nadgraditi
ali pa zamenjati, iskanje alternativ veliko bolj zapleteno in problemati¢no kot se zdi na
prvi pogled. Navsezadnje je njen obstoj pomemben opomin ne le v okviru osnovne civili-
zacijske zaveze ‘zivi in pusti ziveti’. Tezava s strpnostjo, kot je poudaril Glen Newey v svo-
jem Epilogu h knjigi Toleration in Political Conflict, ‘nile v tem, da zivimo z ogrozajo¢im
drugim, ampak predvsem v tem, da zivimo s samimi seboj’ (2013: 209).

12 Zapredstavitev te problematike glej Safe.is (2020), za promoviranje digitalnega drzavljanstva kot ene od oblik
spoprijemanja z razli¢nimi ‘pastmi’ oz. digitalizacije, glej (Ribble, 2015).

13 Zakriti¢no analizo enega tak$nih primerov glej zapis Borisa Vezjaka 'Jansev antifeminizem in zanikanje enakosti
spolov’ https://vezjak.com/2023/03/15/jansev-antifeminizem-in-zanikanje-enakosti-spolov/. Enega od mehanizmov
institucionalnega zagotavljanja enakosti s katerim naj bi zamejili ‘patologijo’ zanikanja enakosti spolov predstavljajo t.
i. ’kvote’. Za podrobnej$o predstavitev tega ‘'mehanizma’, glej Antié-Gaber (2012).

14 éeprav predstavlja civilna iniciativa obliko aktivnega demokrati¢nega drzavljanstva oz. ‘obliko samoorganiziranja’
ter nekaks$no ‘neformalno pobudo’ (Baloh, 2014), so Stevilni primeri izrazanja nestrpnosti in sovrastva [tudi v Sloveniji]
organizirani prav kot civilne iniciative (glej, npr. Vezjak, 2023b).

71



TEMA | Mitja Sardo¢ | Kako misliti o strpnosti in jo razumeti

Literatura
Antié Gaber, Milica (2012). Kako razumeti kvote. Metina lista. Available at: https://metinalista.si/kako-
razumeti-kvote/

Awan, Imran, Spiller, Keith in Whiting Andrew (2019): Terrorism in the Classroom: Security, Surveillance
and a Public Duty to Act. Cham: Palgrave Pivot.

Baloh, Teja (2014): Prirocénik za delovanje organizacij civilne druzbe pri urejanju prostora. Ljubljana:
Pravno-informacijski center nevladnih organizacij.

Bejan, Teresa (2017): Mere Civility: Disagreement and the Limits of Toleration. Cambridge, Mass.: Har-
vard University Press.

Brown, Wendy (2006): Regulating Aversion: Tolerance in the Age of Identity and Empire. Princeton:
Princeton University Press.

Brown, Wendy (2014): The Power of Tolerance: A Debate. New York: Columbia University Press.
Cassam, Quassim (2021): Extremism: A Philosophical Analysis. London: Routledge.

Ceva, Emanuela (2015): Why Toleration Is Not the Appropriate Response to Dissenting Minorities’
Claims. European Journal of Philosophy, 23(3), str. 633-651.

Cohen, Andrew Jason (2004): What Toleration is, Ethics, 115(1), str. 68-95.
Dees, Richard (2004). Trust and Toleration. London: Routledge.

Deveaux, Monique (2000): Cultural Pluralism and Dilemmas of Justice. Itacha and London: Cornell Uni-
versity Press.

Dezelan, Tomaz, Laker, Jason & Sardoc¢, Mitja (2020): Safeguarding Civic Space for Young People in Eu-
rope. Brussels: European Youth Forum.

Drerup, Johannes & Schweiger, Gottfried [ur.] (2021): Toleration and the Challenges to Liberalism. Lon-
don: Routledge.

Drerup, Johannes & Kiihler, Michael [ur.] (2022): The Politics and Ethics of Toleration. London: Rout-
ledge.

Fiala, Andrew (2005): Tolerance and the Ethical Life. London: Continuum.
Forst, Rainer (2003): Toleration in Conflict: Past and Present. Cambridge: Cambridge University Press.
Galeotti, Anna Elisabetta (2002): Toleration as Recognition. Cambridge: Cambridge University Press.

Galeotti, Anna Elisabetta (2015): The Range of Toleration: From Toleration as Recognition Back to Disre-
spectful Tolerance. Philosophy & Social Criticism, 41(2), str. 93-110.

Galeotti, Anna Elisabetta, & Liveriero, Federica (2021): Toleration as the Balance Between Liberty and
Security. The Journal of Ethics, str. 1-19.

Galeotti, Anna Elisabetta (2021): Rescuing Toleration, Critical Review of International Social and Politi-
cal Philosophy, 24(1), str. 87-107.

Gallie, Walter Bryce (1955): Essentially Contested Concepts. Proceedings of the Aristotelian Society, 56,
str. 167-198.

Galston, William A. (2018): Anti-Pluralism: The Populist Threat to Liberal Democracy. New Haven: Yale
University Press.

Gaus, Gerald & D’Agostino, Fred [ur.] (2013): The Routledge Companion to Social and Political Philosophy.
London: Routledge.

Gutmann, Amy [ur.] (1997): Multiculturalism and the Politics of Recognition. Princeton: Princeton Uni-
versity Press.

Habermas, Jirgen. (2003): Intolerance and Discrimination. International Journal of Constitutional Law,
1(1), str. 2-12.

Heyd, David [ur.] (1996): Toleration: An Elusive Virtue. Princeton: Princeton University Press.
Jones, Peter (2013): Toleration. V: G. Gaus & F. D’Agostino [ur.], The Routledge Companion to Social and

72



d

5-6/2023

Political Philosophy, str. 629-639. London: Routledge.

Kaplan, Benjamin J. (2010): Divided by Faith: Religious Conflict and the Practice of Toleration in Early
Modern Europe. Cambridge, Mass.: Belknap Harvard.

Kaya, Ayhan (2013): Europeization and Tolerance in Turkey: The Myth of Toleration. London: Pal-
graveMacmillan.

Kelly, Erin in McPherson, Lionel (2001): On Tolerating the Unreasonable. The Journal of Political Philos-
ophy, 9(1), str. 38-55.

Kukathas, Chandran (2003): The Liberal Archipelago: A Theory of Diversity and Freedom. Oxford: Oxford
University Press.

Kiihle, Lene & Lindekilde, Lasse (2012): Radicalization and the Limits of Tolerance: A Danish Case-
Study. Journal of Ethnic and Migration Studies 38 (10), str. 1607-1623.

Kymlicka, Will (1989): Liberalism, Community and Culture. Oxford: Clarendon Press.

Kymlicka, Will (1996): Two Models of Pluralism and Tolerance. V: D. Heyd [ur.], Toleration: An Elusive
Virtue, str. 81-105. Princeton: Princeton University Press.

Kymlicka, Will (2002). Contemporary Political Philosophy: An Introduction. Oxford: Oxford University
Press.

Laborde, Cecile (2008): Critical Republicanism: The Hijab Controversy and Political Philosophy. Oxford:
Oxford University Press.

Leegaard, Sune (2007): The Cartoon Controversy: Offence, Identity, Oppression?. Political Studies, 55(3),
str. 481-498.

Laegaard, Sune (2007): The Cartoon Controversy as a Case of Multicultural Recognition. Contemporary
Politics, 13(2), str. 147-164.

Levinson, Sanford (2003): Wrestling with Diversity. Durham, NC: Duke University Press.
MecKinnon, Catriona (2006): Toleration: A Critical Introduction. London: Routledge.

McKinnon, Catriona & Castiglione, Dario (2003): Introduction: Reasonable Tolerance. V: C. McKinnon &
D. Castiglione [ur.], The Culture of Toleration in Diverse Societies, str. 1-9. Manchester: Manchester Uni-
versity Press.

McKinnon, Catriona & Castiglione, Dario [ur.] (2003): The Culture of Toleration in Diverse Societies.
Manchester: Manchester University Press.

Macovei, Monica (2004): Freedom of Expression: A Guide to the Implementation of Article 10 of the Euro-
pean Convention on Human Rights [2. izd.]. Strasbourg: Svet Evrope.

Marshall, Thomas Humphrey (2012): DrZavljanstvo, razred in socialna drzava. Ljubljana: Zalozba Sophia.

Mendus, Susan (1989): Toleration and the Limits of Liberalism. Atlantic Highlands: Humanities Press In-
ternational.

Miiller, Jan-Werner (2016): What is Populism? Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Newey, Glen (1999): Virtue, Reason and Toleration: The Place of Toleration in Ethical and Political Philos-
ophy. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Newey, Glen (2013): Toleration in Political Conflict. Cambridge: Cambridge University Press.

Parekh, Bhikhu (2000): Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory. New York:
Palgrave.

Preseren, Barbara (2015): Drzavljanstvo EU: Najnovejsa sodna praksa. Kranj: Fakulteta za drzavne in
evropske studije. Dostopno na: http://revis.openscience.si/ IzpisGradiva.php?id=1726&lang=slv

Puddephatt, Andrew (2005): Freedom of Expression. V: R.K.M. Smith in C. van den Anker [ur.], The Es-
sentials of Human Rights. London: Hodder Arnold.

Quintelier, Ellen in Dejaeghere, Yves (2008): Does European Citizenship Increase Tolerance in Young
People? European Union Politics, 9(3), str. 339-362.

Rawls, John (1993): Political Liberalism. New York: Columbia University Press.

73



TEMA | Mitja Sardo¢ | Kako misliti o strpnosti in jo razumeti

Ribble, Mike (2015): Digital Citizenship in Schools: Nine Elements All Students Should Know. Eugene,
Oregon: International Society for Technology in Education.

Rosenblum, Nancy L. (1998): Membership & Morals: The Personal Uses of Pluralism in America. Prince-
ton: Princeton University Press.

Safe.si. (2020): Zavajajoce vsebine, polresnice in neresnice. Dostopno na: https://safe.si/nasveti/nepri-
merne-in-nezakonite-vsebine/zavajajoce-vsebine

Sardo¢, Mitja [ur.] (2010): Toleration, Respect and Recognition in Education. London: Wiley-Blackwell.
Sardoc¢, Mitja (2013): The Anatomy of Toleration, Annales 23(2), str. 203-214.
Sardo¢, Mitja [ur.] (2021): The Palgrave Handbook of Toleration. London: Palgrave.

Sardoc¢, Mitja, Coady, C.A.J., Bufacchi, Vittorio, Moghaddam, Fathali M., Cassam, Quassim, Silva, Derek,
Miscevié, Nenad, Andrej¢, Gorazd, Kodelja, Zdenko Vezjak, Boris, Peters, Michael A. & Tesar,

Marek (2021). Philosophy of Education in a New Key: On Radicalization and Violent Extremism, Educa-
tional Philosophy and Theory, DOI: 10.1080/00131857.2020.1861937

Sardo¢, Mitja (2022): Drzavljanski pojmovnik za mlade. Maribor: Aristej.

Scanlon, Thomas M. (2003): The Difficulty of Tolerance: Essays in Political Philosophy. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Shorten, Andrew (2005): Toleration and Cultural Controversies, Res Publica, 11, str. 275-299.
Spencer, Vicki [ur.] (2017): Toleration in a Comparative Perspective. Lanham: Lexington Books.

Spinner-Halev, Jeff (1994): The Boundaries of Citizenship: Race, Ethnicity, and Nationality in the Liberal
State. Baltimore: The Johns Hopkins University Press.

Simenc, Marjan (2015): Demokracija. V: M. Sardoé¢ [ur.], Osnovni pojmi in dileme driavljanske vzgoje
(drugi del). Ljubljana: i2.

Taylor, Charles (1997): The Politics of Recognition. V: A. Gutmann [ur.], Multiculturalism: Examining the
Politcs of Recognition, str. 25-74. Princeton: Princeton University Press.

Vezjak, Boris (2023a): Jansev antifeminizem in zanikanje enakosti spolov [blog In Media Res]. Dostopno
na: https://vezjak.com/2023/03/15/jansev-antifeminizem-in-zanikanje-enakosti-spolov/

Vezjak, Boris (2023b): Brscic¢ vs. Mesec: kdo je fasist, kdo multipedromarksist in kdo krade otroke [blog In
Media Res]. Dostopno na: https://vezjak.com/2023/04/01/ brscic-vs-mesec-kdo-je-fasist-kdo-multipe-
dromarksist-in-kdo-krade-otroke/

Vlada Republike Slovenije (2021). Civilna druzba. Dostopno na: https://www.gov.si/podrocja/drzava-in-
druzba/civilna-druzba/ (15. 8.2022).

‘Waldron, Jeremy (2012): The Harm in Hate Speech. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
Walzer, Michael (1997): On Toleration. New Haven: Yale University Press.

Williams, Melissa & Waldron, Jeremy [ur.] (2008): The Limits of Toleration. New York: NOMOS XLVIII.
Young, Iris Marion (1990): Justice and the Politics of Difference. Princeton: Princeton University Press.

Zagorin, Perez (2003): How the Idea of Religious Toleration Came to the West. Princeton: Princeton Uni-
versity Press.

Zizek, Slavoj (2008): Tolerance as an Ideological Category. Critical Inquiry, 34(4), str. 660-682.

74



d

5-6/2023

Povzetek

éeprav velja strpnost - tako zgodovinsko kakor tudi konceptualno - za osnovni mo-
del spoprijemanja z raznolikostjo, ostajajo Stevilni teoreti¢ni, politi¢ni in prakti¢ni pro-
blemi, ki jih povezujemo z njo, vse prej kot razreseni. Nenazadnje jo tako njeni zagovor-
niki kot tudi njeni kritiki vse prepogosto vzamejo v zakup in zanemarijo tako njen
ambivalentni znacaj in ‘problemati¢no’ naravo kot tudi njen ‘skrivnostni’ izvor in zaple-
teno dedisc¢ino. Ta prispevek ima namen predstaviti nekatere izmed osnovnih razseznosti
razprav o strpnosti v sodobni pluralni druzbi. Poseben poudarek je namenjen predvsem
nekaterim od najbolj ‘trdovratnih’ problemov in izzivov, s katerimi se sooCajo razprave o
strpnosti (tako v teoriji kakor tudi ‘praksi’).

Kljuéne besede
strpnost, raznolikost, pluralizem, meje strpnosti, utemeljitev strpnosti, diskurz
strpnosti, kritika strpnosti, multikulturalizem, nestrpnost

Summary

Although tolerance is considered — both historically and conceptually - to be the
basic model for dealing with diversity, many theoretical, political and practical problems
associated with it remain far from resolved. For one thing, both its defenders and its
critics all too often take it for granted and neglect both its ambivalent character and
problematic nature as well as its mysterious origin and complex heritage. This paper aims
to present some of the basic dimensions of the debate on tolerance in a modern plural so-
ciety. Special emphasis is given to some of the most intractable problems and challenges
facing discussions on tolerance (both in theory and in practice).

Keywords

tolerance, diversity, pluralism, limits of tolerance, justification of tolerance,
discourse of tolerance, critique of tolerance, multiculturalism, intolerance

75



STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Veckulturnost in
strpnost kot
nasprotujoca si
pristopa
k raznolikosti*

Sune Laegaard

Strpnost in ve¢kulturnost sta nac¢ina odnosa do razlik. Vendar se pogosto zdi, da
sta si strpnost in multikulturalizem v nasprotju zaradi odnosa do razlik, ki jih
vkljucujeta. Multikulturalizem in strpnost lahko primerjamo tako na koncep-
tualni ravni, tj. glede tega, kaj strpnost in multikulturalizem pomenita, kot tudi
na ravni politi¢nih predpisov, kjer je domnevni konflikt med strpnostjo in multi-
kulturalizmom pogosto razli¢ica razprave med liberalizmom in multikulturaliz-
mom. Ta ¢lanek analizira razmerje med multikulturalizmom in strpnostjo ter
preucuje razlicne verzije domnevnega nasprotja ali nezdruzljivosti med njima

kot razli¢nimi nac¢ini odnosa do raznolikosti.

* Ta ¢lanek je skrajSana razlic¢ica prispevka Sune Laegaard (2020), Multiculturalism and Toleration. V: Sardo¢, Mitja
[ur.], The Palgrave Handbook of Toleration. Palgrave Macmillan.

76



d

5-6/2023

Uvod

Zatanamen imamo pred sabo klasi¢ni koncept strpnosti, za katerega je znacilnih pet po-
gojev (ali sestavin), in sicer 1. razlika, 2. ugovor, 3. moc, 4. sprejemanje in 5. nevmesavanje.
Razmerje med dvema strankama lahko opredelimo kot razmerje strpnosti, ¢e med njima
obstaja razlika v dolocenem pogledu, pri ¢emer ena stran (tisti, ki je strpen ali subjekt
strpnosti) nasprotuje temu, kako je druga stran drugacna (objekt strpnosti), ima moc, da
na podlagi tega ugovora ukrepa tako, da lahko poseze v drugega, vendar ima hkrati druge
razloge za sprejem, ki prevladajo nad razlogi za poseganje, in se zato poseganja vzdrzi. Se-
veda obstajajo tudi drugi nacini razumevanja strpnosti, vendar je ta klasi¢ni koncept tukaj
pomemben prav zato, ker je predpostavljen v nasprotjih med veckulturnostjo in
strpnostjo.

Za multikulturalizem so prav tako znacilni Stevilni pogoji ali sestavine, in sicer 1. ra-
zlika, 2. sprejemanje in 3. prilagoditev. V pomenu, ki nas tukaj zanima, tj. multikulturali-
zem kot normativni pogled ali politi¢ni predpis, multikulturalizem zahteva, da neka
stranka, ki stoji v odnosu, za katerega je znacilna razlika, zavzame pozitiven odnos spreje-
manja te razlike in do druge strani ravna tako, da razlike uposteva.

Clanek se nadaljuje takole. V prvem poglavju sta opisana in primerjana multikultura-
lizem in strpnost kot razli¢cna nac¢ina odnosa do raznolikosti. V drugem razdelku je obrav-
navano, v katerih pogledih multikulturalizem in strpnost vkljuc¢ujeta pozitiven oziroma
negativen odnos do razlik. Tretji razdelek obravnava, kako in v katerih pomenih lahko
multikulturalizem in strpnost razumemo kot nacina prilagajanja. V ¢etrtem razdelku so
predstavljene razlicne utemeljitve strpnosti in multikulturalizma kot normativnih idea-
lov. Zadnji razdelek razlikuje med strpnostjo in multikulturalizmom na razli¢nih ravneh
in natej podlagi obravnava vprasanje zdruzljivosti. Vprasanje zdruzljivosti je namrec za-
nimivo kot nac¢in razumevanja multikulturalizma in strpnosti, saj nekateri argumenti za
in proti multikulturalizmu predpostavljajo nezdruzljivost, in zato, da bi razumeli, katere
teoreticne kategorije moramo uporabiti za opisovanje in razpravljanje o dejanskih prime-
rih, ki vkljucujejo razlike.

Multikulturalizem in strpnost kot razli¢cna
nacina odzivanja na raznolikost

Tako multikulturalizem kot toleranca sta odziva na raznolikost. Zgodovinsko gledano je
bila strpnost v Evropi oblikovana in o njej razpravljano v povezavi z verskimi razlikami, ki
so se razvile po reformaciji in so v Sestnajstem in sedemnajstem stoletju povzrocile ver-
ske vojne (Kaplan 2007). V tem kontekstu je veliko ljudi menilo, da so verske razlike iz-

77



TEMA | Sune Laegaard | Vec¢kulturnost in strpnost kot nasprotujoca si pristopa k raznolikosti

jemno problemati¢ne. Niso le verjeli, da prava vera doloc¢a odreSitev posameznika, temvec
so to povezovali tudi z avtoriteto drzave in zvestobo podloznikov svojemu vladarju. Verska
raznolikost je bila torej problem. To je dalo razloge za omejevanje te raznolikosti — bodisiv
obliki prisilnega spreobracanja, omejevanja ali popolnega izkljuc¢evanja ali celo iztreblja-
nja tistih z druga¢nimi prepricanji. Verska strpnost se je vtem kontekstu razvila kot ideja
in praksa, da se ne posega v verske razlike, da se ljudem dovoli, da imajo drugac¢na verska
prepricanja in da (vsaj v dolo¢enih mejah) prakticirajo svojo vero.

Medtem ko se je standardna ideja strpnosti v zahodni politi¢ni filozofiji razvila iz
tega primera verske strpnosti, je bila splo$na ideja strpnosti pozneje razsirjena na druge
vrste razlik, npr. razlike v mnenjih, politi¢ne razlike, spolne in rasne razlike, spolne prefe-
rence, druzinski vzorei itd. Strpnost je zato lahko odgovor na Stevilne vrste razlik. Zaradi
Cesa postane neka razlika mozen predmet toleriranja, je to, da ima nekdo o zadevni razliki
negativno mnenje, panaj gre za razli¢ne verske prakse, spolne preference ali druzinske
vzorece, ki se razlikujejo od druzbene norme.

Multikulturalizem je novej$a ideja, oblikovana zlasti v Kanadi in Avstraliji v sedem-
desetih letih prejsnjega stoletja kot del zavracanja do tedaj prevladujoce ideje, da bi te
drzave morale imeti belo in anglesko govorece prebivalstvo. Multikulturalizem se je torej
zacel kot odpiranje jezikovni raznolikosti, npr. v Kanadi priznavanje francos¢ine kot ena-
kovredne angleScini, vendar se je pozneje razsirilo na etni¢ne razlike (najprej staroselcev,
patudi temnopoltih) in s tem povezane kulturne razlike. Multikulturalizem je bil pozneje,
zlasti v Evropi, vedno bolj povezan z razlikami zaradi priseljevanja, ki so bile najprej poj-
movane v smislu narodnosti, ki je vkljucevala etni¢ne, kulturne in jezikovne razlike. Ven-
dar pa so bile po Rushdijevi aferi in francoski affaire du foulard te razlike postopoma na
novo konceptualizirane kot izrazi verske raznolikosti (Horton 1993; Galeotti 2002).

Ceprav beseda »multikulturalizem« nakazuje, da gre pri njem za kulturno raznoli-
kost, razlike, pomembne za multikulturalizem, torej niso povezane s posebnim pojmova-
njem kulture. Temeljni premislek, na katerem temelji multikulturalizem, je ta, da zadeva
razlike, ki so pomembne za pravi¢no vkljucenost in integracijo manjsinskih skupin kot
polnopravnih in enakopravnih drzavljanov (Kymlicka 1995; Modood 2013). Utemeljitev
multikulturalizma tako izhaja iz idealov enakosti in vklju¢enosti ter na tej podlagi izbere
ustrezne vrste razlik vdanem druzbenem kontekstu, namesto da bi vnaprej dolocila, kaj
Steje za relevantne razlike.

Strpnost in multikulturalizem sta torej dva odgovora na potencialno zelo Sirok raz-
pon razlik. Dolo¢ena razlika je potencialni objekt toleriranja, ¢e ji nekdo nasprotuje, med-
tem ko je dolocena razlika potencialni objekt multikulturalizma, ¢e je pomembna za pra-
vi¢no in enakopravno vkljuc¢evanje manjsinskih skupin. Vsaka druzbeno pomembna
razlika je torej potencialni predmet tako strpnosti kot tudi multikulturalizma (za primer
druzbene opaznosti kot predpogoj za diskriminacijo, glej v Lippert-Rasmussen 2014).

Da sta tako strpnost kot multikulturalizem odgovora na raznolikost, po eni strani
predpostavlja nevrednostno razumevanje raznolikosti. Na tej stopnji »raznolikost« ni
vrednota temvec je dejstvo, na katerega se odzivata tako strpnost kot multikulturalizem.
Po drugi strani pa obravnavane razlike niso neodvisne niti od vrednostnih vprasanj, saj so

78



d

5-6/2023

relevantne razlike dolocCene s prisotnostjo negativnih stalis¢ v primeru strpnostiin s po-
vezavo s pozitivnimi ideali pravi¢nosti in vklju¢enosti v primeru multikulturalizma. Mul-
tikulturalizma ne skrbi kultura, etni¢na pripadnost ali vera kot taka, temvec gre predvsem
za kulturne, etniéne ali verske razlike, ki delujejo ali se obravnavajo na dolo¢en nacin (npr.
tako, da so ¢lani druzbenih skupin izpostavljeni izklju¢evanju, dominaciji ali diskrimina-
ciji).

Multikulturalizem in strpnost kot pozitiven in
negativen odnos do drugacnosti

Glavna razlika med multikulturalizmom in strpnostjo je v tem, da vkljuCujeta nasproten
odnos do razlik. Lahko bi torej rekli, da je strpnost negativen odgovor na razlike, multikul-
turalizem pa pozitiven odgovor.

Prvi pomen, v katerem je strpnost negativen odziv na razlike, je tisti, ki ga zajame
komponenta ugovora. Za ljudi pravimo, da nekaj dopuscajo le takrat, ko jim to ni v§ec, ce-
sar ne odobravajo ali kako drugace najdejo kaksno napako ali pa bi raje bili brez nje. V kla-
si¢nem primeru verske strpnosti je ugovor izhajal iz nestrinjanja o pravi veriin iz s tem
povezanega prepricanja, daljudje, ki se ne drzijo prave vere, ne morejo biti zvesti podloz-
niki ali zaupanja vredni sodrzavljani. V primeru spolne razlike je ugovor lahko posledica
prepric¢anja, da je na primer homoseksualnost nenaravna ali proti bozji volji. Ugovor je
lahko tudi nizkoten in nereflektiran obcutek gnusa ali izhaja iz tradicionalnih praks iz-
kljuc¢evanja in stigmatizacije, npr. gejev (to predpostavlja Sirok pogled na to, kaj lahko ste-
jemo za ugovor).

Drugi pomen, v katerem je strpnost negativen odziv na razlike, je zajet s komponento
nevmesavanja. Strpnost je sestavljena iz nevmesavanja ali drugacnega izvajanja moci, ki
jo imanekdo, da ukrepa v skladu z njegovim ali njenim nasprotovanjem necemu. Verska
strpnost je torej pomenila, da se ljudem dopusca, da se drzijo in do neke mere izvajajo ver-
ska prepric¢anja, ki se razlikujejo od uradne vere, in jih ne izpostavlja preganjanju na pod-
lagi njihovih prepricanj. Toleriranje homoseksualnosti lahko podobno vkljuc¢uje nekrimi-
naliziranje homoseksualnosti ali nenapadanje gejev. Na ravni delovanja je torej za
strpnost znacilna odsotnost izvajanja moci. Kljub temu pa negativen odnos do obravna-
vane razlike ostaja.

Multikulturalizem pa predstavlja pozitiven odgovor na razlike. Kot v primeru strpno-
sti, to zajema dva razli¢na pomena, enega, ki se nanasa na odnos do drugac¢nosti, in dru-
gega na dejanska dejanja ali politike. Prvi pomen, v katerem multikulturalizem predstavlja
pozitiven odziv na razlike, je tisti, ki je formuliran v smislu »spostovanja drugacnosti«
(Laegaard 2013b). Eden od moznih razlogov za idejo, da razlike niso obzalovanja vredno
dejstvo, s katerim se je treba sprijazniti, ampak da so vredne enakosti in spostovanja, je

79



TEMA | Sune Laegaard | Vec¢kulturnost in strpnost kot nasprotujoca si pristopa k raznolikosti

instrumentalne narave. V klasi¢ni perspektivi, kakor bi jo formuliral J.S. Mill je raznoli-
kost na primer lahko dobra stvar preprosto zato, ker prispeva k Stevilnim perspektivam in
eksperimentom v zivljenju, ki bilahko vstopili na trg idej in ¢lovestvo priblizali pravim
prepri¢anjem in izpolnjujo¢emu nacinu zivljenja. V liberalni teoriji multikulturalizma
Willa Kymlicke (1989; 1995) to, kar imenuje »druzbene kulture«, delujejo kot »kontekst
izbire«, ki je predpogoj za smiselne odlocitve in s tem za enake moznosti. Raznolikost je
lahko tudi u¢inek necesa drugega, kar je pozitivno vrednoteno. Po politicnem liberalizmu
Johna Rawlsa (1996) je na primer pluralizem naravna posledica svobodnih institucij.
Raznolikost se lahko vrednoti tudi sama po sebi, npr. iz estetskih razlogov.

Najvidnejse in najpogostejse razli¢ice multikulturalizma vkljuc¢ujejo neko obliko pri-
poznanja, da so razli¢ni nacini zivljenja legitimna prisotnost v druzbi in bi jih zato morala
drzava obravnavati enako. Torej, ¢eprav je multikulturalizem véasih formuliran kot sta-
lisCe, da je raznolikost v splo$nih in/ali posebnih kulturah dragocena kot taka, predstavlja
multikulturalizem kot politi¢ni pogled pogosteje in verjetneje pripoznanje legitimnosti
razli¢nih nacinov zivljenja (tako Taylor 1994, Galeotti 2002 in Modood 2013 ponazarjajo
napetost med formulacijami pripoznanja kot potrditve in legitimnosti). Eden od na¢inov
za zajemanje teh dveh nacinov razumevanja odnosa do drugacnosti, vkljucenega v multi-
kulturalizem, je sklicevanje na razlikovanje Stephena Darwalla med »ocenjevalnim spo-
Stovanjem « in »pripoznalnim sposStovanjem« (2006). Ocenjevalno spostovanje je odnos
pozitivnega vrednotenja osebe - ali v primeru multikulturalizma druzbeno pomembnih
skupin - ali njihovih zaslug. Pozitivna ocena kulture pomeni, da je to dobra kultura, npr.
zaradi svoje veli¢astne zgodovine, lepega jezika, zanimive tradicije ali vrednotenja v luci
kaksSnega drugega kvalitativnega standarda. Ocenjevalno spostovanje je odnos pozitiv-
nega vrednotenja osebe — ali v primeru multikulturalizma druzbeno pomembnih skupin -
ali njihovih zaslug. Pozitivna ocena kulture pomeni, da recemo, da je to dobra kultura, npr.
zaradi njene velicastne zgodovine, lepega jezika, zanimivih tradicij ali ocene glede na kak-
Sen drug kakovostni standard. Ocenjevalno spostovanje kultur pomeni, da so nekatere
kulture morda boljse od drugih kultur. éeprav zagovorniki multikulturalizma véasih upo-
rabljajo jezik, ki spominja na ocenjevalno spostovanje, ta vrsta pozitivnega vrednotenja ni
primerna za multikulturalizem, ¢e ga razumemo kot egalitarni politi¢ni pogled. Multikul-
turalizem je bolje razumeti kot obliko pripoznalnega spostovanja, ki predstavlja nagnje-
nost k temu, da pri prakti¢nih premislekih damo ustrezno tezo ali pozornost nekemu dej-
stvu o predmetu - v tem primeru o identiteti skupine - in da svoje ravnanje uravnavamo z
omejitvami, ki izhajajo iz tega dejstva. V multikulturalizmu pripoznalno spostovanje sku-
pinskih identitet temelji na nacelu, da so vsi nacini zivljenja enako legitimni v dolocenih
mejah, npr. ¢e ne krsijo ¢lovekovih pravic.

Drugi vidik, v katerem multikulturalizem predstavlja pozitiven odziv na razlike, se
nanasa na dejanja ali politike, ki izhajajo iz tega pozitivnega odnosa. Na ravni politike je
multikulturalizem sestavljen iz uradnih aktov pripoznavanja manjsinskih kultur, podpore
manjsinskim kulturam ali reforme pravil in institucij, da bi se prilagodile manjsinam. Ka-
nadski multikulturalizem je tako klasi¢no vkljuceval priznavanje uradnih jezikov poleg
anglescine ter uvedbo razli¢nih pristojnosti v Quebecu in za domorodna ljudstva. Klasi¢ni

80



d

5-6/2023

primeri multikulturalizma v Veliki Britaniji se bolj nanasajo na izjeme nekaterih skupin
od nekaterih splosno veljavnih pravil, npr. pravil o noSenju varnostnih ¢elad ali uniform.
Multikulturalizem lahko vkljucuje tudi razsiritev javne podpore manjsinskim verskim $o-
lam ali podelitev uradnega statusa manjsinskim religijam poleg uveljavljene cerkve. Smi-
sel taks$nih politik je deloma izrazanje pozitivnega pripoznanja, deloma preprecevanje po-
sebnih bremen ali neenakosti, s katerimi se soocajo manjsine, oboje pa je namenjeno
enakopravnemu vkljuc¢evanju manjsin.

Tako strpnost kot multikulturalizem torej vkljucujeta dve ravni staliS¢ in dejanj
(prim. Laegaard 2010). Kljub temu pa se razmerje med obema ravnema pri strpnosti in
multikulturalizmu razlikuje. Ce je strpnost sestavljena iz tega, da ne storimo tistega, kar bi
izhajalo iz negativnega odnosa, tj. da se vzdrzimo ukrepanja na podlagi svojega nasproto-
vanja, je multikulturalizem sestavljen iz tega, kar izhaja iz pozitivnega odnosa, tj. da kon-
kretno izrazimo priznanje manjsinskih skupin kot legitimnih udelezencev v druzbi.

Multikulturalizem in strpnost kot nac¢ina
prilagajanja

éeprav je bilo prilagajanje sprva uporabljeno le za opredelitev multikulturalizma, lahko
tako multikulturalizem kot strpnost razumemo kot nacin prilagajanja razlikam (Kymlicka
2012; Balint 2017: 8-9), vendar v razlicnih pomenih, iz razli¢nih razlogov in z razli¢nimi
sredstvi. Lahko bi rekli, da je strpnost negativna prilagoditev (prilagoditev kljub nasproto-
vanju in z nevmesavanjem v okviru omejitev), medtem ko je multikulturalizem pozitivna
prilagoditev (prilagoditev kot priznanje in z aktivno podporo ali preoblikovanjem druzbe-
nega konteksta). Vsaka trditev, da neko dejanje ali politika nekoga (osebo ali skupino) pri-
lagaja, implicitno predpostavlja nek primerjalni standard ali izhodiSce, glede na katerega
je dejanje ali politika prilagajajoca.

V primeru strpnosti je izhodi$c¢e nasprotno vedenje, ki bi ga ljudje izvajali, ¢e bi ukre-
pali na podlagi svojih ugovorov. V klasi¢cnem primeru verske strpnosti je to pomenilo pre-
ganjanje verskih nasprotnikov. Za vsako politiko, ki ne bi temeljila na preganjanju, bi
lahko v kontekstu sedemnajstega stoletja rekli, da je oblika strpnosti in prilagajanja, ce-
prav je Se vedno dalec od cesar koli, kar bi spominjalo na versko svobodo ali enako obrav-
navo verstev. V sodobnejSem kontekstu bi se lahko kot oblika strpnosti in prilagajanja
Stela tudi prekvalifikacija homoseksualnosti v psiholoSko motnjo (ob predpostavki, da Se
vedno prevladujejo prepric¢anja o drugac¢ni naravi homoseksualnosti). To razumevanje, v
katerem strpnost predstavlja obliko prilagajanja, ki se nanasa na izhodisce, ki ga doloc¢ata
komponenta nasprotovanja in komponenta moci (tj. zmoznost ljudi, da ukrepajo v skladu
S svojim nasprotovanjem), pojasnjuje skupno raznolikost kritik strpnosti. Ta kritika vidi
strpnost kot problemati¢no samo po sebi, saj opisuje polozaj, v katerem nekdo Se vedno

81



TEMA | Sune Laegaard | Vec¢kulturnost in strpnost kot nasprotujoca si pristopa k raznolikosti

ugovarja in ima mo¢ nad drugimi, v katerem se odsotnost vimesavanja zgodi po presoji
ugovarjajocih in ne zagotavlja enake obravnave tistih, ki so podvrzeni kombinaciji ugo-
vora in moci (glej npr. Bessone 2013).

V primeru multikulturalizma obstajata dva razli¢cna nac¢ina razumevanja izhodisca
(Leegaard 2017:159). Po zdravorazumskem razumevanju je izhodisce to, kako je dolo¢ena
druzba prej obravnavala manjsinsko skupino. V druzbi lahko veljajo pravila, ki pripadnike
doloc¢ene verske manjSine obremenjujejo, npr. ker imajo pripadniki te skupine preprica-
nja o obveznem oblacenju, ki so v nasprotju z javnimi pravili (npr. sikhovski turbani,
islamske naglavne rute, judovskega pokrivala jarmulka). Ce drzava ¢lane skupine izvzame
iz tega sploSnega pravila ali ga spremeni tako, da jih ne obremenjuje vec, se to Steje za pri-
lagoditev. To dejansko ali ¢asovno razumevanje meri prilagoditev glede na to, kaj je dejan-
sko veljalo prej.

Obstaja tudi bolj teoreti¢no razumevanje veckulturnega prilagajanja, po katerem iz-
hodisc¢e niso prej$nji dejanski predpisi, temvec tisto, kar bi dovoljeval idealen liberalni
standard. Taksno izhodis$ce se predpostavlja v razpravah, ki multikulturalizem razumejo
kot nasprotje liberalizmu (npr. Barry 2001). Po tem zadnjem teoreti¢nem razumevanju se
ukrep Steje za multikulturno prilagoditev le, ¢e ponuja "posebno” obravnavo skupine, ki
zaradi odstopanja od idealnega liberalnega standarda enake obravnave v nekem smislu
pomeni neenako obravnavo (podobno kot kritike pozitivnih ukrepov kot povratne diskri-
minacije). Po tem teoreti¢cnem razumevanju preoblikovanje javnih predpisov, tako da ne
obremenjujejo ve¢ manjsin, hkrati pa Se vedno dosegajo svoj javni cilj (npr. tako, da so pra-
vila oblacenja zdruzljiva z verskimi pokrivali), ni oblika veckulturnega prilagajanja, med-
tem ko bi po dejanskem/Casovnem razumevanju to bila. Teoreti¢no razumevanje je tako
primernejSe za razprave, saj multikulturalizem postavljajo nasproti liberalizmu kot ideal-
nemu teoreticnemu modelu, medtem ko je dejansko/Casovno razumevanje primernejse za
razprave v realnem svetu, ki se osredotocajo na zmoznost dolo¢enih manjsin, da zivijo, kot
si zelijo, ali za razprave o zmoznosti dolo¢ene druzbe, da ustrezno ravna z raznolikostjo.

Tako v primeru strpnosti kot v primeru dejanskega/Casovnega razumevanja multi-
kulturalizma sta izhodis¢i za opisovanje strpnosti in multikulturalizma kot oblik prilaga-
janjaneidealni stanji stvari. To kaze, da sta tako strpnost kot dejansko/¢asovno razume-
vanje multikulturalizma pojma, ki bi ju lahko imenovali prakti¢no usmerjena pojma,
namenjena zajemanju razmer v resni¢nem svetu, in ne idealna teoreti¢cna modela, kaksne
naj bi predstavljala idealna druzba. To pojasnjuje nekatere kritike, usmerjene tako na
strpnost kot na multikulturalizem; v Stevilnih primerih gre pri obeh za dejanja ali politike,
ki ne bi bile del popolnoma pravi¢ne druzbe. Ce strpnost in multikulturalizem ocenjujemo
glede na idealne standarde, bosta v skladu s tem pogosto zaostajala. Ce paju, nasprotno,
ocenjujemo glede na nasprotna ali dejanska/Casovna izhodisca, ju lahko oznac¢imo kot
obliki (¢eprav nepopolnega) prilagajanja.

To kaze, da sta strpnost in multikulturalizem primerna za perspektivo tako imenova-
nega politicnega realizma, ki se razume kot pristop, ki uposteva dejanske okoli$¢ine poli-
tike, kot so prevlada moci, konflikti interesov in nesoglasja, in zavraca tako imenovani
moralizem, ki ga politi¢ni realisti razumejo kot vsiljevanje normativnih standardov zunaj

82



d

5-6/2023

politike (Williams, 2005). Sorodnost s politicnim realizmom ima verjetno konceptualno
podlago v primeru strpnosti (Kiihler 2019). V primeru multikulturalizma pa bi se ta more-
bitna sorodnost z realizmom lahko posredno kazala v sklicevanju stevilnih teoretikov
multikulturalizma na kontekstualisti¢ni pristop, po katerem imajo kontingentna dejstva o
kontekstu dejanskih primerov pomembno vlogo v argumentaciji za multikulturalizem
(prim. Laegaard 2015).

Utemeljitve strpnosti in multikulturalizma

Obe vrsti odzivov na raznolikost je mogoce utemeljiti na razliéne nacéine, nekatere na bolj
ali manj podobnih normativnih podlagah (npr. nekatere vrste liberalne skrbi za posamez-
nikovo svobodo in enakost), druge pa bolj razli¢no ali povsem nasprotujoce si (npr. multi-
kulturalizem, ki temelji na pravicah skupin, v nasprotju s strpnostjo, ki temelji na posa-
meznikovi avtonomiji). Utemeljitev zahtev strpnosti se nanasa na komponento
sprejemanja, tj. na razlog, zakaj doloc¢eni delujoci ne bi smel ravnati na podlagi razloga za
nasprotovanje neki razliki.

Vprasanje je, kaksno je razmerje med utemeljitvami strpnosti in utemeljitvami mul-
tikulturalizma. Zanimivo je razmisliti o dveh moznostih. Prva je, da se utemeljitve strpno-
sti in multikulturalizma lahko sklicujejo na nasprotujoca si nacela ali premisleke, druga
pa, da strpnost in multikulturalizem morda temeljita na istih normativnih izhodis¢ih. Obe
moznosti sta prisotni v razpravah, ki strpnost enacijo z liberalnim pristopom k raznoliko-
sti, multikulturalizem pa obravnavajo kot pristop, ki odstopa od liberalizma. Multikultu-
ralizem lahko od liberalizma odstopa na razli¢ne nacine, ta odstop pa se lahko obravnava
kot dobra ali slaba stvar.

Standardne naracije o odnosu med liberalizmom in multikulturalizmom obravnavajo
liberalizem kot individualisti¢en in za razlike neobcutljiv pristop, ki se osredoto¢a na
enako obravnavo drzavljanov in nevtralna pravila, ki ne zavzemajo stalisca glede pojmova-
nja dobrega, nac¢ina zivljenja ali identitet drzavljanov. Nekateri odzivi na takSen pogled na
liberalizem ga vidijo kot nemogocega in kot neustreznega v smislu, da ne prepoznava in
obravnava posameznih oblik nepravi¢nosti, znacilnih za razli¢ne skupine. To predstavlja
izhodisce za argumente o potrebi po "preseganju” liberalizma in namesto tega ali dodatno
sprejeti politike multikulturalizma (Leegaard 2013a: 53-54). Na ta nac¢in gledanja na odnos
med multikulturalizmom in liberalizmom je dobro, da multikulturalizem presega liberali-
zem. Pomemben primer predstavljaliberalna teorija multikulturalizma Willa Kymlicka
(1989;1995), ki trdi, da je drzavna nevtralnost nemogoca, liberalni individualizem pa neu-
strezen, da bi pripadnikom manjsinskih skupin zagotovil enakost med posamezniki. Kym-
licka tako zagovarja manjSinske pravice utemeljene na liberalnih temeljih. Ce je njegovo
stali$ce pravilno, sta multikulturalizem in liberalizem upravi¢ena na podlagi istih nacel.

83



TEMA | Sune Laegaard | Vec¢kulturnost in strpnost kot nasprotujoca si pristopa k raznolikosti

Obstaja tudi konkurenéna naracija, ki ima enako razumevanje liberalizma in trditev,
da multikulturalizem presega liberalizem. Vendar pa ta pripoved to vidi kot nekaj slabega.
Po tej pripovedi dejstvo, da multikulturalizem presega liberalizem, predstavlja groznjo
enakopravni obravnavi, svobodi posameznika in nevtralnosti drzave. Izstopajo¢ primer te
naracije predstavlja klasi¢na kritika multikulturalizma Briana Barryja (2001). Ce je takri-
tika multikulturalizma pravilna, to pomeni, da je multikulturalizem neliberalno stalisce.
Tako je lahko zato, ker posledice politik multikulturalizma vkljucujejo krsitve liberalnih
pravic ali nacel ali ker multikulturalizem sam temelji na neliberalnih nacelih, npr. kolekti-
visti¢nih idejah o prevladi skupine nad posameznikom. V kolikor gre za slednje, sta multi-
kulturalizem in liberalizem upravic¢ena na podlagi nasprotujocih si normativnih izhodis¢.

Ta polemika je zanimiva, saj strpnost predstavlja znacilnost liberalnega pristopa k
raznolikosti. Liberalizem dovoljuje, da drzavljani nasprotujejo drug drugemu na podlagi
razlik med njimi. Zaradi liberalne zahteve po nevtralnosti liberalizem pusca ugovore v ve-
ljavi, vendar od drzavljanov zahteva, da ne ukrepajo na podlagi svojih ugovorov, kar po
mnenju mnogih zagotavlja razlog za sprejemanje, ki je potreben za strpnost. Vendar pa
obstajarazprava o tem, ali in v kak§nem smislu je to res strpnost. Strpnost namrec zah-
teva tudi moc za poseganje, drzavljani v liberalni drzavi, ki jo urejajo ustavne pravice, ki
varujejo svobodo posameznika, pa te moc¢i v ustreznem smislu morda nimajo, ce se nji-
hove pravice uc¢inkovito uveljavljajo (Heyd 2008). Posledi¢no nevmesavanje potem ne bi
bilo opredeljeno kot strpnost, saj drzavljani ne izpolnjujejo komponente moci, ki je po-
trebna za strpnost. Proti temu ugovoru drugi trdijo, da je liberalno drzavo smiselno razu-
meti kot zagotavljanje ideala strpnosti (Jones 2018).

Ker je strpnost znacilnost liberalnih pristopov k raznolikosti, je razmerje med
strpnostjo in multikulturalizmom odvisno od tega, katera od opisanih naracij je pravilna.
Tega ni mogoce resiti na podlagi splosnih konceptov strpnosti in multikulturalizma — prav
zato, ker dopuscata, da je zahteve strpnosti in multikulturalizma mogoce utemeljiti na ra-
zli¢ne nacine. Pri nekaterih utemeljitvah sibosta strpnost in multikulturalizem nasproto-
vala bodisi na temeljni ravni utemeljitvenih nacel bodisi na izpeljani ravni predpisanih
dejanj. Pri drugih utemeljitvah pa ni nujno, da bo prislo do nasprotja.

Multikulturalizem in strpnost na razli¢nih
ravneh

Strpnost se obic¢ajno oblikuje kot vzorec delovanja na ravni posameznika. Pri utemeljeva-
nju sestavin strpnosti se obic¢ajno sklicujemo na primere, ki vkljucujejo osebe, ki so v od-
nosu do drugih oseb. éeprav je izraz zasnovan tako, da se nanasa na medosebne odnose, ga
uporabljamo tudi na ravni drzave, kar sproza vprasanje o pomenu in legitimnosti strpno-

84



d

5-6/2023

sti s strani drzave (Jones 2018). To pomeni, da se strpnost naceloma lahko uporablja tako
naravni posameznikov kot na politi¢ni ravni.

Podobno je lahko multikulturalizem (drzavna) politika in zahteva posameznika. Ste-
vilni od Ze omenjenih primerov politik multikulturalizma predstavljajo politike na drza-
vni ravni, npr. uradni akti o priznanju, programi podpore ali spremembe zakonodaje. Ste-
vilne politike vec¢kulturnosti se izvajajo na vmesnih ravneh, npr. na ravni mestnih svetov.
Kljub temu se tudi te uvr$c¢ajo na politi¢no raven (¢eprav so v nekaterih pogledih blizje po-
sameznim drzavljanom). éeprav je to manj pogosta raba, pa lahko multikulturalizem
oznacuje tudi zahteve na ravni posameznika. V nekaterih razpravah o multikulturalizmu
se pojavlja moznost, da veckulturna druzba ne zahteva le dolo¢enih drzavnih politik, tem-
vec tudi poseben odnos do raznolikosti od posameznih drzavljanov. To je na primer raz-
vidno iz stalisS¢, po katerih morajo drzavljani v veckulturni druzbi spostovati verska pre-
pricanja drugih, na primer tako, da ne uporabljajo svobode govora za smesenje vere drugih
drzavljanov. Taksno staliSce je mogoce imeti hkrati z liberalnim staliS¢em, da drzava ne bi
smela kriminalizirati tak$nih izjav. Ta kombinirani pogled nato artikulira multikulturali-
zem kot tisto, kar lahko imenujemo multikulturni druzbeni etos, tj. kot skupek vrednot, ki
naj bi utemeljeval dejanja posameznih drzavljanov v civilni druzbi (Leegaard 2011, 2014).

Glede nato, dalahko strpnost in multikulturalizem ubesedimo tako na politi¢ni kot
na individualni ravni, se vprasanje zdruzljivosti razdeli na ve¢ podvprasanj. Eno vprasa-
nje je, ali sta strpnost in multikulturalizem lahko zdruzljiva, ker sta vsak na svoji ravni
ustrezen odziv na raznolikost. Strpnost je namre¢ lahko ustrezen odziv na ravni vedenja
posameznika, medtem ko je multikulturalizem lahko ustrezen odziv na ravni politik.
Drugo vprasanje je, ali obstajata smisla, v katerih sta lahko strpnost in multikulturalizem
zdruzljiva na isti ravni.

Prva moznost je, da sta strpnost in multikulturalizem ustrezna odziva na raznolikost
narazli¢nih ravneh. Najbolj o¢itna moznost je tista, ki smo jo ze omenili, in sicer da je
multikulturalizem predvsem drzavna politika, medtem ko je strpnost predvsem zahteva
posameznika. To se ujema z dejstvom, da se multikulturalizem najpogosteje oblikuje kot
stvar politike, strpnost pa kot znac¢ilnost medosebnih odnosov. Ta moznost kaze, da ni
nujno, da obstaja nasprotje med strpnostjo in multikulturalizmom, saj sta lahko subjekt
negativnega in pozitivnega odnosa do razli¢nosti razli¢na, in sicer posamezniki oziroma
drzava, razli¢ne zahteve na ravni dejanj pa se lahko nanasajo na razli¢ne delujoce. Pokaze
tudi, da so kritike, ki trdijo da multikulturalizem predstavlja totalitarno ideologijo, ki krsi
svobodo drzavljanov do negativnih stalis¢ do npr. drugih religij ali nac¢inov zivljenja, lahko
blazje, ¢e se multikulturalizem nanasa na to, kar bi morala storiti drzava, in ne na to, kaj bi
morali storiti posamezniki. Drzavni multikulturalizem tako lahko ohrani nekatere vidike
liberalnega pristopa k odnosu med drzavo in drzavljani, po katerem se drzava ne bi smela
vmesavati v to, kaj drzavljani verjamejo ali kako zivijo.

Mozen je tudi obraten scenarij, ko drzava ohranja klasi¢no liberalno nevtralnost ali
dobrohotno zanemarjanje razlik v druzbi in je v tem smislu strpna drzava, vendar so drzav-
ljani motivirani in se obnasajo v skladu z multikulturnim druzbenim etosom. Tudi v tem
primeru gre za popolno zdruzljivost, saj staliS¢a in dejanja, ki jih zahtevata strpnost ozi-

85



TEMA | Sune Laegaard | Vec¢kulturnost in strpnost kot nasprotujoca si pristopa k raznolikosti

roma multikulturalizem, zadevajo razli¢ne dejavnike. Glavno vprasanje pri tem scenariju
je prej, ali naj nevtralno liberalno drzavo Stejemo za resni¢no strpno, saj verjetno ne izpol-
njuje komponente ugovora. Multikulturalizem potemtakem ni drzavna politika, temvec
moralna zahteva do drzavljanov.

Nenazadnje je ta dva razcepljena scenarija mogoce celo zdruziti, ¢e razli¢ni zahtevi
strpnosti in multikulturalizma ne zadevata popolnoma iste stvari. Drzava je na primer
lahko strpna v smislu, da je v mnogih pogledih nevtralna, vendar lahko sprejme politiko
multikulturalizma v zelo specifi¢nih pogledih. Drzava lahko na primer priznava vec¢insko
cerkev in manjsinska verska zdruzenja, sicer pa zavzema staliS¢e dobronamernega zane-
marjanja kulturnih in etni¢nih vprasanj. Dokler se pozitiven odnos, ki se izraza s prizna-
vanjem verskih skupin, ne posplosuje s priznavanjem teh skupin kot verskih skupin, nace-
loma ni tezav z nevtralnostjo drzave do drugih oblik razli¢nosti, tudi ¢e so istiljudje ¢lani
verskih skupin in drugih druzbeno pomembnih skupin.

Ceprav obstaja torej ve¢ nacinov, kako sta strpnost in multikulturalizem zdruzljiva, je
najbolj zanimivo vprasanje, ali sta zdruzljiva na isti ravni in v enakih pogledih. To je sprva
videti bolj dvomljivo. Prav zato, ker sta multikulturalizem in strpnost pozitiven in negati-
ven odziv na raznolikost v prej obravnavanih pomenih, se zdi, da se izkljucujeta, ¢e ju upo-
rabljamo za iste subjekte in ob upostevanju istih razlik. Oseba ali drzava ne more hkrati
nasprotovati in podpirati nekega posebnega druga¢nega nacina zivljenja ali prakse. To je
razlog, zakaj se obi¢ajno domneva, da sta strpnost in multikulturalizem nezdruzljiva.

Vendar pa lahko obstajajo nacini, v katerih ta nezdruzljivost ne drzi, celo za isti sub-
jekt in objekt strpnosti in multikulturalizma. Zdruzljivost je lahko mogoca zaradi vrste
vpletenih razlogov ali vrednotenj. Cevrste razlogov, vkljucenih v ugovor in sprejemanje,
niso iste vrste, potem si morda ne nasprotujeta, tudi ce gre za isti predmet. Ta moznost je
podobna strategiji razresevanja oc¢itnih paradoksov strpnosti z razvrs¢anjem razlogov za
ugovor in razlogov za sprejem kot razliénih vrst razlogov. Pomemben primer tega predstav-
lja spostljivo pojmovanje strpnosti Rainerja Forsta (2013), po katerem so ugovori izraz
¢lovekovega pojmovanja dobrega, razlogi za sprejem pa izhajajo iz nac¢ela pravi¢nosti. Po
Forstu to kaze, kako lahko razlogi za sprejem prevladajo nad razlogi za ugovor, ne da bi
slednje zanikali ali razveljavili. To kaze, kako je strpnost mogoca, saj razlogi za ugovor
vztrajajo, Ceprav ljudje, ki jih motivira njihov obcutek za pravi¢nost, ne bodo ravnaliv
skladu z njimi.

Ali stalahko multikulturalizem in strpnost zdruzljiva na nacin, ki je podoben nacinu,
na katerega lahko vzroki za ugovor in razlogi za sprejemanje po Forstu vztrajajo drug ob
drugem? Multikulturalizem in strpnost se zdita nezdruzljiva, ker zahtevata pozitiven ozi-
roma negativen odnos do razlik. Kljub temu lahko, kot je navedeno zgoraj, veckulturno
priznanje razlagamo tako kot ocenjevalno spostovanje in spostovanje pripoznanja. Do
ocCitne napetosti s strpnostjo pride, ¢e veckulturno priznavanje razumemo kot zahtevo po
pozitivhem vrednotenju razlik, kot véasih predlagajo zagovorniki multikulturalizma (npr.
Taylor 1994). Multikulturalizem potemtakem zahteva pozitivno vrednotenje razlik. To se
zdi nezdruzljivo s strpnostjo, ki zahteva negativno vrednotenje razlik. Ce paodnos dora-
zlik, ki je vkljucen v priznavanje ve¢kulturnosti, ni odnos ocenjevalnega spostovanja, tem-

86



d

5-6/2023

vec oblika in spostovanje pripoznanja, potem se zdi, da je med odnosom, vklju¢enim v
strpnost in ve¢kulturnost, enako razmerje kot med nasprotovanjem in sprejemanjem, kot
garazume Forstovo pojmovanje strpnosti. Kot je bilo izpostavljeno ze zgoraj, velja multi-
kulturalizem verjetno razumeti kot egalitarno politi¢no stali§¢e v smislu sposStovanja pri-
poznanja, tj. kot priznanje legitimne prisotnosti razli¢nih nac¢inov zivljenja, in ne kot zah-
tevo po pozitivnem ocenjevalnem spostovanju teh razlik. Ce je temu tako, obstaja razlog
za dvom o splosnem staliScu, da sta strpnost in multikulturalizem nezdruzljiva.

Zato stalahko multikulturalizem in strpnost zdruzljiva na ravni odnosov. Kaj pa po-
trebna dejanja? Strpnost zahteva, da se ne vmesavamo, medtem ko multikulturalizem
zahteva nekatere aktivne ukrepe za pozitivno podporo ali prilagajanje razlikam. Morda se
zdi, da gre tu za nezdruzljivost, saj v zvezi z isto stvarjo ni mogoce hkrati ne storiti nicesar
in nekaj storiti. Vendar to v resnici ni tisto, kar zahtevata strpnost in multikulturalizem -
tanacin oblikovanja zahtevanih ukrepov je prevec splosen in ne dovolj konkreten (prim.
Laegaard 2010). Strpnost namrec¢ ne zahteva, da ne storimo nicesar, temvec izrecno zah-
teva, da nekdo ne ukrepa na podlagi razlogov, ki jih navaja njegovo ali njeno nasprotovanje
neki razliki. To je zdruzljivo s pocetjem zelo veliko razli¢nih stvari, ¢e se zadevni dejavnik
vzdrzi negativnega poseganja na nacine, ki bi jih nasprotovanje sicer predlagalo. Podobno
multikulturalizem ne zahteva samo tega, da nekaj po¢nemo; zahteva namrec¢ prilagajanje
manjs$inskim skupinam na nacin, ki je potreben, da se izrazi njihovo pripoznanje kot legi-
timne prisotnosti ali da se premagajo ali odpravijo nepravicne ovire za njihovo enakopra-
vno vkljucevanje. Zato ni splosnega razloga, da bi menili, da so dejanja, ki jih zahtevata
strpnost in multikulturalizem, nezdruzljiva. Vendar pa tudi ni mogoce vnaprej trditi, da
sta zdruzljiva; to je odvisno od tega, kaksni so ugovori, zlasti pa od tega, kakSne so okoli-
S¢ine za manjsSinske skupine v dolo¢eni druzbi in katere ve¢kulturne politike so potrebne,
da se v tem okviru zagotovi prilagoditev. Kaj strpnost ali pripoznanje v praksi dejansko
zahtevata, je namrec delno tudi kontekstualno vprasanje (prim. Bardon in Ceva 2019).

Iz anglesSc¢ine prevedel Mitja Sardo¢

(]
Literatura
Balint, Peter (2017): Respecting Toleration: Traditional Liberalism & Contemporary Diversity. Oxford:
Oxford University Press.

Bardon, Aurélia in Ceva, Emanuela (2019): The ethics of toleration and religious accommodations. V: An-
nabelle Lever in Andrei Poama [ur.], The Routledge Handbook of Ethics and Public Policy, str. 434-446.
London: Routledge.

Barry, Brian (2001): Culture and Equality. Cambridge: Polity.

Bessone, Magali (2013): Beyond liberal multicultural toleration: A critical approach to groups’ essentia-
lism, European Journal of Political Theory 12(3), str. 271-287.

Darwall, Stephen (2006): The Second-Person Standpoint. Cambridge, MA: Harvard University Press.

87



TEMA | Sune Lagaard | Veckulturnost in strpnost kot nasprotujoca si pristopa k raznolikosti

Forst, Rainer (2013): Toleration in Conflict. Cambridge: Cambridge University Press.
Galeotti, Anna Elisabetta (2002): Toleration as Recognition. Cambridge: Cambridge University Press.

Heyd, David (2008): Is Toleration a Political Virtue? V: M. S. Williams in J. Waldron [ur.], NOMOS
XLVIII: Toleration and Its Limits, str. 171-94. New York: New York University Press.

Horton, John [ur.] (1993): Liberalism, Multiculturalism and Toleration. Basingstoke: Macmillan.
Jones, Peter (2018): Essays on Toleration. London: Rowman & Littlefield.

Kaplan, Benjamin J. (2007): Divided by Faith. Cambridge, MA: Harvard University Press.
Kymlicka, Will (1989): Liberalism, Community and Culture. Oxford: Oxford University Press.
Kymlicka, Will (1995). Multicultural Citizenship. Oxford: Oxford University Press.

Kymlicka, Will (2012): Multiculturalism: Success, Failure, and the Future. Washington, DC: Migration
Policy Institute.

Kihler, Michael (2019): Toleration and Modus Vivendi. V: John Horton, Manon Westphal in Ulrich Wil-
lems [ur.], The Political Theory of Modus Vivendi. Springer.

Lippert-Rasmussen, Kasper (2014): Born Free and Equal? Oxford: Oxford University Press.

Leegaard, Sune (2010): Recognition and Toleration: Conflicting Approaches to Diversity in Education?
Educational Philosophy and Theory 42(1), str. 22-37.

Leegaard, Sune (2011): A Multicultural Social Ethos: Tolerance, Respect, or Civility? V: Gideon Calder in
Emanuela Ceva [ur.], Diversity in Europe: Dilemmas of differential treatment in theory and practice str.
81-96. Abingdon: Routledge.

Leegaard, Sune (2013a): State Toleration, Religious Recognition and Equality, V: Jan Dobbernack in Tariq
Modood [ur.], Tolerance, Intolerance and Respect: Hard to Accept?, str. 52-76. Basingstoke: Palgrave
Macmillan.

Leegaard, Sune (2013b): What does ‘Respect for Difference’ Mean? V: Sophie Guérard de Latour in Peter
Balint [ur.], Liberal Multiculturalism and the Fair Terms of Integration, str. 34-53. Basingstoke: Palgrave.

Leegaard, Sune (2014): The Paradox of Civility: The Case of the Danish Cartoons Controversy. V: Nilufer
Gole [ur.], Islam and Public Controversy in Europe, pp. 123-136. Farnham: Ashgate.

Leegaard, Sune (2015): Multiculturalism and Contextualism: How is Context Relevant for Political The-
ory? European Journal of Political Theory 14(3), str. 259-276.

Leegaard, Sune (2017): Multiculturalism and Secularism: Theoretical Understandings and Possible Con-
flicts. Ethnicities 17(2), str. 154-171.

Modood, Tariq (2013),:Multiculturalism: A Civic Idea. Cambridge: Polity.
Rawls, John (1996): Political Liberalism. Expanded edition. New York: Columbia University Press.

Taylor, Charles (1994). Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition. Princeton: Princeton
University Press.

Williams, Bernard (2005): In the Beginning was the Deed. Princeton, NJ: Princeton University Press.

88



d

5-6/2023

STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Ali je promoviranje
strpnostires dovolj
za oblikovanje
vkljucujoce in
skupnostno
naravnane druzbe?

Mirjana Ule

Strpnost predstavlja nujni predpogoj za skupno zivljenje kljub razlicnostim in
nasprotjem med ljudmi in skupinami. Vendar pa ni zagotovilo za sodelovanje in
grajenje skupnostno orientirane druzbe. Omejena je s prikritimi predsodki, ki se
prikrivajo z libertarnim diskurzom, ki se izkazujejo s socialnim distanciranjem
in hladnostjo v odnosih z drugimi in druga¢nimi. V sestavku opozarjamo na pre-
pletenost strpnosti s tihimi oblikami nestrpnosti, ki se kazejo le posredno v
praksi socialnega in diskurzivnega razlikovanja med ljudmi ali skupinami. Raz-
vijali bomo tezo, da se je predsodkovno delovanje v sodobnih druzbah spreme-
nilo in skrilo za paj¢olanom strpnosti. Zato strpnost ni dovolj za oblikovanje
skupnostne druzbe in ¢lovec¢nosti, ki edina lahko preseze sodobne svetovne krize
in konflikte.

89



TEMA | Mirjana Ule | Alije promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vkljucujoce in skupnostno naravnane druzbe?

Uvod: Strpnost kot minimalni pogoj za
skupnostno zivljenje ljudi

Strpnost je nujni pogoj ¢loveske skupnosti, ki je prisotna na vec ravneh ¢loveskega vede-
nja. Na individualni ravni nastopa kot osebnostna znacilnost ¢lovekovega vrednostnega
sistema. Na ravni skupin nastopa kot vedenjska znacilnost, ki se kaze v medosebnih odno-
sih. Na ravni institucij ali drzav pa se kaze kot pravna in politi¢cna norma. Na vseh ravneh
pomeni sposobnost in pripravljenost za konstruktivno, nenasilno sooc¢enje z drugimi in
drugacnimi, do katerih imamo sicer zadrzke, na primer zaradi njihovih drugacnih ziv-
ljenjskih in vrednotnih orientacij, lastnosti, vzorcev vedenja in delovanja (Murphy, 2014).
Strpnost na ravni posameznikov ali skupin temelji pretezno na psihologkih znacilnostih
posameznikov in situacijskih znacilnostih druzbenih polozajev, v katere so vpleteni
posamezniki ali skupine ljudi, ¢eprav ima lahko tudi bolj kompleksne, na primer moralne,
religiozne, politicne motive in razloge. Strpnost na ravni institucij ali drzav pa praviloma
gradi na normativnih ali pravno zavezujocih razlogih in obvezah. V realnosti se vse tri
ravni strpnosti seveda prepletajo in podpirajo med seboj, kar dela strpnost in prav tako
njeno nasprotje, nestrpnost, za zelo zapleten in mnogoplasten pojav.

Na ravni posameznikov ima strpnost zelo razli¢ne oblike in nacine izrazanja; od ko-
majda zavestnega izogibanja konfliktom s kriti¢nimi oblikami socialnih praks in prepri-
Canj, potrpezljivega prenasanja nasprotij do premisljenega sprejemanja tovrstnih praks.
Na vseh ravneh pa strpnost terja od ljudi, skupin ali institucij, da se konstruktivno soocijo
s posebnostmi prepricanj, kulturnih vzorcev ali vedenjskih nac¢inov, ki jih morda motijo
ali jim v vsakdanjem zivljenju celo nasprotujejo. Strpnost pomeni, da jih Ijudje kljub za-
vracanju ne preganjajo ali zatirajo, temvec¢ dopuscajo, da nosilei tovrstnih praks gojijo te
prakse v okviru svojih druzbenih in kulturnih skupnosti (Dees, 2004; Galeotti, 2004). Na
tanacin predstavlja strpnost minimalni pogoj za skupno zivljenje kljub razlikam med
ljudmi v prepric¢anjih, kulturnih vzorcih, navadah.

V primerjavi s psiholosko in socialno gledano bolj zahtevnimi pojmi, kot sta prepo-
znavanje in pripoznavanje drugacnosti, predstavlja strpnost neke vrste minimum demo-
krati¢no vzdrzne socialnosti v medskupinskih odnosih (Sullivan, Transue, 1999; Balint,
2017). Strpen ¢lovek dovoljuje razliénost in celo odklonskost, ¢eprav ju nujno ne ceni ali
podpira. Na obc¢anski, skupnostni in institucionalni ravni pa strpnost praviloma terja za-
vestno in namerno preprecevanje konfliktov, javnih izrazanj nasprotij in nesoglasij med
nosilci razli¢nih praks. Kolikor bolj normativno in eti¢no podporo ima fenomen strpnosti
v druzbi ali kulturi, toliko bolj je druzba sposobna sprejemati razlicnosti, povezovatina-
sprotja in dopuscati ter varovati razli¢ne zivljenjske prakse, vzorce vedenja in odnose.
Strpnost je tako osnovna prepreka razsirjanju diskriminacije, sovrastva, konfliktnosti in
osnova za gojenje demokrati¢ne obc¢anskosti (civilnosti) in demokrati¢nosti.

Strpnost omogoca da v druzbi razne manjsinske skupine zivijo svoje zivljenje tako,
kot zelijo. Prav zaradi zmoznosti za premagovanje napetosti med zavezanostjo lastnim
prepricanjem in vrednotenjem in sprejemanjem drugac¢nih prepricanj in vrednotenj je

90



d

5-6/2023

strpnost ve¢ kot na primer indiferentnost do razlicnosti ali umikanje pred njimi (Wil-
liams, 1999). »Ljudje brez pozitivnih odnosov do drugih in druga¢nih niso strpni. Ce samo
dopuscajo drugim njihove nacine zivljenja, so preprosto ‘indiferentni’. ... Indiferentnost ni
strpnost.« (Mendus, 1999: 46) Tudi Maykel Verkuyten s sodelavci v sestavku o socialni
psihologiji strpnosti in nestrpnosti ugotavlja, da se strpnost razlikuje tako od indiferent-
nosti (»kaj me brigajo ...«) kot od relativizma (»naj bo, kar bo«). Po drugi strani pa obsta-
jajo tudi meje strpnosti, meje tega, kar je ali ni sprejemljivo. »Vedno obstajajo tudi prepri-
Canja in prakse, ki jih ne moremo tolerirati, na primer zato, ker jih imamo za moralno
nesprejemljive, ali ker spodkopujejo kulturno povezanost in druzbeno kohezijo.« (Ver-
kuytenidr., 2022, 5).

Strpnost je torej tezavna in nas vodi v paradoksalne situacije. Zdi se obenem nekaj
nujnega in nemogocega. Nujna je zaradi preprecevanja sporov in konfliktov med skupi-
nami, ki gojijo medsebojno nasprotujoca si prepricanja; bodisi moralna, politi¢na ali reli-
giozna. Strpnost je v takem primeru alternativa nasilnemu resSevanju konfliktov. Vendar
sama po sebi ne resuje nestrinjanj in nasprotij. Je neke vrste status quo in pogosto celo
podaljsuje in povecuje nasprotja. Je pa tudi nemogoca, predvsem v situacijah, ko naj bi bili
strpni do ljudi in situacij, kjer strpnost vodi lahko v toleriranje druzbeno nesprejemljivih
vedenjskih vzorcev in praks (Galeotti, 2004). Kot poudarja Bernard Williams, so situacije,
v katerih preprosto ne bo mogoce, da bi bili strpni. »Strpnost ima meje in za demokrati¢ne
druzbe in kulture so te meje dosezene v srecanju s skupinami, ki bi zanikale enakost in av-
tonomijo ali zavracale zascito, ki jo zagotavljajo clovekove pravice.« (Williams, 1999: 65)

Paradoksalnost fenomena strpnosti ni nekaj novega. O tem strokovnjaki govorijo ze
dolgo. Ze Platon je v svojih razpravah o drzavi mimogrede omenjal to paradoksnost, ko je
ugotavljal, da neomejena svoboda vodi v zatiranje svobode drugih, torej v tiranijo. Karel
Popper je v svoji znani knjigi o odprti druzbi in njenih sovraznikih postavil danes ze klasi-
¢no formulacijo paradoksa strpnosti, namrec¢ ugotovitev, da neomejena strpnost vodi k
zmagoslavju nestrpnosti (Popper, 1966). Kljub svoji zavezanosti strpnosti se moramo to-
rej znati upreti nestrpnosti in njenim zagovornikom. Ce se zagovornikov nestrpnosti ne
da prepricati z razumnimi razlogi, potem je prav, Ce se jim upremo, ali kot pravi Popper:
»Zato moramo v imenu tolerance reci, da je prav, ¢e ne toleriramo netolerantnih.« (prav
tam: 265)

Podobno je konec sestdesetih let ugotavljal ze Herbert Marcuse v svojem znameni-
tem eseju o represivni toleranci. »Toleranca bi morala biti omejena glede na gibanja, ki
imajo dokazljivo agresiven in destruktiven znacaj, destruktiven glede obetov miru, pravi-
¢nosti in svobode za vse.« (Marcuse, 1970: 119) Po njegovem se je treba boriti proti »ideo-
logiji strpnosti, ki dopusca diskriminacijo in agresijo. V tem smislu je predlagal tudi
svojo provokativno zamisel »represivne tolerancex, to je oviranja prostega nastopanja za-
govornikov rasisti¢nih in protidemokrati¢nih idej. Tovrstna ne-strpnost je po Marcuseju
potrebna zato, ker toleriranje propagande za nehumanost nasprotuje tako ciljem libertar-
nosti kot tudi vsaki napredni politi¢ni filozofiji (prav tam: 120). S to idejo je Marcuse
sprozil tako valove navdusenja med tedanjimi radikalnimi skupinami v Studentskem giba
nju po svetu kot tudi silovite kriticne odmeve celo pri tedaj vodilnih avtorjih kriti¢ne teo-

91



TEMA | Mirjana Ule | Alije promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vkljucujoce in skupnostno naravnane druzbe?

rije na primer pri Adornu in Horkheimerju (Fulk, 2008). Slednji so se ustrasili morebi-
tnih teroristi¢nih »aplikacij« Marcusejevih idej pri studentskih radikalcih. Tako pri nav-
dusenju nad Marcusejevimi idejami kot pri kritikih je $lo po vec¢ini za nerazumevanje nje-
govih idej. Gibanja »radikalnih manjsin, ki so »militantno netolerantna do tistih, ki
tolerirajo destrukcijo in tlacenje«, so po Marcuseju namre¢ smiselna le tedaj, ¢e so del Sir-
Sih emancipatornih gibanj in, ¢e prispevajo k promoviranju enakih moznosti, svobodi in
demokraciji (Marcuse, 1970: 123).

Ce so meje strpnostina eni strani dolocene s toleriranjem agresije in nasilja ter di-
skriminacije, se na drugi strani lahko vprasamo, ali strpnost avtomatsko tudi ukinja vsa-
kréno diskriminacijo. Socialni psihologi, ki primerjajo fenomen strpnosti s predsodki,
ugotavljajo, da gre pri predsodkih in strpnosti za dve razli¢ni, vendar medsebojno pove-
zani ideoloski temi, ki bi si sicer v primerih prevlade libertarne miselnosti morali medse-
bojno nasprotovati (Verkuyten idr, 2020). V primeru prikritih predsodkov, ki so nova
oblika predsodkovnega delovanja v sodobnem c¢asu, pa se lahko medsobojno podpirata. V
nadaljnem tekstu bomo predstavili koncept subtilnih predsodkov in razvijali tezo, da se je
predsodkovno delovanje v sodobnih druzbah spremenilo in skrilo za paj¢olanom strpno-
sti. Zato strpnost ni dovolj za oblikovanje skupnostne druzbe in ¢lovec¢nosti, ki edina
lahko preseze sodobne svetovne krize in konflikte.

Zakaj strpnost ne pomeni nujno odsotnosti
predsodkov in diskriminacij ali kaj se dogaja s
predsodki v sodobnih druzbah?

Zanimivo je, kaj se dogaja s predsodki in rasizmi v pozno moderni druzbi, ko se zdi, da se
povecuje promocija strpnosti, ko se zvisujejo norme ¢lovekovih pravic. Analiza odnosov
med razli¢nimi etni¢nimi, rasnimi skupinami in analiza odnosov med spoloma pokaze, da
je promoviranje strpnosti in ¢lovekovih pravic sicer navidezno povzroc¢ila umik predsod-
kovnega diskurza iz javnosti, da pa ni povzrocila izginjanja predsodkov. Raziskave kazejo,
da se je res zmanjsal obseg javno izrazenih predvsem klasi¢nih rasnih, etni¢nih, spolnih
predsodkov (Dovidio, Gaertner, 1986). Podobno velja za seksisti¢ne izjave in staliSca.
Manj jih je v javnem govoru, ¢e pa ze so, veljajo za nekultivirane in neprimerne, za oblike
sovraznega govora (Eagly, Wood, 1982). Rasni in spolni predsodki so se preselili na druga
obmo¢ja zivljenja in se izrazajo na drugacen nacin na primer od tradicionalno sigmatizi-
ranih skupin, kot so ¢rnci in zenske, na odnos do ljudi z druga¢nim zivljenjskim stilom, na
primer do pripadnikov LGBT skupnosti. Do nekaterih skupnosti, na primer do muslima-
nov (v zahodnem svetu), pa so se predsodki celo okrepili.

Socialnopsiholoske analize dalje kazejo, da ne gre zgolj za premike v nacinih izraza-
nja predsodkov, temvec tudi za kvalitativne spremembe v izrazanju predsodkov (Whete-

92



d

5-6/2023

rell, 2012). Tradicionalne predsodke postopno nadomescajo neke vrste moderni pred-
sodki. Zanje je znacilno, da se antipatija do dolo¢enih druzbenih skupin ne izraza vec ne-
posredno, kot je to veljalo za tradicionalne predsodke, ampak prikrito, simbolno. Tako se
namesto tradicionalnega nasilnega rasizma uveljavlja odklonilni rasizem; namesto klasi-
¢nih patriarhalnih predsodkov se uveljavlja ambivalentni seksizem (Brown, 1995). Zato se
ljudje lahko deklarirajo za strpne, lahko tudi upostevajo normativne principe strpnosti, pa
vendarle lahko opazimo pri njih predsodke na primer pri izogibanju stikom s pripadniki
marginalnih skupin.

Sodobni rasizem torej ni tako izkljuc¢evalen kot klasi¢ni rasizem in se izraza posredno
in bolj prikrito, zato se lahko prikrije pod krinko navidezne strpnosti (Dixon, Levine,
2012). Pettigrew in Meertens (1995) razliko med tradicionalnim in modernim rasizmom
poimenujeta z razliko med kri¢avim in hladnim rasizmom. Oba raziskovalca sta prisla do
te ugotovitve na podlagi obsezne raziskave v ve¢ evropskih drzavah. Hladni rasizem za ra-
zliko od kri¢avega rasizma ne izraza odkritih negativnih ¢ustev do manjsin, pac¢ pa se
vzdrzuje vseh pozitivnih ¢ustev do njih. Kricavi rasisti zagovarjajo nasilen izgon vseh ne-
zazelenih etni¢nih manjsin. Hladni rasisti pa zagovarjajo le omejen izgon za tiste pripad-
nike teh manjsin, ki nimajo urejenih osebnih dokumentov ali so zagresili kriminalna deja-
nja.

Raziskovalci pa obenem opozarjajo na razmerova visoko stopnjo ujemanja med
obema vrstama rasizma (Pettigrew in Meertens, 1995). Menijo, da se novi in stari rasizem
kljub razlikam ujemata v mnogih potezah, tako da je pravzaprav tezko govoriti o novem
rasizmu, temvec le o prikritem rasizmu, ki pa je v bistvu enak, kot je bil doslej. Glavna ra-
zlika med odkritim (tradicionalnim) in prikritim (modernim) rasizmom na bi bila v odno-
sih do stigmatiziranih skupin. Za odkriti rasizem naj bi bilo znacilno aktivno zavracanje.
Novi prikriti rasizem naj bi se namesto odkritega in agresivnega zavrac¢anja teh skupin ka-
zal v pasivnem odklanjanju, vignoriranju, ki je lahko Se nevarnejse kot odkrito in aktivno
sovrastvo do njih (Dovidio, Gaertner, 1986).

Moderni rasisti se nocejo izdati, celo zavedati se noc¢ejo svojega rasizma. Tak prikriti
rasizem se zdi bolj kultiviran. Zato se prikazujejo kot strpni in se odevajo v navidezno li-
bertarno argumentacijo. Solanje otrok v elitnih $olah stran od pripadnikov marginalnih
skupin opravicujejo s sklicevanjem na pravice starsev ali otrok do svobodne izbire $ola-
nja. Elitne soseske oziroma izbiro sosedstva opravicujejo s potrebo po varnosti. Nosilci
tovrstnih predsodkov opravicujejo svoje predsodke pred javnostjo in pred seboj z vse bolj
zahtevnimi manjSinami, ki bojda »ogrozajo svobosc¢ine in pravice ljudi« na primer pravico
do varnega zivljenja, in ki »zivijo na rac¢un davkoplacevalcev.

Odklonilni rasizem je nova oblika predsodkovnega misljenja, izrazanja in delovanja.
Temelji bolj na favoriziranju pripadnikov svoje skupine kot pa na diskriminaciji tuje in se
celo pogosto sklicuje na strpnost do drugih in drugac¢nih. Zato ima vec¢ opraviti s potlace-
njem obcutkov kot tradicionalni rasizem. Medtem ko je tradicionalni rasist odkrito izra-
zal svoje sovrastvo in mu ni bilo treba nenehno nadzirati in skrivati svojih obcutkov in ¢u-
stev, mora sodobni rasist praviloma skrivati svoje obcutke in ¢ustva in skrbno paziti na to,
da v javnostine izpade kot rasist. Medtem ko naj bi pri tradicionalnem rasizmu prevlado-

93



TEMA | Mirjana Ule | Alije promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vkljucujoce in skupnostno naravnane druzbe?

valo sovrastvo in odkrito nasilje do drugih skupin, sedaj prevladuje ignoriranje, distanca,
cinizem in ta gre lahko vstric s podobo sebe kot tolerantne osebe v smislu »ni¢ nimam
protinjim, ampak ...« Toda potlaceni obc¢utki in ¢ustva Se vedno obstajajo v nezavednem
in vplivajo na vedenje in izrazanje posameznika. Zato tovrstni rasizem tezko razkrijemo.

Ideoloska funkcija sodobnih predsodkov

Splos$na razsirjenost in trdovratnost predsodkov se da pojasniti z dejstvom, da so ena klju-
¢nih ideoloskih sestavin v procesu racionaliziranja in opravicevanja obstoje¢ih neenako-
sti v svetu. Zato niti normativni akti, ki uzakonjajo strpnost in ¢lovekove pravice, ne po-
magajo dosti pri spreminjanju predsodkov in diskriminacij. Predsodki niso predvsem
posledica individualnih kognitivnih ali motivacijskih dejavnikov, nevednosti ali neznanja
temvec prevladujocih druzbenih razmerij. Stereotipe in predsodke posameznik ne izum-
lja vedno na novo, ko jih uporabi. Pac pa je to kolektivni ideoloski proces, ki je povezan z
delitvijo mo¢i in druzbenimi odnosi v druzbi. Dominantni socialni predsodki in rasizmi
imajo svojo dokaj jasno vlogo opravicevanja sveta, to je konkretnih razmerij moci, privile-
gijev in diskriminacij.

Jost in Banaji (1994) sta zato postavila tezo, da predsodki podpirajo, racionalizirajo
in legitimirajo obstojeci status quo v dani druzbi. To je njihova ideoloska funkeija. Po nju-
nem mnenju se stereotipi in predsodki opirajo na tezo o pravi¢cnem svetu in s tem poma-
gajo razloziti obstojeci druzbeni red in polozaje ter pocetje drugih in nas samih. Spolni
stereotipi in predsodki na primer pomagajo opraviciti tradicionalno delitev dela in druz-
bene moci med spoloma. Predsodkovni diskurz nenehno oblikuje in preoblikuje, kon-
struira in rekonstruira podobo drugih ljudi, o katerih govori, kot tudi lastno podobo govor-
cev (Wetherell, 1996).

Predsodki nastopajo kot sestavina nenehnih dialogov in razprav znotraj druzbenih
skupnosti. Pri tem govorci govorijo tako, da so v skladu s svojo referencno skupino. Spus-
¢ajo se v kolektivne oblike diskurza, sklicujejo se na razne avtoritete, prevladujoca mne-
nja, predvsem pa na tiste vzorce ideologij, ki branijo obstojece ravnotezje sil in mociv
druzbi. Margaret Wetherell (1996) govori o skupnostnem delu interpretacije, ki je social-
nopsiholoska osnova ideologij, zlasti pa tistih oblik govora, v katerih ljudje definirajo
svojo in tujo identiteto ter v katerih oblikujejo vzorce druzbenega delovanja. S spreminja-
njem materialnih razmer se razvijejo novi vzorci komuniciranja in diskurza in se utelesijo
v kolektivnem sploSnem umu.

Napak bi bilo, ¢e bi predskodke kot diskurzivne prakse imeli sedaj zgolj za retori¢ne
oblike, za jezikovno ali komunikacijsko stvarnost. To bi bila podobna zozitev, kot je kogni-
tivisti¢no pojmovanje predsodkov. Diskurzi namrec¢ niso le govorna ali pisna praksa ljudi,
temvec so mikroprakse, ki zdruzujejo jezik, komunikacijo in interakcijo, simbolne sisteme

94



d

5-6/2023

in druzbene odnose, v katerih potekajo govorne oziroma komunikacijske dejavnosti. So
zivi odnosi med ljudmi, ki konstituirajo identiteto posameznikov in skupin ter urejajo
stvari v smiselni druzbeni red. So tako materialna kot duhovna praksa ljudi. Niso zgolj za-
vestna dejavnost ljudi, ker jih v veliki meri poganja spontana, nezavedna in afektivna di-
namika nasih zelja, ujeta v razcep med fantazmo in realnostjo. Zanje res ustreza Foucaul-
tova metafora o mikrofiziki oblasti. Mikrofizike so lokalne oblike druzbene dejavnosti,
zlasti nadzorovalnih mehanizmov, ki zdruzujejo objektivne sisteme: pravila, sankcije in
nagrade, oblike nadzora in subjektivne sisteme; prepricanja, zelje, strahove, Custva posa-
meznikov. Foucault (1984) poudarja, da gre za vsakdanje mikroprakse, ki vkljucujejo kot
svojo bistveno komponento dolocene discipline znanja, ki pomagajo obvladovati vedenje
in subjektivnost posameznikov na vseh ravneh druzbe. Poudarja, da sodobne oblike mi-
krofizike oblasti niso nasilne in represivne, temvec temeljijo na samo-nadziranju in
samo-vodenju posameznikov.

Predsodki so torej neke vrste mikroideologije, ki se nanasajo neposredno na posa-
meznike oziroma konkretne druzbene skupine. Za razliko od makroideologij na primer
mitologij, religije, politike, te mikroideologije niso vezane na drzavne institucije, na ideo-
loske aparate drzave, kot pravi Althusser (1980), temvec na vsakdanji svet. So neformalne
institucije vsakdanjega sveta, namrec institucije, ki prevajajo dolo¢ene stvarne odnose
neenakopravnosti, dominance in podrejenosti med druzbenimi skupinami v obmocje vsak-
danjega sveta in obratno, dolo¢ena razmerja med razli¢nimi skupinami v vsakdanjem
svetu ljudi postavljajo v sploSen okvir veljavnih druzbenih norm, vrednot in institucij.
Zato so za formiranje predsodkov bistveni nac¢ini diskurza, vsakdanje govorice in druge
oblike interakcije. Za svoj obstoj potrebujejo simbolne sisteme: besede, govor, geste in
ustrezne sisteme interpretacije in kodiranja, ki sami prav tako temeljijo v uteceni praksi
komuniciranja oziroma socialne interakcije med ljudmi.

Podobno, kot je Althusser prekinil s tradicijo pojmovanja ideologij kot sistemov idej,
misli in je namesto tega poudaril druzbeni sistem-proces interpelacij oziroma nanasanj
na posameznike oziroma posameznice in njihovih samoprepoznavanj v terminih globalne
druzbe, tudi pojem predsodkov kot mikroideologij vsakdanjega sveta prekinja z izklju-
¢nim pojmovanjem predsodkov kot posebne vrste stalis¢ in jih opredeljuje kot sisteme-
procese nanasanj na posameznike kot akterje socialnih dejanj in kot podvrzene druzbe-
nemu redu. Razlika med sistemi makro in mikroideologij je seveda fluidna, zgodovinsko
relativna in zacasna. Poleg tega lahko ideologija nastopa v obeh oblikah, kot sestavina apa-
ratov drzave in kot institucija vsakdanjega sveta. Tipi¢en primer za to so na primer spolne
ideologije. Vgrajene so v vzgojno-izobrazevalni sistem, v medije, jezik politike in v jezik
sploh. Obenem pa so temelj vsakdanje delitve spolnih vlog v druzini in v medsebojnih od-
nosih med spoloma v vsakdanjem svetu. In prav ta dvojna zasidranost v makro in v mi-
krosferi druzbenega zivljenja daje spolnim ideologijam veliko mo¢, ki je morda vecja, kot
je moc nacionalnih in razrednih ideologij.

Ce drzi Althusserjeva teza, da ideologije zagrabijo ljudi, da se v njih prepoznajo kot
subjekti, potem je temeljno vprasanje, kako ideologije skozi svoje diskurze in materialne
ter institucionalne prakse subjektivirajo ljudi, in ne, kako ljudje ponotranjimo ideologije.

95



TEMA | Mirjana Ule | Alije promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vkljucujoce in skupnostno naravnane druzbe?

Ponotranjanje ideologije je ze sekundarni proces in sekundarni korak glede na primarni
ucinek ideologij v druzbenem samoumescanju (pozicioniranju) cloveka kot subjekta. To
velja tudi za predsodke. Temeljno vprasanje v razvoju predsodkov je, kako ti motivirajo
posameznika oziroma posameznico, da se v njih prepozna in da se po njih ravna, ne pa
vprasanje, kako se stereotipi in predsodki vgradijo v ¢lovekovo dusevno strukturo in ko-
gnitivne procese.

Delno na to vprasanje odgovarjajo teorije socialne identitete. Do pozitivne identitete
po tej teoriji namrec pridemo z vzpostavljanjem pozitivnih razlik v korist lastne kulture v
polju medkulturnih primerjav, namrec¢, da svojo kulturo ali mikrokulturo vrednotimo bolj
pozitivno kot druge kulture (Tajfel, 1981, Billig, 1985). Se bolj izrazite teznje po vzpostav-
ljanju pozitivne razlike med lastno in tujo mikrokulturo so zaznali raziskovalci pri opazo-
vanju skupin v vsakdanjem zivljenju, v odnosu med razli¢nimi subkulturami, manjsin-
skimi skupinami (Brown, 1985). Z vzpostavljanjem pozitivne razlike umetno povec¢amo
vrednost lastne subkulture in posredno izbolj$samo tudilastno samopodobo. Ta proces je
temelj za pogost pojav medskupinske pristranskosti in diskriminacije. To pristranskost v
medskupinskem in medkulturnem komuniciranju lahko Se okrepi situacijska pristran-
skost. Omenjeni uc¢inek je namrec toliko bolj izrazit, kolikor ve¢ tekmovalnosti in boja za
prestiz je v medkulturnem ali medskupinskem dogajanju.

Gre za tipi¢ni ideoloski obrat, ki kaki partikularni doloc¢bhi podeli splo$ni in zavezujo¢
znacaj, jo iz individualne znacilnosti spreminja v generi¢no dolo¢bo. Po mnenju mnogih
analitikov danes slabi tudi pomen skupinskih identitet, ki bi celostno ali za daljsi rok defi-
nirale posameznikovo socialno identiteto. Slabi tudi vpliv medskupinskih primerjav na
obcutek ¢lovekove pozitivne samopodobe in samospostovanja (Ule, 2005). Ljudje vse bolj
intenzivno in poudarjeno is¢emo osnovo za pozitivno samopodobo v svojih individualnih
zivljenjskih projektih, ne v okviru obseznih kolektivnih projektov. Analogno temu poudar-
jamo pomen zasebnosti nasproti javni sferi. Javno sfero pogosto ¢utimo kot povsem funk-
cionalno zivljenjsko okolje, brez vecjih identitetnih potencialov.

Margaret Wetherell opozarja na pogosto nekonsistentnost predsodkovnih diskurzov,
na primer na komunikacijska protislovja, kot je na primer dvojna zveza (Wetherell, 2012).
Primer takega protislovja je na primer argumentacija v prid omejevanja tuje delovne sile,
¢es dalahko dovolimo izobrazevanje tujcev, vendar ne njihove zaposlitve in dovoljenja za
bivanje, ker to bojda nasprotuje nacionalnim interesom. V takSnem zagovoru se o¢itno
krizata zelja, da bi bili strpni, z Zeljo po zavarovanju svojih prednosti. Nihanja in nasprotja
v argumentih, ki oznacujejo predsodkovno komunikacijo, kazejo na nasprotja v govorcih
samih, na nejasnost njihove lastne identitete na primer nihanje med ekskluzivisti¢no na-
cionalno identiteto in kako bolj inkluzivno identiteto, ki daje ¢loveku obcutek, da je odprta
oseba.

96



d

5-6/2023

Zakljucek: »Ni¢ nimam protinjim, ampak ...«

Eden izmed pomembnih vzrokov za spremembo predsodkov v pozni moderni druzbi je
prav gotovo pritisk narasc¢ajoce individualizacije na posameznike, da se osvobajajo od tra-
dicionalnih fiksnih socialnih vlog, socialnih identitet in tezijo k ¢edalje bolj individualno
zasnovanim identitetnim strukturam, kjer se socialna identiteta podreja osebnim zivljen-
skim projektom posameznikov in posameznic (Ule, 2009). Sodobni individualiziran ziv-
ljenjski stil preprosto ne potrebuje in ne prenasa vec¢ rigidnih in odkritih diskriminacij ali
favoriziranj ene druzbene skupine nasproti drugi skupini, ker taksne diskriminacije prevec
rigidno in fiksno dolocajo socialne identitete. Po drugi strani pa se posamezniki v svojem
vsakdanjem zivljenju skusajo predvsem izogniti konfliktom in tezavam zaradi moznih ne-
prijetnih srecanj s pripadniki marginaliziranih in stigmatiziranih manjsin. Sodobni posa-
meznik ali posameznica sta preprosto presibka za to, da bi vzdrzala odkrit konflikt in od-
krito izrazila svoja stalis¢a in obcutke do drugih ljudi. Zato svoje morebitne predsodke
kazeta z izogibanjem stikom z "nezazelenimi” skupinami in z nezanimanjem zanje.

S tem lahko pojasnimo ugotovitve raziskovalcev, da sodobne predsodke spremljajo
Sibka ¢ustva, zato pa bolj prevladuje hladno nezanimanje in tihi prezir do drugac¢nosti. To
je nekaj drugega kot tradicionalne oblike diskriminacije, ki so bile odkrite, neposredne, jav-
ne in afektirane. Spreminjajo se tudi diskurzi in ideoloske oblike, ki tipi¢no oukvirjajo di-
skriminacije. Tipi¢na sodobna oblika izrazanja kakega predsodka je "ni¢ nimam proti Ro-
mom, zenskam, homoseksualcem, toda...”, pri cemer izza "toda” sledi kako navidezno
splosno dejstvo, ki mece dozdevno slabo lu¢ na Rome, zenske, homoseksualce..., na primer
"mnogi zivijo na racun socialnih podpor in se izogibljejo delu” ali "ne znajo ravnati z denar-
jem” ali "dajejo slab vzgled otrokom”. Vzporedno s tem se spreminjajo tudi vsebine pred-
sodkov. Medtem ko tradicionalne rasizme karakterizira navezovanje na povrsinske razlike
med ljudmi v barvi koze, spolu, obic¢ajih, vsakdanjem vedenju, sodobne predsodke karakti-
rizira navezovanje na globinske razlike, ki niso neposredno opazne; na primer razlike v izo-
brazbi, kulturni ravni, religiji, v telesnem in dusevnem zdravju, zivljenjskem stilu.

Tradicionalni rasisti¢ni diskurz zamenjujejo prikrite in posredne oblike, kjer se rasni
pojmi niti ne pojavljajo, vendar tak diskurz vseeno uc¢inkuje kot stigmatizacija in diskri-
minacija etni¢nih ali drugih skupin. Kot ugotavlja Wheterellova, se sodobni rasizem v za-
hodnih druzbah raje sklicuje na zagotavljanje reda in miru, zagotavljanje svobode, zakona
in odgovornosti, boja proti kriminalu ali boja proti terorizmu, kot pa na razlike med ra-
sami, etni¢nimi skupinami ali na varovanje lastne nacionalne oziroma etnicne Cistosti
(Wetherell, 1996). Susan Condor, ki je analizirala proglase angleske konservativne
stranke, ugotavlja, da v tovrstnem diskurzu korak od ¢rnca k roparju postaja tako rekoc¢
avtomatski (Condor, 1988). Skratka, pripadnost doloc¢eni manjs$ini se izenaci z dolo¢enim
problemom. Ta rasizem tudi ni ve¢ usmerjen na sploh proti ¢rncem, Arabcem, Azijcem,
Judom, temvec le proti tistim, ki se niso pripravljeni integrirati v “naso” skupnost.

Strpnost pomeni izogibanje konfliktom z drugimi in drugac¢nimi, lahko pomeni tudi
dopuscanje njihovega nacina zivljenja. Vendar ne pomeni odnosa z njimi, povezovanja,

97



TEMA | Mirjana Ule | Alije promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vkljucujoce in skupnostno naravnane druzbe?

zaupanja, medsebojnega spostovanja, skrbi za ohranjanje »obraza« drugega, cloveskega
dostojanstva. V centru pozornosti ostajam jaz s svojimi pravicami in hotenji, s svojim ra-
zumevanjem sveta in ne jaz v odnosu z drugimi, z njihovimi interesi. Zato strpnost vseka-
kor ni dovolj za doseganje skupnostno naravnane druzbe, ki omogoca svobodno sobivanje
in sodelovanje ljudi. Za kaj takega je potrebno vsaj to, da vec¢ina ljudi prepoznava in poziti-
vno vrednoti razlicnost med ljudmi in med socialnimi skupinami kot dejavnike, ki upravi-
¢ujejo njihovo enakopravno socialno integracijo in njihovo ¢lovesko dostojanstvo.

Zato, kot ugotavlja nizozemski socialni psiholog Maykel Verkuyten s sodelavei,
»strpnost ni edini ali konéni cilj medskupinskih odnosov v pluralnih druzbah in spodbuja-
nje strpnosti ne bi smelo nadomestiti vzpodbujanja medsebojnega pripoznavanja med
skupinami ter substancialnih oblik vklju¢evanja« (Verkuyten idr, 2020: 250). Strpnost
omogoca dostop do virov in pravic ter pripadnikom kulturnih in verskih manjsinskih sku-
pin do dolo¢ene mere omogoca, da zivijo zivljenje, kot si ga zelijo. Strpnost je torej mini-
malni pogoj za skupno zivljenje kljub pomembnim razlikam (Vogt, 1997, Verkuyten idr.,
2022). Je prepreka pred diskriminacijo, sovraznostjo in konflikti ter klju¢ni pogoj za
drzavljanstvo in demokracijo (Sullivan in Transue, 1999).

Zaradi nasprotij med latentno predsodkovnostjo in manifestno strpnostjo, strpnost
ne more nadomestiti strategij za zmanjsevanje predsodkov. Vendar je spodbujanje strpno-
sti nepogresljiva osnova za zivljenje z razli¢nostmi in nasprotovanji. V tem smislu je
strpnost nujni predpogoj za sobivanje z razli¢nostmi, ni pa garancija za sodelovanje in
grajenje skupnostno orientirane druzbe. In za resitev vseh nakopicenih tezav ¢lovestva bi
se vsekakor morali zavzemati ne samo za strpnost do drugega, ampak za sodelovanje, so-
Cutenje, za skupnostno druzbo.

Literatura

Althusser, Louis: Ideologija in ideoloski aparati drZave. Ljubljana: Zalozba *cf, 2018.

Balint, Peter: Respecting Toleration. Traditional Liberalism and Contemporary Diversity. Oxford: Oxford
University Press, 2017

Billig, Michael: Prejudice, categorization and particularization: from a perceptual to a rhetorical approach.
European Journal of Social Psychology, 15/ 1985, 79-103.

Billig, Michael: The notion of prejudice: some rhetorical and ideological aspects. V John Dixon in Mark Le-
vine (ur.), Beyond Prejudice. Extending the Social Psychology of Conflict, Inequality and Social Change.
Cambridge: Cambridge University Press, 2012, 139-157.

Brown, Rupert: Prejudice. Its Social Psychology. Cambridge/M: Blackwell, 1995.

Mendus, Susan (ur.): The Politics of Toleration. Tolerance and Intolerance in Modern Life. Edinburgh:
Edinburgh University Press, 1999, 45-64.

Condor, Susan (1988): Race stereotypes and racist discourse. Interdisciplinary Journal for the Study of
Discourse, Text 8,1-2 1988, 69-89.

Dees, Richard H.: Trust and Toleration. Oxford. Routledge, 2004.

98



d

5-6/2023

Dixon, John in Levine, Mark (ur.): Beyond Prejudice. Extending the Social Psychology of Conflict, Inequal-
ity and Social Change. Cambridge: Cambridge University Press, 2012.

Dovidio, John F. in Gaertner, Samuel L. (ur.): Prejudice, Discrimination and Racism. New York, Academic
Press, 1986.

Eagly, Alice H. in Wood, Wendy: Inferred sex differences in status as a determinant of gender stereotypes
about social influence. Journal of Personality and Social Psychology, 43,1982, 915-928.

Foucault, Michael: Nadzorovanje in kaznovanje. Ljubljana: Zalozba DE, 1984.

Fulk, Kirkland A.: Between a Rock and a Hard Place: Herbert Marcuse, the Frankfurt School and the West
German Student Movement. Chapel Hill: University of North Carolina, 2008.

Galeotti, Anna Elisabetta: Tolerance and Recognition. Cambridge: Cambridge University Press, 2004.

Jost, John T.in Banaji, Mahzarin R.: The role of stereotyping in system-justification and the production of
false consciousness. British Journal of Social Psychology, 33/1,1994, 1-27.

Marcuse, Herbert: Repressive tolerance. V Robert Wolf, Barrington Moore and Herbert Marcuse, A Criti-
que of Pure Tolerance. Boston: Beacon Press, 1970, 81-123.

Murphy, Andrew: Toleration. Encyclopedia Britannica, 2014.Pridobljeno s:
https://www.britannica.com/topic/toleration

Pettigrew, Thomas F.in Meertens, Roel W.: Subtle and blatant prejudice in Western Europe. European
Journal of Social Psychology, 25/1, 1995, 57-75.

Popper, Karel: The Open Society and Its Enemies. Princeton: Princeton University Press, 1/1966.

Sullivan, John in Transue, John: The psychological underpinnings of democracy: A selective review of re-
search on political tolerance, interpersonal trust, and social capital. Annual Review of Psychology,
50/1999, 625-650.

Tajfel, Henri: Human Groups and Social Categories. Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1981.
Ule, Mirjana: Socialna psihologija. Analiticni pristop k Zivljenju v druzbi. Ljubljana, Zalozba FDV, 2009.

Verkuyten, Maykel, Yogeeswaran, Kumar in Adelman, Levi: Toleration and prejudicelfreduction: Two ways
of improving intergroup relations. European Journal of Social Psychology, 50/2020, 239-255.

Verkuyten, Maykel, Yogeeswaran, Kumar, Adelman, Levi: The social psychology of intergroup tolerance
and intolerance. European Review of Social Psychology, open access, 2022. Pridobljeno s:

https://doi.org/10.1080/10463283.2022.2091326© 2022

Wheterell, Margaret: The prejudice problematic. V. John Dixon in Mark Levine (ur.), Beyond Prejudice.
Extending the Social Psychology of Conflict, Inequality and Social Change. Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 2012, 158-178.

Wetherell, Margaret: Identities, Groups and Social Issues.London: Sage, 1996.

Williams, Bernard: Tolerating the intolerable. V Mendus, Susan, The Politics of Toleration. Tolerance and
Intolerance in Modern Life. Edinburgh: Edinburg University Press, 1999, 65-76.

99



TEMA | Mirjana Ule | Alije promoviranje strpnosti res dovolj za oblikovanje vkljucujoce in skupnostno naravnane druzbe?

Povzetek

V prispevku analiziramo fenomen strpnosti in ga primerjamo s fenomenom novih
oblik predsodkov. Ugotavljamo, da strpnost sama po sebi ne resuje socialnih napetosti. Jih
samo prikrije. Je neke vrste status quo in pogosto celo podaljSuje in povecuje nasprotja. Je
patudi nemogoca, predvsem v situacijah, ko naj bi bili strpni do ljudi in situacij, kjer
strpnost vodi lahko v toleriranje druzbeno nesprejemljivih vedenjskih vzorcev in praks.
Ceso meje strpnosti na eni strani dolocene s toleriranjem agresije in nasilja ter diskrimi-
nacije, se na drugi strani lahko vprasamo, ali strpnost avtomatsko tudi ukinja vsakrsno di-
skriminacijo.

Analiza odnosov med razli¢nimi etni¢nimi, rasnimi skupinami in analiza odnosov
med spoloma pokaze, da je promoviranje strpnosti in ¢lovekovih pravic sicer navidezno
povzrocilo umik predsodkovnega diskurza iz javnosti, da pa ni povzrocilo izginjanja pred-
sodkov. Raziskave kazejo, da so se predsodki preselili na druga obmodcja zivljenja in se iz-
razajo na drugacen nacin, na primer od tradicionalno sigmatiziranih skupin, kot so ¢rnci
in zenske, na odnos do ljudi z druga¢nim zivljenjskim stilom, na primer do pripadnikov
LGBT skupnosti.

Socialnopsiholoske analize dalje kazejo, da ne gre zgolj za premike v nac¢inih izraza-
nja predsodkov. Sodobni rasizem ni tako izkljuc¢evalen kot klasi¢ni rasizem in se izraza
posredno in bolj prikrito, zato se lahko prikrije pod krinko navidezne strpnosti in libertar-
nosti. Tradicionalni rasisti¢ni diskurz zamenjujejo prikrite in posredne oblike, kjer se ra-
sni pojmi niti ne pojavljajo. Vendar tak diskurz vseeno ucinkuje kot stigmatizacija in di-
skriminacija etni¢nih ali drugih skupin. Sodobni rasizem v zahodnih druzbah se raje
sklicuje na zagotavljanje reda in miru, zagotavljanje varnosti in ¢lovekovih pravic, boje
proti kriminalu ali boje proti terorizmu, kot pa na razlike med rasami, etni¢nimi skupi-
nami ali na varovanje lastne nacionalne oziroma etnicne Cistosti.

Sodobne predsodke spremljajo Sibka custva. Zato pa bolj prevladuje hladno nezani-
manje in tihi prezir do drugac¢nosti. Temelji bolj na favoriziranju pripadnikov svoje sku-
pine, kot pa na diskriminaciji tuje in se celo pogosto sklicuje na strpnost do drugih in dru-
gacnih. Zato strpnost vsekakor ni dovolj za doseganje skupnostno naravnane druzbe, ki
omogoca svobodno sobivanje in sodelovanje ljudi. Za kaj takega je potrebno vsaj to, da ve-
¢inaljudi prepoznava in pozitivno vrednoti razlicnost med ljudmi in med socialnimi sku-
pinami kot dejavnike, ki upravi¢ujejo njihovo enakopravno druzbeno integracijo in nji-
hovo ¢lovesko dostojanstvo. Zavzemanje za strpnost je torej nujen, vendar ne zadosten
pogoj za grajenje vklju¢ujoce in skupnostno naravnane druzbe.

Kljucne besede
paradoks strpnosti, meje strpnosti, prikriti predsodki, mikroideologije, sobivanje

100



d

5-6/2023

Summary:

In this paper we analyse the phenomenon of tolerance and compare it with the pheno-
menon of new forms of prejudice. We conclude that tolerance does not in itself resolve so-
cial tensions. It only masks them. It is a kind of status quo and often even prolongs and
increases contradictions. But it is also impossible, especially in situations where we are
supposed to be tolerant of people and situations where tolerance can lead to tolerance of so-
cially unacceptable behaviour patterns and practices. If the limits of tolerance are, on the
one hand, defined by tolerance of aggression and violence and discrimination, on the other
hand, we can ask whether tolerance automatically abolishes all kind of discriminations.

An analysis of relations between different ethnic, racial and gender groups shows
that while the promotion of tolerance and human rights has seemingly led to the withdra-
wal of prejudiced discourse from public discourse, it has not led to the disappearance of
prejudice. Research shows that prejudice has moved into other areas of life and is expres-
sed in different ways, for example from traditionally stigmatized groups such as black
people and women, to attitudes towards people with different lifestyles, for example
members of the LGBT community.

Social psychological analyses further show that it is not just a matter of shifts in the
ways in which prejudices are expressed. Modern racism is less exclusionary than classical
racism, and is expressed more indirectly and more covertly, so it can be disguised under a
veneer of apparent tolerance and libertarianism. Traditional racist discourse is being re-
placed by hidden and indirect forms where racial concepts do not even appear, but such
discourse still has the effect of stigmatizing and discriminating against ethnic or other
groups. Contemporary racism in Western societies tends to refer to ensuring law and
order, guaranteeing security and human rights, fighting crime and combating terrorism,
rather than to differences between races, ethnic groups or to protecting one’s own natio-
nal or ethnic purity.

Modern prejudices are accompanied by weak emotions. Hence, rejection racism is a
new form of prejudiced thinking, expression and action. It is based on favouritism
towards members of one’s own group rather than discrimination against others, and even
often refers to tolerance of others and of the different. Tolerance is therefore clearly not
enough to achieve a community-oriented society that allows people to live and work
together freely. At the very least, it requires that the majority of people recognize and
positively value diversity among people and social groups as factors that justify their
equal social integration and their human dignity. A commitment to tolerance is therefore
anecessary but not sufficient condition for building an inclusive and community-
oriented society.

Keywords

paradox of tolerance, limits of tolerance, hidden prejudices, micro-ideologies,
coexistence

101



STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Kdaj je versko
motivirana
diskriminacija
dopustna?

Andrew Shorten

Ta ¢lanek se osredotoca okoli dveh pojmov, in sicer strpnosti ter razumnosti, ki
utirata pot k modusu vivendi kot nekaksSnemu vec kot le strpnemu sobivanju.
Osrednjaidejaje ta, da v primeru konfliktov posameznih vrednot prav razum-
nost opredeljuje strpnost. Tak$nih konfliktov ni mogoce razresiti, zato politi-
¢nega dogovora ni mogoce dosecina podlagi moralnega konsenza, kot ga tradi-
cionalno zahteva liberalna politi¢na druzba. Kar pa dejansko je mogoce doseci, je
politi¢ni dogovor, v katerem ljudje najdejo nacin sobivanja kot modus vivendi.
Modus vivendi predstavlja ustrezen nac¢in uc¢inkovitega sobivanja z drugimi

kljub njihovim nasprotujo¢im si staliS¢em.

102



d

5-6/2023

Zagovarjata se dve trditvi. Prvi¢, versko motivirana diskriminacija ima lahko razli¢ne in
zapletene ucinke. Natanc¢neje bodo opredeljeni stirje razli¢ni nacini, kako lahko diskrimi-
natorna pravila in prakse Skodujejo tretjim osebam. Drugic, ugotavljanje, kako moc¢no ver-
sko motivirana diskriminacija $koduje tretjim osebam, je zapleteno zaradi nejasnosti
glede tega, kako naj se takSna skoda meri. Resnost nekaterih vrst skodovanja tretjim ose-
bam je najbolje ugotoviti tako, da se preveri, kaj bi oSkodovana oseba imela, ¢e bi bila ver-
sko motivirana diskriminacija prepovedana, medtem ko je resnost drugih vrst skodovanja
tretjim osebam najbolje ugotoviti tako, da se preveri, kaj bi oSkodovana oseba morala
imeti, ¢e bi bile njene pravice spostovane. Clanek se sklene z nekaterimi okvirnimi pred-
logi za drzavljane in snovalce politik o tem, kako ugotoviti, ali je treba dolo¢eno diskrimi-
natorno pravilo ali prakso dopuscati.

Versko motivirana diskriminacija

Versko motivirana diskriminacija je diskriminacija iz verskih razlogov, pri kateri (posa-
mezni, skupinski ali institucionalni) delujoci drugega delujocega obravnavajo manj
ugodno kot nekega dejanskega ali nasprotnega agenta na podlagi neke zaznane lastnosti
(prilagojeno po Eidelson 2015). Za razliko od verske diskriminacije, ki vedno vkljucuje
diskriminacijo vernikov, lahko versko motivirana diskriminacija vkljucuje nenaklonje-
nost nekomu, ker ima ali se domneva, da ima eno (ali ve¢) razli¢cnih lastnosti (Laegaard
2018). V sodobnih druzbah so te lastnosti obic¢ajno povezane s spolno usmerjenostjo,
spolno identiteto, politi¢nimi stalis¢i, verskim prepricanjem ali statusom posameznika s
posebnimi potrebami. Osebe, ki trpijo zaradi versko motivirane diskriminacije, so lahko
pripadniki sorodnih verstev s tistimi, ki jih diskriminirajo, lahko pripadajo drugi veri ali
pa sploh ne pripadajo nobeni.

V¢asih versko motivirana diskriminacija ni delezna vec¢jega nadzora javnosti. Na pri-
mer diskriminacija zensk pri imenovanju duhovnikov, za katero se obicajno Steje, da je
stvar same verske skupnosti in ne zunanjih oseb. Vendar pa pogosto vzbuja ostre javne po-
lemike, zlasti ¢e so pripadniki dolo¢ene verske skupnosti iskali pravno prilagoditev, ki jim
omogoca diskriminacijo, ki bi bila sicer nezakonita. Nekateri primeri tega pojava, veci-
noma iz anglofonskih drzav, so naslednji:

1.V Londonu je javna usluzbenka, odgovorna za registracijo rojstev, smrti in porok,
zahtevala, da ne vodi civilnih partnerstev lezbi¢nih in gejevskih parov, kar je bil ru-
tinski vidik njene vloge, saj je menila, da je to v nasprotju z njeno krsc¢ansko vero.
Njegov zahtevek je sprva sprejelo delovno sodisc¢e (Lillian Ladele proti London Bo-
rough of Islington, 2009), pozneje pa ga je zavrnilo Evropsko sodiSce za ¢lovekove
pravice (Eweida proti Zdruzenemu kraljestvu, 2013).

103



TEMA | Andrew Shorten | Kdaj je versko motivirana diskriminacija dopustna?

2. Na Severnem Irskem so lastniki pekarne zavrnili izdelavo torte s sporoc¢ilom v pod-
poro istospolnim porokam, kot je zahtevala stranka, ker so menili, da je to vna-
sprotju z njihovo krsc¢ansko vero. Vrhovno sodi$ce Zdruzenega kraljestva se je
strinjalo, da se od njih ne sme zahtevati, da promovirajo sporocilo, s katerim se v
osnovi ne strinjajo (Lee proti Ashers Baking Company, 2018).

3.V Koloradu je drug pek zavrnil peko poro¢ne torte za homoseksualni par. Vrhovno
sodiSc¢e ZDA je priznalo, da njegova zavrnitev spada pod njegovo versko svobodo
(Masterpiece Cakeshop v. Komisija za drzavljanske pravice Kolorada, 2018).

4. Upraviteljem ‘tesno povezane’ ameriske verige trgovin z umetniskimi in obrtnimi
izdelki, ki zaposluje ve¢ kot 13.000 ljudi, je bila odobrena izjema od zahteve, da svo-
jim zaposlenim zagotovijo zdravstvene nacrte, ki vklju¢ujejo nujno kontracepcijo,
kar bi sicer zahteval zakon o dostopni oskrbi (2010) (Burwell proti Hobby Lobby
Stores, Inc, 2014; Little Sisters of the Poor Saints Peter and Paul Home v. Pensilva-
nija, 2020).

5.V ZDA je bilo verskim agencijam za posvojitve dovoljeno, da zakonito zavrnejo na-
mestitev otrok pri starsih LGBTQ+ (Fulton proti. Mesto Filadelfija, 2021).

6.V ZDA je bilo bolnisnicam, ki prejemajo javna sredstva, dovoljeno zavrniti oprav-
ljanje medicinsko nujnih splavov (Harris v. McRae, 1980).

7. Zakonodajna oblast zvezne drzave Utah je s tako imenovanim ‘kompromisom Utah’
spremenila svoj zakon o preprecevanju diskriminacije iz leta 1997 in vanj vkljucila
zascito pred diskriminacijo na podrocju stanovanj in zaposlovanja na podlagi
spolne usmerjenosti in spolne identitete, vendar je vkljucila Siroke izjeme za verske
organizacije in njihove podruznice (SB 296 Antidiscrimination and Religious Free-
dom Amendments, 2015).

8.V Kanadi je evangelicanska krs¢anska univerza zaprosila za dovoljenje, da v svojih
sprejemnih postopkih diskriminira (necelibatne) homoseksualce, kar ji je bilo
odobreno za program usposabljanja uciteljev, ne pa tudi za pravno fakulteto (Trin-
ity Western University proti British Columbia College of Teachers, 2001; Trinity
Western University proti Law Society of Upper Canada, 2018).

9. Sole z verskim etosom lahko v sprejemnih postopkih upostevajo verska prepri¢anja
potencialnih u¢encev (ali njihovih druzin). Ta pooblastila so v¢éasih omejena. Na
Irskem je na primer versko selektiven sprejem v $ole dovoljen le za manjsinske
veroizpovedi (Zakon o izobrazevanju (sprejem v sole) iz leta 2018). V znani zadevi v
Zdruzenem kraljestvu je vrhovno sodis¢e razveljavilo politiko Jewish Free School,
ki je izbirala u¢ence na podlagi matrilinearnega porekla in tako izkljucila otroke,
katerih matere so se spreobrnile v judovstvo, ker je bila nezdruzljiva z zakoni o
rasni enakosti (R(E) v. Upravni organ JES, 2009).

10. Sole z verskim etosom lahko odpustijo osebje tudi iz razlogov, ki bi bili sicer nedo-
pustni. Na Irskem so na primer v 80. letih prejSnjega stoletja Eileen Flynn od-
pustili, ker je rodila zunaj zakonske zveze in se odloc¢ila, da bo otroka vzgajala s svo-
jim partnerjem, ki se je sam lo¢il (na Irskem tedaj ni bilo moznostiloc¢itve) (Fileen
Flynnv. Sestra Mary Anna Power in sestre svete vere 1985). V podobnem in socas-

104



d

5-6/2023

nem primeru v Zdruzenih drzavah je bila Susan Little po sklenitvi druge zakonske
zveze razresena s polozaja v katoliski osnovni Soli, ker kljub temu, da je bila pravno
veljavna, ni izpolnjevala zahtev kanonskega prava (Little v. Wuerl, 1991). V ne-
davnem $panskem primeru je Evropsko sodisc¢e za ¢lovekove pravice podprlo od-
locitev o odpovedi delovnega razmerja duhovniku Fernandezu Martinezu, ki je
pouceval vero in etiko na javni Soli in mu je placo izplac¢evala drzava, potem ko je
postalo javno znano, da je porocen in ima tri otroke (Martinez proti S’paniji, 2014).
Kot je razvidno iz tega kratkega seznama, so za dovoljenje za diskriminacijo iz ver-
skih razlogov zaprosili razli¢ni subjekti, vklju¢no s posamezniki, podjetji in ponudniki
javnih storitev. Poleg tega so poskusali diskriminirati ljudi zaradi razli¢nih lastnosti ali
znacilnosti, vkljucno s tistimi, ki so povezane s spolom in spolnostjo, pa tudi z druzinskim
statusom in politicnim prepri¢anjem. Spori o diskriminaciji na podlagi veroizpovedi so se
pojavili v razli¢nih okoljih, vklju¢no z delovnimi mesti, Solami, univerzami in bolnisni-
cami, pa tudi v poslovnem okolju.

Dopuscanje diskriminacije na podlagi
veroizpovedi: dosedanja razprava

Pravni in politi¢ni teoretiki so predlagali razlicne normativne razloge za dopuscanje
diskriminacije na podlagi veroizpovedi (o nekaterih od njih podrobno razpravljam v
Shorten 2021, str. 10-12 in Shorten 2022, 152-62). Kadar so posamezniki iskali pravne
resitve, ki bi jim omogocile diskriminacijo iz verskih razlogov, kot v prvem primeru, so se
teoretiki sklicevali na vrednote, kot so vest (Nussbaum 2008, Maclure in Taylor 2011) in
integriteta (Bou-Habib 2006, Vallier 2015, Laborde 2017). Vendar argumentov, ki
temeljijo na teh vrednotah, ni mogoce neposredno uporabiti v Stevilnih drugih primerih,
ki vkljucujejo diskriminacijo, ki jo izvajajo zdruzenja in institucije (Shorten 2015, Lae-
gaard 2015, Laborde 2017). Da bi jih utemeljili, so nekateri pravniki predlagali
ekspanzivno nacelo verske svobode, po katerem so verska zdruzenja in njihove institucije
‘na svojih podro¢jih suverene’ (Horowitz 2009, 83; glej tudi Garnett 2016, Smith 2016,
McConnell 2016; za kritike glej Schragger in Schwartzman 2013, Cohen 2015, Laborde
2017, Baumeister 2019). Medtem so liberalni teoretiki razvili alternativni argument, ki ne
poudarja religije kot take, temvec interese, ki jih imajo ljudje v znacaju skupin, s katerimi
so tesno povezani (Sager, 2017) ali ki vplivajo na njihovo integriteto (Laborde, 2017).

Ne glede na splosne premisleke, na katere se je treba sklicevati v podporo dovolje-
vanju diskriminacije na podlagi veroizpovedi, bodo pogosto obstajali tehtni razlogi za
njeno zavrnitev. Nekateri avtorji nasprotujejo verskim prilagoditvam na splo$no zaradi
rahljanja zavezanosti k enakosti pred zakonom in opozarjajo, da bi se lahko druzba, ki to
dovoljuje, znasla na spolzkem poboc¢ju proti Sirjenju izjem (Martin 2019). Medtem pa so

105



TEMA | Andrew Shorten | Kdaj je versko motivirana diskriminacija dopustna?

drugi avtorji razvili ugovore glede posebnih primerov versko motivirane diskriminacije.
Na primer, v pronicljivem ¢lanku o verski izbiri v Solah Clayton in njegovi soavtorji (2021)
poudarjajo povezavo med sestavo uc¢encev in zmoznostjo otrok, da se nauc¢ijo pomembnih
drzavljanskih vrlin, kar nakazuje, da bilahko prevec verske izbire onemogocilo legitimne
cilje drzave.

Preostanek prispevka obravnava drugacen ugovor zoper versko motivirano diskrimi-
nacijo, ki se nanasa na stroske ali bremena, ki jih ta prenasa na tretje osebe. Na primer,
prilagoditve na delovnem mestu lahko obremenijo sodelavce, ki morajo nadomescati
kolege, ki noc¢ejo opravljati dolo¢enih nalog. Podobno lahko podjetje ali dobrodelna us-
tanova, ki diskriminira pri zagotavljanju storitev, obremenjuje potencialne stranke, zaradi
Cesar je tezko ali celo onemogoceno dostop do osnovnih ali bistvenih storitev. Prav tako
lahko diskriminacija pri zaposlovanju obremeni delavce in iskalce zaposlitve, saj jim
otezuje pridobitev zaposlitve ali povecuje njihovo ranljivost na delovhem mestu. To bom
oznacil kot ugovor ‘Skodovanja tretjim osebam’, ki je lahko usmerjen proti verski diskrimi-
naciji, ki jo izvajajo posamezniki in institucije. Versko motivirana diskriminacija lahko
tretje osebe obremeni na ve¢ nacinov, kar pomeni, da bo ugotavljanje resnosti katerega
koli danega bremena zapleteno in sporno. Tukaj Zelim razumeti, kdaj je Skodovanje
tretjim osebam dovolj resno, da postane versko motivirana diskriminacija nedopustna.

Stiri vrste $kodovanja tretjim osebam

Versko motivirana diskriminacija lahko skoduje tretji osebi na enega od naslednjih stirih
nacinov (ali v kombinaciji teh na¢inov). Prvi¢, z materialno obremenitvijo, na primer z
odvzemom moznosti ali podrazitvijo moznosti. Na primer, ¢e dolo¢en farmacevt iz ver-
skih razlogov zavrne zagotavljanje nujne kontracepcije, so lahko zenske materialno obre-
menjene zaradi dodatnih potnih stroskov ob predpostavki, da so druge lekarne dostopne.
Podobno so lahko ljudje materialno obremenjeni, ¢e jim podjetja nocejo zagotoviti doloce-
nih storitev ali obravnavati njihovih prosenj za zaposlitev.

Drugic, versko motivirana diskriminacija lahko skoduje tretji osebi, ker ogroza njene
osnovne interese, na primer tako, da ji odvzame moznosti za sodelovanje v skupnosti ali
drzavljansko udelezbo ali ogrozi njeno dostojanstvo ali samospostovanje (White, 1997).
Na primer, podezelska $ola, ki izbere ucence na podlagi vere, bilahko starsem in njihovim
otrokom zaprla pomembne priloznosti za sodelovanje v lokalni skupnosti. Podobno bi
lahko verski najemodajalci, ki diskriminirajo najemnike LGBTQ+, ljudem odvzeli dostop
do osnovne dobrine. Pogosto lahko versko motivirana diskriminacija materialno obre-
meni tretjo osebo in ovira njene osnovne interese. Na primer, dovoljenje druzbi Hobby
Lobby, da ne krije zavarovanja za nujno kontracepcijo, je materialno obremenilo nekatere
njene zaposlene zenske in ogrozilo njihov osnovni interes po dostojanstveni obravnavi.

106



d

5-6/2023

Kadar je versko motivirana diskriminacija materialno obremenjujoca, vendar ne ogroza
osnovnih interesov, potem na resnost Skode za tretjo osebo vpliva stevilo prizadetih oseb.
Nasprotno pa, kadar Skoduje osnovnim interesom doloc¢ene skupine ljudi, je velikost pri-
zadete skupine manj, ¢e sploh, normativno pomembna.

Tretji¢, versko motivirana diskriminacija lahko Skoduje tretji osebi, saj prenasa skod-
ljivo sporocilo. Obstajata vsaj dva mehanizma, s katerima se to lahko zgodi. Po eni strani
lahko diskriminacija tretji osebi neposredno posreduje zaljivo ali ponizujoce sporocilo,
kot na primer, ko farmacevt - namerno ali kako drugace - stigmatizira stranko kot gresno,
ker ji noc¢e zagotoviti nujne kontracepcije. Po drugi strani pa lahko uradna strpnost versko
motivirane diskriminacije prenasa, ¢eprav posredno, tudi sporocilo same drzave o rela-
tivni vrednosti prizadete skupine. Cena primer drzava verskim agencijam za posvojitve,
hotelom ali drugim ponudnikom storitev dovoli diskriminacijo na podlagi spolne usmer-
jenosti ali spolne identitete, s tem verjetno tako Sirsi javnosti kot tudi osebam LGBTQ+
sporoca, kako resno jemlje njihove interese in pravice.!

Kar zadeva materialna bremena, lahko véasih komunikacijska Skoda ogrozi osnovne
interese osebe, na primer s tem, da spodkopava njen enakopravni polozaj ali ogroza njeno
dostojanstvo (Waldron 2013). V taksnih primerih Stevilo tretjih oseb, ki so oskodovane, ni
pomembno. Medtem se lahko v primerih, ko komunikacijska Skoda ne ogroza osnovnih
interesov, Skoda zdi pomembnejsa, ker prizadene manjse Stevilo ljudi: pogosto se zdi, da je
diskriminacija bolj skodljivo sporocilo, e je usmerjena v razmeroma majhno skupino.
Vendar bo navidezna resnost komunikacijske Skode, ker prizadene manjso skupino, po-
gosto le odraz dejstva, da se zdijo ta bremena hujsa, ker prizadenejo druzbeno ranljivo
skupino. Tako komunikacijska $koda ni bolj sporna, ker jo dozivlja majhna skupina. Na-
sprotno, velikost skupine v praksi ponavadi obratno sorazmerno vpliva na resnost komu-
nikacijske skode in hujse skode so bolj sporne kot manj resne.

Cetrti¢, zadnji naéin, na katerega lahko versko motivirana diskriminacija $koduje
tretji osebi, je, da jo naredi ranljivo za dominacijo (ali poveca njeno ranljivost za domina-
cijo). Ker je dominacija trajno asimetri¢no druzbeno razmerje (Hearn 2012), je ta vrsta
Skodovanja bolj povezana z diskriminatornimi pravili, ki jih uveljavljajo zdruzenja in in-
stitucije, kot pa z enkratnimi (ali celo ponavljajo¢imi se) primeri diskriminacije, ki jih iz-
vajajo verski posamezniki. Obicajno ta pravila zadevajo stvari, kot so dostop do ¢lanstva,
zagotavljanje storitev ali dodeljevanje vlog, polozajev in s tem povezanih odgovornosti v
instituciji. Taksen je primer Susan Little, uciteljice iz Pensilvanije, ki ji niso podaljsali po-
godbe, ker njena druga poroka ni izpolnjevala zahtev kanonskega prava. Littlova je utrpela
vsaj dve neposredni skodi: bila je materialno obremenjena, ker je izgubila dohodek, in ko-
munikacijsko skodo, ker je bila javno stigmatizirana kot neprimerna za svoje delo. Poleg
tega je iz njene izkusnje postalo jasno, da je bila ona in drugi ucitelji v podobnem polozaju

1  Vprimerjavi z materialnimi bremeni so sodi$c¢a in zakonodajalci precej zadrzano priznavali izkljuéno komu-
nikacijsko $kodo. Eden od razlogov za to je, da je treba pri ugotavljanju, ali je sporo¢ilo resni¢no skodljivo, upostevati, ali
je oskodovana skupina ze druzbeno marginalizirana in/ali ali trpi druge oblike diskriminacije. Drugi razlog je, da bi se
komunikacijske skode lahko razumele kot del nacela svobode izrazanja, zato bi prepoved versko motivirane diskrimi-
nacije zaradi sporocila, ki ga posreduje, tej skupini neupravic¢eno preprecila, da se izrazi.

107



TEMA | Andrew Shorten | Kdaj je versko motivirana diskriminacija dopustna?

dolgo ¢asa ranljiva za samovoljne posege, kar ni veljalo za druge delavce, katerih deloda-
jalci niso smeli sankcionirati ali odpustiti svojih usluzbencev iz verskih razlogov. Z dru-
gimi besedami, o§kodovana ni bila le zaradi izgube sluzbe in dohodka, temvec¢ tudi zaradi
predhodne verske prilagoditve, ki jo je naredila ranljivo za dominacijo, saj jo je izpostavila
disciplinskim sankcijam, ki jih je bilo mogoce uporabiti s precejSnjo stopnjo samovolje.

V smislu, v katerem je izraz uporabljen tukaj, se dominacija nanasa na asimetri¢no
druzbeno razmerje, za katerega sta znacilni odvisnost in samovoljna mo¢ (Lovett, 2010).
Oseba je odvisna od odnosa, kadar je zanjo predrago, da bi iz njega izstopila, na primer
zato, ker alternative niso privlacne ali ker pri¢akuje povracilne ukrepe ali sankcije. Ta
vrsta odvisnosti je vseprisotna znacilnost druzbenega zivljenja in je pogosto dobrodosla,
kot v primeru uspesnih zakonov in prijateljstev. Poleg tega je morda neizogibna v verskih
zdruzenjih, tako zaradi njihovih moc¢nih psiholoskih in custvenih vezi kot tudi zato, ker
imajo verske oblasti pogosto monopolni nadzor nad cenjenimi moznostmi (pomislimo na
primer na evharisti¢ne obrede pri katolicanih). Medtem pa dopuscanje versko motivirane
diskriminacije potencialno izpostavlja ljudi dominaciji zaradi tveganja, da bodo zdruzenja
in institucije samovoljno izvajale svojo mo¢ nad odvisnimi ¢lani.

Lovett meni, da je moc¢ arbitrarna, ¢e ‘njenega izvajanja zanesljivo ne omejujejo ucin-
kovita [in splo$no znana] pravila, postopki ali cilji’ (2012, 139). V verskih zdruzenjih so
najhujsi primeri samovoljne moci posledica tega, da lahko uveljavljajo tajna pravila, ne
upostevajo javno znanih pravil, jih uporabljajo selektivno ali si jih celo izmislijo po svoji
volji.? Dovoljenje institucijam, da iz verskih razlogov diskriminirajo, lahko vse to olaj$a,
saj (odvisne) ¢lane podvrze posebnim posegom, katerih upravic¢enosti ni treba javno ute-
meljiti in ki se lahko izvajajo v veliki meri po lastni presoji. Razmislite na primer o delav-
cih, ki jih je mogoce odpustiti zaradi ravnanja, ki je v nasprotju z verskim etosom njiho-
vega delodajalca, na primer zaradi zdravljenja z umetnim oploditvenim testom ali poroke
zunaj kanonskega prava. Tisto, kar jih dela podrejene, je dejstvo, da o tem, ali je njihovo
ravnanje razlog za odpoved pogodbe o zaposlitvi, odlo¢a delodajalec sam.

Uradno dopuscéanje versko motivirane diskriminacije lahko verskim ustanovam torej
vcasih ponudi dodatne moznosti za samovoljno izvajanje oblasti. Vsekakor je mogoce sto-
riti veliko, da bi zmanjsali moznosti verskih zdruzenj za taksno ravnanje, med drugim s
skrbno pripravo pravne podlage za verske prilagoditve ali z zagotavljanjem alternativnih
moznosti ranljivim ¢lanom verskih zdruzenj (Shorten 2017, str. 251-3). Podobno lahko
drzava vztraja, da verska zdruzenja javno navedejo svoje razloge za diskriminacijo, kar bi
jih lahko odvrnilo od samovoljnega izvajanja svojih pooblastil (Laborde 2017, str. 187-90).
Kljub temu si je tezko predstavljati, kako je mogoce odpraviti prevlado v verskih zdruzen-

2  Todobro ponazarjajo nejasnosti v zvezi s tem, kako se lahko verski delodajalci odzovejo na uporabo tehnologij
oploditve z biomedicinsko pomodjo pri svojih delavcih. Leta 2011 je Sola St. Vincent de Paul v Indiani zavrnila po-
dalj$anje pogodbe uciteljici jezikovne umetnosti in knjizevnosti Emily Herx zaradi oploditve in vitro, saj jo Katoliska
cerkev obsoja. V poznejSem sojenju je porota razsodila proti $oli na podlagi spolne diskriminacije, saj z zaposlenim
moskega spola ne bi ravnala enako (Herx proti Diocese of Fort Wayne-South Bend Inc., 2014). V skladu s tem bi bilo
lahko dopustno, da $ola kaznuje ucitelje zaradi iskanja zdravljenja neplodnosti, ¢e enako obravnava moske in Zenske.
Nedavno je v Avstraliji prislo do polemike glede podobnih primerov v okviru nesoglasij glede predlaganega zakona o
verski diskriminaciji (Gould, 2022).

108



d

5-6/2023

jih, tudi zato, ker verska pravila pogosto zajemajo veliko razli¢nih delov zivljenja njihovih
¢lanov, vklju¢no z intimnim vedenjem, in ker jih ¢lani skoraj vedno tezko in pogosto ne-
mogoce izpodbijajo.

Morda se zdi, da je skoda, ki jo povzroc¢a dominacija v bistvu komunikativna in ima
vec opraviti s formacijo subjekta kot z ranljivostjo za samovoljno mo¢. Na primer, razmi-
slite o sporocilu, poslanem ljudem, ki so izpostavljeni temu, da jih odpustijo zaradi nji-
hove seksualnosti ali spolne usmerjenosti ter zaradi prilagoditve, ki jo je drzava odobrila
njihovemu delodajalcu. Ze samo to, da je oseba v tak$nem polozaju in da ve, da se tega za-
vedajo tudi drugi, lahko povzroc¢i, da ponotranji sporocilo o svoji manjvrednosti. Vendar
pa obstaja Se ena posebna skoda, ki jo ljudje utrpijo, ko so ranljivi za samovoljno mo¢ dru-
gega, tudi Ce se tega ne zavedajo in ne utrpijo komunikacijske Skode. Na primer, ko se je
Susan Little odloc¢ila, da se bo ponovno porocila, se verjetno ni zavedala, da bo to vplivalo
na njen zaposlitveni status. Kljub temu pa je dejstvo, da je imel njen delodajalec diskrecij-
sko pravico, da ji odpove delovno razmerje, zadostovalo, da je potrdil njen podrejen status.

Meje strpnosti

Videli smo, da lahko dopusc¢anje versko motivirane diskriminacije skoduje tretjim ose-
bam na enega od naslednjih Stirih nac¢inov (ali na njihovo kombinacijo): z materialnim
bremenom, z ogrozanjem njihovih osnovnih interesov, z izpostavljanjem stigmatizirajo-
¢im ali ponizujoc¢im sporoc¢ilom ter povecanjem njihove ranljivosti za dominacijo. Ta $ko-
dovanja so lahko neposredna posledica diskriminatornega pravila ali prakse ali pa so po-
sledica tega, da je posamezniku ali instituciji dovoljeno uporabljati diskriminatorno
pravilo ali prakso. Da bi ugotovili, ali je dolo¢eno diskriminatorno pravilo ali praksa do-
pustna, bomo morali ugotoviti resnost tega Skodovanja, to pa zahteva soocenje z ‘osnovno
uganko’. Na kratko, ¢e je nekdo oskodovan zaradi versko motivirane diskriminacije, potem
mora biti v slabSem polozaju, toda v slabsem polozaju v primerjavi s ¢im? Na to vprasanje
je mogoce odgovoriti na dva lo¢ena nacina, pri cemer vsak predlaga drugacno ‘izhodisce’
za ugotavljanje resnosti bremena.

Prvi¢, lahko primerjamo neki polozaj proti dejstvu, glede na to, kaj biimel, ¢e diskri-
minatorno pravilo ali praksa ne bi bila dovoljena. Na primer, ¢e mora pekarna zagotoviti
svoje storitve vsem strankam, potem stranke LGBTQ+ ne bodo utrpele (skromnega) ma-
terialnega bremena pri iskanju drugega peka ali (pomembnejse) komunikacijske Skode
zaradi zavrnitve storitve. Ena od tezav tega pristopa je, da predpostavlja, da so ljudje upra-
viceni do vsega tistega, kar jim versko motivirana diskriminacija odvzame, vendar je to
vcasih neurejeno. Na primer, delavke podjetja Hobby Lobby so bile v slabSem polozaju za-
radi prilagoditve, ki je delodajalcu dovoljevala, da ne krije nujne kontracepcije, vendar je
podjetje samo zanikalo, da bi bile njegove delavke osSkodovane, saj je trdilo, da ima (korpo-

109



TEMA | Andrew Shorten | Kdaj je versko motivirana diskriminacija dopustna?

rativno) pravico, da ne sodeluje pri zagotavljanju nujne kontracepcije. Z vidika podjetja
njegove delavke zaradi prilagoditve niso bile oSkodovane, saj so bile v slabSem polozaju le
v primerjavi s scenarijem, v katerem se pravice podjetja Hobby Lobby ali njegovih lastni-
kov ne bi spostovale.

Drugic, temu ugovoru se je mogoce izogniti z uporabo moraliziranega izhodisc¢a, pri
katerem se (oSkodovane) tretje osebe primerjajo s tistim, kar bi morale imeti. Glede na
osnovno teorijo moralnih pravic obstaja vec¢ taksnih izhodi$¢. Libertarci so na primer za-
govarjali minimalno moralizirano izhodis$ce, da bi dokazali, da zaposlene v podjetju
Hobby Lobby niso bile oskodovane, ko jim je bilo zavrnjeno zavarovanje za nujno kontra-
cepcijo, saj do tega sploh niso imele (moralne) pravice. Manj oster pristop, ki so ga predla-
gali Tebbe, Schwartzman in Schragger (2017), gre v smer doloc¢itve moraliziranega izho-
disc¢a glede na vsebinske vrednote, ki jih zeli ta predpis ali zakon uveljaviti. Po tem merilu
je podjetje Hobby Lobby dejansko oskodovalo zaposlene zenske, saj je bilo zagotavljanje
zavarovalnega kritja nujne kontracepcije eden od ciljev te zakonodaje.

Moralizirana izhodi$ca se sooc¢ajo z dvema tezkima vprasanjema. Prvi je problem do-
loc¢itve, kaj naj bi bila sama izhodi$c¢a in kako se doloc¢i njihova avtoriteta. Libertarijansko
izhodiSce na primer sestavlja dolo¢en nabor moralnih pravic, katerih avtoriteta je dolo-
¢ena neodvisno. Nasprotno pa lahko izhodi$¢e namesto tega izhaja iz ljudskega soglasja in
se doloci s sklicevanjem na vrednote, ki so implicitne v1okalni politi¢ni kulturi ali ustavi.
Medtem pa drugo vprasanje izhaja iz pluralizma vrednot. Vec¢ina primerov, ki sem jih ob-
ravnaval, vkljucuje spore med enakostjo moznosti in svobodo veroizpovedi ali svobodo
zdruzevanja. Vsako vsebinsko moralizirano izhodis¢e mora podpirati poseben nacin, kako
te razlicne vrednote medsebojno zamenjati. Ce paje pluralizem vrednot resnicen, potem
je malo upanja, da bi se lahko dogovorili za dokonc¢no razvrstitev.

Tako nasprotna kot moralizirana izhodisc¢a so torej izpostavljena ugovorom. Ne glede
nato se zdi, da so nekatere vrste Skodovanja tretjim osebam primerne za eno ali drugo iz-
hodisc¢e. Na primer, ko gre za ugotavljanje resnosti komunikacijske $kode, se zdi moralizi-
rano izhodisce primernejSe, saj je za ugotavljanje, kako mocno je nekomu skodilo ponizu-
joce sporocilo, potrebna neka teorija o vrsti dostojanstva, do katerega je oseba upravicena,
to palahko zagotovi le moralizirano izhodisc¢e. Dejansko bi nasprotna izhodiséna situacija
lahko podcenila resnost bremena, nalozenega skupini, ki je v Ze tako neugodnem polozaju.
Razmislimo na primer o druzbi, v kateri so geji in lezbijke Ze redno izpostavljeni govoru,
ki spodkopava dostojanstvo, in v kateri bi izjema to Se povecala.

Medtem ko je treba ugotoviti, v kolik$ni meri je tretja oseba izpostavljena dominaciji
zaradi versko motivirane diskriminacije ali prilagoditve, ki jo dopusca, obstajajo dobri
razlogi, da se raje odlo¢imo za nasprotno izhodisc¢e. Spomnimo se, da prilagoditve povecu-
jejo dominacijo tretjih oseb, saj jih izpostavljajo samovoljnim pooblastilom. Moralizirano
izhodiSce bo véasih napacno opredelilo resnost bremena, ki ga ustvari prilagoditev za de-
lodajalce, saj imajo nekatera podjetja, ki nimajo koristi od verske prilagoditve, kljub temu
vecjo sposobnost izvajanja samovoljnih pooblastil nad svojimi zaposlenimi kot nekatere
institucije, ki imajo koristi od prilagoditve. Na primer, ucitelji v verskih solah so bolj iz-
postavljeni dominaciji, ¢e imajo njihovi delodajalci koristi od (nekaterih) verskih prilago-

110



d

5-6/2023

ditev, vendar so lahko na sploSno manj izpostavljeni samovoljnim pooblastilom kot de-
lavei v drugih sektorjih zaposlovanja. Morda se zdi, da je to razlog za prednost moralizira-
nega izhodisca, saj je dominacija v nereligioznih podjetjih pomembna. Vendar pa je pred-
nost nasprotnega izhodisc¢a, ko gre za presojo ugovora zaradi Skodovanja tretjim osebam, v
tem, da le to opozarja na dominacijo, ki je posebej povzrocena z dopusc¢anjem diskrimina-
tornega pravila ali prakse.

Zakljucek

Za oceno, ali je diskriminatorno pravilo ali praksa dopustna, je potrebno jasno razumeti,
kako vpliva na druge ljudi in zlasti kako moc¢no prizadene tretje osebe. Ta ¢lanek je poka-
zal, da je priversko motivirani diskriminaciji takSno razumevanje otezeno zaradi dveh
stvari. Prvi¢, versko motivirana diskriminacija lahko trejim osebam skoduje na razli¢ne in
zapletene nacine, vklju¢no z materialnimi bremeni, zmanjSanjem osnovnih interesov
osebe, komunikacijsko $kodo in dominacijo. Drugic, tezko je dolo¢iti, kako hudo je to Sko-
dovanje, saj je pri nekaterih tipih $kodovanja smiselno primerjati nekoga s tistim, kar bi
imel, ¢e diskriminacija zaradi vere ne bi bila dovoljena, medtem ko je v drugih primerih
bolj smiselno primerjati nekoga s tistim, kar bi moral imeti, ¢e so njegove razli¢ne pravice
izpolnjene.

Na koncu morda ne bo mogoce najti jasne filozofske resitve za vprasanje, kako pri-
merjati resnost razli¢nih tipov skodovanja tretjim osebam, ki jih povzroci versko motivi-
rana diskriminacija. Vendar ne smemo domnevati, da je versko motivirana diskriminacija
nedopustna samo zato, ker Skoduje tretjim osebam. Zato bodo morali drzavljani in obliko-
valci politik pri presoji, ali dovoliti diskriminatorna pravila in prakse, uporabiti politicno
presojo. Poleg ocene, kako diskriminacija vpliva na tretje osebe, bodo morali upostevati
tudi naslednji dve vprasanji. Prvic¢, posamezniki in zdruzenja imajo lahko boljSe in slabse
razloge za diskriminacijo na podlagi vere, torej kako mocni so razlogi za to, da se diskrimi-
natorno pravilo ali praksa sploh dovoli? Drugic, versko motivirana diskriminacija lahko
ogrozi zagotavljanje osnovnih storitev, kot na primer, ko podezelske lekarne nocejo imeti
na zalogi nujne kontracepcije: kako pomemben vpliv bo torej imela versko motivirana dis-
kriminacija na razpolozljivost osnovnih ali nujnih storitev?

Iz angleS$éine prevedel Mitja Sardoé¢

111



TEMA | Andrew Shorten | Kdajje versko motivirana diskriminacija dopustna?

Literatura

Baumeister, Andrea (2019): Religion and the Claims of Citizenship: The Dangers of Institutional Accom-
modation. V: Jonathan Seglow in Andrew Shorten [ur.], Religion and Political Theory: Secularism, Accom-
modation and the New Challenges of Religious Diversity, str. 99-118. New York: Rowman and Littlefield.

Bou-Habib, Paul (2006): A Theory of Religious Accommodation, Journal of Applied Philosophy 23(1), str.
109-126

Clayton, Matthew, Mason, Andrew, Swift, Adam in Wareham, Ruth (2021). The Political Morality of
School Composition: The Case of Religious Selection, British Journal of Political Science, 51(2), str. 827-
844.

Cohen, Jean (2015). Freedom of Religion, Inc: Whose Sovereignty, Netherlands Journal of Legal Philoso-
phy 3, str. 169-210

Corvino, John, Anderson, Ryan T in Girgis, Sherif (2017): Debating Religious Liberty and Discrimination:
New York: Oxford University Press.

Eidelson, Benjamin (2015): Discrimination and Disrespect. New York: Oxford University Press.
Garnett, Richard (2007): The Freedom of the Church, Journal of Catholic Social Thought, 4(1), str. 59-86.

Garnett, Richard (2016): The Freedom of the Church (Toward) An Exposition, Translation and Defence.
V: Micha Schwartzman, Chad Flanders in Zoé Robinson [ur.], The Rise of Corporate Religious Liberty, str.
39-62. Oxford: Oxford University Press.

Gould, Courtney (2022): How IVF cost teacher her job: Religious discrimination under the spotlight,
News.com, 13. januar 2022. https://www.news.com.au/finance/work/at-work/how-ivf-cost-teacher-her-
job-religious-discrimination-under-the-spotlight/news-story/83d16b9796d5d4e9599d8b8f29f8ealc
(dostop dne, 07/02/2023)

Horwitz, Paul (2009): Churches as First Amendment Institutions: Of Sovereignty and Spheres, Harvard
Civil Rights-Civil Liberties Law Review, 44, str. 79-131.

Laborde, Cécile (2017): Liberalism’s Religion. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Laegaard, Sune (2015): Disaggregating Corporate Freedom of Religion, Netherlands Journal of Legal Phi-
losophy, 44(3), str. 221-30

Laegaard, Sune (2018): Discrimination and Religion. V: Kasper Lippert-Rasmussen [ur.], The Routledge
Handbook of the Ethics of Discrimination, str. 207-217. Abingdon: Routledge.

Laycock, Douglas (1990): The Remnants of Free Exercise, The Supreme Court Review, str. 1-68.
Lovett, Frank (2010): A General Theory of Domination and Justice. Oxford: Oxford University Press.
Lovett, Frank (2012): What Counts as Arbitrary Power?, Journal of Political Power, 5(1), str. 137-152.

Martin, Nick (2019): Exemption Proliferation. V: Jonathan Seglow in Andrew Shorten [ur.], Religion and
Political Theory: Secularism, Accommodation and the New Challenges of Religious Diversity, str. 81-98.
New York: Rowman and Littlefield.

McConnell, Michael (1985): Accommodation of Religion. The Supreme Court Review, str. 1- 59
Nussbaum, Martha (2008): Liberty of Conscience. New York: Basic Books.

Sager, Lawrence G. (2017): The Puzzle of the Catholic Church. V: Leora Batnitzky in Hanoch Dagan [ur.],
Institutionalising Rights and Religion. Cambridge: Cambridge University Press.

Schragger, Richard in Micah Schwartzman (2013): Against Religious Institutionalism, Virginia Law Re-
view, 99(5), str. 917-985.

Shorten Andrew (2015): Are There Rights to Institutional Exemptions? Journal of Social Philosophy,
46(2), str. 242-63.

Shorten, Andrew (2017): Accommodating Religious Institutions: Freedom v. Domination, Ethnicities,
17(2), str. 242-258.

Shorten, Andrew (2021): Toleration and Religious Discrimination. V: Mitja Sardo¢ [ur.], The Palgrave
Handbook of Toleration. London: Palgrave.

112



d

5-6/2023

Shorten, Andrew (2022): Multiculturalism: The Political Theory of Diversity Today. Cambridge: Polity.
Smith, Steven D. (2016): The Jurisdictional Conception of Church Autonomy. V: Micah Schwartzman,
Chad Flanders in Zoé Robinson [ur.], The Rise of Corporate Religious Liberty, str. 19-37. Oxford: Oxford
University Press.

Taylor, Charles in Maclure, Jocelyn (2011): Secularism and Freedom of Conscience. Cambridge, Mass.:
Harvard University Press.

Tebbe, Norman, Schwartzman, Micah in Schragger, Richard (2017): How Much May Religious Accom-
modations Burden Others?. V: Holly Fernandez Lynch et al. [ur.], Law, Religion and Health in the United
States. Cambridge: Cambridge University Press.

Vallier, Kevin (2015): The Moral Basis of Religious Exemptions, Law and Philosophy, 35(1), str. 1-28.
‘Waldron, Jeremy (2013): The Harm in Hate Speech. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.
White, Stuart (1997): Freedom of Association and the Right to Exclude, The Journal of Political Philoso-
phy, 5(4), str. 373-91

113



STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Problem tolerance do
dzamije kot vidnega
simbola islama

Zdenko Kodelja

Argumenti za in proti gradnji dZzamij, ki so bili uporabljeni v Sloveniji in v neka-
terih drugih evropskih drzavah, so razli¢ni. Toda analize in metaanaliza teh ar-
gumentov kazeta, da skoraj vsi argumenti proti njeni gradnji izrazajo odkrito
nestrpnost tistih, ki so jih uporabili, ceprav trdijo, da ima muslimanska manjsina
pravico do postavitve drugih vrst stavb, primernih za prakticiranje svoje vere. Po
njihovem mnenju bi morale biti taksne stavbe in prostori manjsi, predvsem pa
manj vidni znaki muslimanske vere v javnem prostoru. Po drugi strani pa rezul-
tati teh analiz vodijo k sklepu, da koncept liberalne tolerance ni zadosten teoreti-
¢ni okvir za razumevanje razlogov, zakaj nekateri drzavljani podpirajo gradnjo
moseje. Ne podpirajo je namrec zato, ker so strpni (nekaj dopuscajo, ceprav vedo,
daje to sporno ali moralno napacno). Podpirajo jo zato, ker menijo, da gradnja
dzamije sploh ni nekaj spornega in da priznanja in sprejetja tistega, kar vtem

primeru zahteva manjsina, vec¢ina ne bi smela zanikati.!

1 Taclanek je nekoliko predelano neobjavljeno besedilo, ki je nastalo v okviru EU raziskovalnega projekta (7. OP:
RESPECT, ‘Towards a “Topography” of Tolerance and Equal Respect. A comparative study of policies for the distribu-
tion of public spaces in culturally diverse societies’), katerega slovenski del je v1etih 2010 in 2011 vodil dr. I. Pribac na
Filozofski fakulteti v Ljubljani.

114



d

5-6/2023

DzZamija ko vidni simbol islama

Ena od najbolj o¢itnih manifestacij religije v neki druzbi je, kot poudarja Malcolm Evans,
prisotnost religijskih zgradb. Religijske zgradbe predstavljajo s svojo specifi¢no in razpo-
znavno arhitekturo izrazito znamenje simbolne prisotnosti dolo¢ene religije. Tako na pri-
mer minareti ali cerkveni zvoniki, ki dominirajo nad horizontom nekega mesta ali vasi,
niso samo materialni prikaz dolo¢enega religioznega simbola, ampak so nekaj vec: so
hkrati izraz fizi¢ne prisotnosti dolocene religije v neki skupnosti. Pri tem imata njihova
visina in prostorska umescenost velik pomen.? To potrjujejo tudi Stevilne polemike o pri-
merni ali neprimerni prostorski umescenosti dzamij, o njihovi ustrezni ali neustrezni
obliki in Se posebej o prepovedi gradnje minaretov, ki so potekale v nekaterih evropskih
drzavah.® Analiza teh polemik kaze, da glavni razlog za nasprotovanje gradnji dzamij ni ze-
lja ali namera prepreciti muslimanom izvrSevanje njihove verske svobode, ki vkljucuje
tudi molitve in religiozne obrede v primernih prostorih, ampak prepricanje, da pomeni
umestitev dzamije v prostor, v katerem dzamij prej ni bilo, formo simbolne prilastitve tega
prostora.* Istocasno pa je tudi odpor proti izgradnji dzamije znamenje dominacije in obla-
sti nad tem prostorom. Zato naj bi bili tudi spori o dzamijah v glavnem spori o tovrstni do-
minaciji in oblasti.®

Tudi ¢e pogledamo argumente, ki so jih uporabljali nasprotniki gradnje dzamije v
Ljubljani, lahko ugotovimo, da je tisto, kar je nekatere med njimi najbolj motilo, prav to, da
bo dzamija vidna kot dzamija, to se pravi, da bo prepoznavna kot simbol islama v tradicio-
nalno krsc¢anskem okolju.® Nekateri so Se posebej poudarjali, da njihovega nasprotovanja
gradnji dzamije ne smemo razumeti kot nasprotovanja temu, da bi muslimani imeli pri-
merne prostore za molitev. Prav nasprotno, posedovanje takih prostorov — molilnic - so

2 M. D. Evans, Manuel on the Wearing of Religious Symbols in Public Areas, Editions du Conseil de I'Europe, Stras-
bourg 2009, str. 60-61. To se vidi tudi po tem, da v nekaterih zahodnoevropskih drzavah oblasti niso dovolile izgradnje
minaretov, ali pa so zahtevale, da njihova visina ne presega dolo¢ene visine. V Nem¢iji so na primer oblasti zahtevale, da
mora biti minaret nizji od bliznjih cerkvenih zvonikov (S. Allievi, Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues and
trends — NEF Initiative on Religion and Democracy in Europe, Network of European Foundations, London 20009, str.
46.). Eden najbolj znanih novejsih primerov prepovedi gradnje minaretov pa je ustavna prepoved gradnje novih minare-
tov v Svici, do katere je prislo po tem, ko so $vicarski volivei na referendumu leta 2009 z vec¢ino podprli prepoved grad-
nje minaretov. PritoZzbo muslimanskih skupin, ki so se pritozili na Evropsko sodi$c¢e za ¢lovekove pravice (ker so bili
prepricani, da je bila s prepovedjo kr§ena njihova pravica do verske svobode in da so bili zrtev diskriminacije na verski
podlagi), je sodi$c¢e leta 2011 zavrnilo, ker pritoznikom ni uspelo dokazati, da so zaradi prepovedi postali zrtev krsitve
pravic, ki jih zagotavlja Evropska konvencija o ¢lovekovih pravicah.

3  S.Allievi, Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues and trends.

4 Pravtam, str. 38. Podobno so v Svici nasprotniki gradnje minareta utemeljevali svoje nasprotovanje. Poudarjali so
namre¢, da minaret sploh ni religiozni simbol (saj ga eksplicitno ne omenjajo ne Koran ne drugi islamski sveti spisi),
temvec prej simbol religijske in politi¢ne zahteve po oblasti, simbol moci in dominacije. To stali$¢e so upravicevali s ci-
tiranjem dela govora, ki ga je imel leta 1997 poznejsi turski predsednik vlade Recep Tayyip Erdogan, kjer je bilo re¢eno:
»dzamije so nase vojasnice, kupole nase ¢elade, minareti nasi bajoneti, verniki nasa vojska. Ta sveta vojska ¢uva mojo
religijo.« (Comité d'initiative contre la construction de minarets, fichier.pdf)

5  S.Allievi, Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues and trends, str. 38.

6  Enisonaprimer poudarjali, da je »moseja tujek v narodnem, kulturnem in urbanem okolju« (V. Vodopivec, 24ur,
21.02.2004); drugi, da je dzamija na takrat predvideni lokaciji in ob predvideni velikosti predimenzionirana in bi zato
zakrila pogled na ljubljanski grad in tako bi »simbol postala dzamija namesto gradu« (J. Zagozen. 24 ur, 09. 12. 2003);
tretji so se sprasevali »ali potrebujemo v Ljubljani, ob avtocesti, v ravnini, minaret?« (G. Gomi$¢ek, 24ur, 09. 12. 2003) itd.

115



TEMA | Zdenko Kodelja | Problem tolerance do dzamije kot vidnega simbola islama

jim priznavali kot njihovo pravico. Zato so odlo¢no zavracali ocitke, da krsijo pravico mu-
slimanov do verske svobode.”

Iz tega se lepo vidi, da je bilo nasprotnikom in zagovornikom izgradnje dzamije v Lju-
bljani vendarle nekaj skupno: vsi so, vsaj v svojih javnih izjavah, priznavali muslimanom
pravico do bogosluznega prostora. Ta pravica je bila pri enih in drugih razumljena kot nji-
hova temeljna ¢lovekova pravica, kot pravica do verske svobode. éeprav v mednarodnih
dokumentih o ¢lovekovih pravicah, ki jamcéijo vsakomur tudi pravico do verske svobode,?
sama formulacija te pravice ne vkljucuje pravice imeti zgradbe za bogosluzje, pa se svo-
boda, »da clovek bodisi sam ali skupaj z drugimi ter zasebno ali javno izraza svojo vero ali
prepricanje v bogosluzju, pouku, praksi ali verskih obredih«, vseeno razume tako, kot da
implicira tudi pravico imeti bogosluzne prostore (cerkve, dzamije, templje itd.),® saj so ti
prostori pogoj moznosti uresni¢evanja ¢lovekove pravice do izrazanja svoje vere v bogo-
sluzju in verskih obredih. Je pa v Deklaraciji o odpravi vseh oblik nestrpnosti in diskrimi-
nacije na podlagi vere ali prepricanja tudi izrecno zapisano, da pravica do svobode misli,
vesti in veroizpovedi vkljucuje med drugimi svobos¢inami tudi svobodo izgradnje in
vzdrzevanja bogosluznih prostorov.!’ Enako velja za slovenski Zakon o verski svobodi, ki
prav tako jamci svobodo gradnje in uporabe prostorov in stavb za verske namene. Vendar
ta pravica ni misljena kot pozitivna pravica, to se pravi kot pravica, ki implicira korelativ-
no dolznost oziroma obveznost drzave, da zagotovi bogosluzne prostore verskim skupno-
stim in s tem omogoc¢i vernikom dejansko uresni¢evanje njihove pravice do verske svo-
bode. Prav nasprotno, pravica do gradnje in uporabe bogosluznih prostorov je misljena kot
negativna pravica. To pa pomeni, da imajo verniki in verske skupnosti pravico zgraditi in
imeti bogosluzne zgradbe, medtem ko drzava to pravico varuje in je ne omejuje, ¢e niso
dani zadostni in z zakonom doloceni razlogi.! Toda negativna pravica nikakor ne pomeni,

7 Pobudnik referenduma o gradnji dzamije v Ljubljani, na primer, pravi: »Ce sem jaz tisti nekdo, ki naj bi krsil verske
pravice« muslimanom, »to jaz odlo¢no zavracam« (M. Jarc, 24ur, 23. 12. 2003). Tisto, za kar so se on in njegovi somislje-
niki zavzemali, je, »da se namesto tega velikega islamskega kulturnega centra zgradi ali kupi ali adaptira ali najame ve¢
his, ki bi muslimanom v Ljubljani sluZile kot molilnice«,” (M. Jarc, 24ur, 23.12. 2003).

8 Kot je znano, je ta pravica priznana vsakemu ¢loveku ze v Splosni deklaraciji clovekovih pravic (1948), in v $e neka-
terih drugih mednarodnih dokumentih o ¢lovekovih pravicah, kot sta Mednarodni pakt o drZavljanskih in politiénih pra-
vicah (1966) in Evropska konvencija o varstvu ¢lovekovih pravic in temeljnih svoboséin (1950), kjer se - zelo podobno kot
v drugih dveh - glasi: » Vsakdo ima pravico do svobode misli, vesti in veroizpovedi. Ta pravica vkljucuje svobodo spre-
membe vere ali prepri¢anja ter svobodo, da ¢lovek bodisi sam ali skupaj z drugimi ter zasebno ali javno izraza svojo vero
ali prepricanje v bogosluzju, pouku, praksi ali verskih obredih.

Svoboda izpovedovanja vere ali prepri¢anja se sme omejiti samo v primerih, ki jih doloc¢a zakon, in ¢e je to nujno v de-
mokrati¢ni druzbi zaradi javne varnosti, za zas¢ito javnega reda, zdravja ali morale ali zaradi varstva pravic in svobos¢in
drugih ljudi« (9. ¢len).

9 Pravicado svobode religije, kakor jo opredeljuje Evropska konvencija o varstvu lovekovih pravic in temeljnih svo-
boscin, »obsega tudi pravico imeti in ohranjati prostore namenjene bogosluzju« (M. D. Evans, Manuel on the Wearing of
Religious Symbols in Public Areas, str. 60-61).

10 Declaration on the Elimination of All Forms of Intolerance and of Discrimination Based on Religion or Belief, (1981),
¢l.6.a.

11 Tapravica je razumljena na podoben nacin kot pravica do ustanavljanja in financiranja zasebnih verskih sol, ki
prav tako izhaja iz ¢lovekove pravice do verske svobode. Da gre za negativno pravico pa se lepo vidi iz razlage drugega
élena Prvega protokola k Evropski konvenciji o varstvu dlovekovih pravic in temeljnih svoboséin (»Nikomur ne sme biti
zanikana pravica do izobrazevanja. Drzava mora pri izvr§evanju katerekoli funkcije, ki jo prevzame v odnosu do vzgoje
in poucevanja, spostovati pravico starSev, da zagotovijo tak$no vzgojo in poucevanje, ki je v skladu z njihovimi lastnimi

116



d

5-6/2023

da drzava ne sme financirati gradnje verskih objektov ali delovanja verskih skupnosti.
Tudi slovenska Ustava financiranje omogoca. Ustavno sodis¢e namrec pravi, da »dejstvo,
da dolznost financiranja ne izhaja iz ¢lovekove pravice do verske svobode, ne pomeni, da
je taksno financiranje, ¢e ga drzava kljub temu omogoca, simo po sebi ustavno nedopu-
stno. Ob spostovanju enakopravnosti verskih skupnosti drzava namrec¢ sme zagotavljati
podporo verskim skupnostim — tudi gmotno -, ¢e to ne nasprotuje nacelu o loc¢enosti
drzave in verskih skupnosti, in sicer zlasti iz tega nacela izvirajoci zahtevi po verski ozi-
roma nazorski nevtralnosti drzave«.'?

Za slovenski Zakon o verski svobodi pa je znacilno, da v njem pravica do bogosluznih
prostorov ni zapisana kot individualna ¢lovekova pravica, torej kot pravica do svobode ve-
roizpovedi, ki bodisi vkljucuje bodisi implicira »pravico graditi in vzdrzevati prostore in
stavbe za bogosluzje, druge verske obrede ter za druga zbiranja«, temvec kot pravico, ki je
dana cerkvam in drugim verskim skupnostim.'® Vprasanje, ki se ob tem zastavlja, je, ali gre
v tem primeru za skupinsko pravico, in ¢e gre, ali je skupinska pravica razumljena kot pra-
vica, ki jo ima skupina kot skupina in ne posamezniki kot ¢lani te skupine. Ce je—inv
skladu z nekaterimi filozofskimi teorijami skupinskih pravic so edino tako razumljene
skupinske pravice resni¢no skupinske pravice — potem bi to pomenilo, da imajo v naSem
primeru samo verske skupnosti pravico graditi bogosluzne prostore. Toda v tem primeru
bi bila tako razumljena pravica v nasprotju s prej omenjeno dolocitvijo te pravice kot indi-

religioznimi in filozofskimi prepric¢anji«), ki sta jo v svojih razsodbah podala Evropska komisija in sodisce za ¢lovekove
pravice s tem, ko sta odlo¢ila, da Protokol ne nalaga drzavi nobene obveznosti, da na lastne stroske uvaja ali subvencio-
nira izobrazevanje katerekoli vrste in katerekoli ravni, prav tako pa tudi, da noben stars ali skupina starSev ne more iz-
vajati pritiska na drzavo, da ustanovi nove $ole posebne vrste ali da subvencionira obstojece Sole, ¢e gre za Sole, ki dajejo
vzgojo in izobrazbo v skladu s posebno kulturno, religiozno ali konfesionalno tradicijo oziroma s posebno akademsko
specializacijo (P. Meredith, Government, Schooling and the Law, Routledge, London 1992, str. 26; Digest of Strasbourg
Case - Law relating to the European Convention on Human Rights, L. 5, Council of Europe, C. Heymanns Verlag K G
Koln, Berlin, Bonn, Miinchen 1985, str. 827-828).

12 U-1-92/07-23 z dne 15. 04. 2010 (Uradni list RS, §t. 46/2010), tocka 130. Da je taks$na finanéna pomo¢ drzave mo-
zna, izhaja tudi iz izjave nekdanjega predsednika slovenske vlade B. Pahorja, ki je na novinarsko vprasanje »ali name-
rava drzava zagotoviti sredstva islamski skupnosti za izgradnjo dzamije«, odgovoril, »da bo vlada to obravnavala, ¢e bo
skupnost za sredstva zaprosila« (STA, 8. januar 2009). Kar zadeva gradnjo dZzamij v evropskih in drugih zahodnih drza-
vah pa se vseeno zdi, da gre predvsem za donacije iz nekaterih bogatih arabskih drzav. V Ljubljani je bil najvecji donator
drzava Katar, drugod pa je to pogosto Saudska Arabija. Ker pa Saudska Arabija v lastni drzavi ne spostuje pravice do ver-
ske svobode, kakor jo opredeljujejo mednarodni dokumenti o ¢lovekovih pravicah, je norveski minister za zunanje za-
deve napovedal prepoved saudskega financiranja gradnje dzamij na Norveskem, ¢eprav je finan¢na podpora verskim
skupnostim iz tujine zakonsko dovoljena (http://www.faithfreedom.org/features/news/norway-refuses-millions-of-
dollars-from-saudi-arabia-for-mosque-building/). Ukrep temelji na argumentu reciproc¢nosti: dokler v Saudski Arabiji
ni zagotovljena verska svoboda in dovoljeno ustanavljanje kr§¢anskih skupnosti, bi bilo po mnenju norveskega ministra
paradoksno in nenaravno, ¢e bi norveska vlada odobrila financiranje gradnje ali delovanja dzamij na Norveskem s
strani Saudske Arabije ali njenih bogatih drzavljanov (prav tam).

13 »Cerkve in druge verske skupnosti imajo pravico graditi in vzdrzevati prostore in stavbe za bogosluzje, druge ver-
ske obrede ter za druga zbiranja in imajo pravico do prostega dostopa do njih« (¢l. 26.1). Se ve¢, v nadaljevanju je tudi
doloc¢eno, da »v novih urbanisti¢nih predelih, zlasti v predelih, namenjenih za stanovanje in prebivanje, se pri pripravi
prostorskega akta glede predvidene prostorske ureditve pridobijo in sporazumno uskladijo tudi potrebe, priporocila in
interesi cerkva ter drugih verskih skupnosti ob upostevanju $tevil¢énosti pripadnikov cerkva in drugih verskih skupno-
sti. Pripravljavec prostorskega akta mora v predlogu oceniti potrebo po verskih objektih« (Zakon o verski svobodi,
Uradni list RS, $t. 14/2007, ¢l. 26.2). Poleg tega zakon tudi zahteva, da je »prostorske akte iz prejSnjega odstavka, ki so
bili v veljavi ob uveljavitvi tega zakona, treba v razumnem roku ustrezno dopolniti ali popraviti, ¢e obstajata za to inte-
res in potreba tam navzodih cerkva in drugih verskih skupnosti na obmodjih, na katere se ti prostorski akti nanasajo«
(¢l. 26.3).

117



TEMA | Zdenko Kodelja | Problem tolerance do dZzamije kot vidnega simbola islama

vidualne ¢lovekove pravice do verske svobode, ki obsega tudi pravico graditi in vzdrzevati
bogosluzne prostore.'

A naj to pravico razumemo kot individualno, skupinsko ali kot hkrati individualno in
skupinsko, v vsakem primeru se zdi, da je bilo nasprotovanje gradnji dzamije v Ljubljani,
torej v glavnem mestu drzave, v kateri sploh ni drugih dzamij, v nasprotju s pravico musli-
manov do verske svobode. Toda po drugi strani je prav prej omenjena razlaga te pravice
omogocala nasprotnikom izgradnje dzamije zavrnitev obtozbe, da krsijo pravico musli-
manov do verske svobode. Kajti ¢e imajo muslimani na razpolago molilnice, za kar so se
nasprotniki gradnje dzamije zavzemali, nimajo pa dzamij, njihova pravica do verske svo-
bode ni krsena, saj so tako molilnice kot dzamije prostori, ki so namenjeni bogosluzju, in
kot taki torej omogocajo vernikom izraziti svojo vero v bogosluzju in verskih obredih. Tak-
Snarazlaga je mogoca, ker niti v navedeni deklaraciji o odpravi diskriminacije na podlagi
vere niti v drugih mednarodnih dokumentih o ¢lovekovih pravicah ni jasno opredeljeno,
kaj pravzaprav pomeni, da pravica do verske svobode oziroma do svobode religije vklju-
¢uje tudi pravico imeti in ohranjati bogosluzne prostore.'® Prav tako ni opredeljeno, kdo
odlo¢a o tem, kak$ni morajo ali smejo biti tak$ni prostori. Ce izhajamo iz Ze omenjene
Evansove interpretacije, da so taki prostori oziroma zgradbe, v katerih se ti bogosluzni
prostori nahajajo, religiozni simboli, potem je brzkone upravic¢eno ta problem obravnavati
po analogiji z obravnavo SirSega problema dopustnosti ali nedopustnosti vidne prisotnosti
religioznih simbolov v javnem prostoru. V tem kontekstu pa je Evropsko sodiSce ze vec-
krat poudarilo, da »svoboda religije izkljucuje kakrsno koli pooblastilo drzave, da dolo¢i,
ali so religiozna verovanja ali sredstva, ki so uporabljena za izrazanje teh verovanj, legi-
timna«.'® Iz tega sledi, da je stvar posameznika — ali v nasem primeru muslimanske verske
skupnosti - ne pa drzave, sodisca ali skupine pripadnikov druge veroizpovedi, ateistov ali
agnostikov, da dolo¢i, kaj je za muslimane primeren bogosluzni prostor. Ker so muslimani
zeleli zgraditi dzamijo, je o¢itno, da molilnice - ne glede na to, koliko jih je in kje so — zanje
niso dovolj, tudi ¢e jim omogocajo izraziti svojo vero v bogosluzju in verskih obredih. Zato
je nedopustno, da so jim nasprotniki izgradnje dzamije skusali to prepreciti in jim kot pri-
merno alternativo vsiljevali ve¢ manjsih molilnic. Po drugi strani pa tudi pravica musli-
manov, da zgradijo dzamijo, ni neomejena. Po mnenju Evropskega sodisca za ¢lovekove
pravice se namrec¢ pravico do izpovedovanja vere (kakor je dolo¢ena v Evropski konvenciji

14 Declaration on the Elimination of All Forms of Intolerance and of Discrimination Based on Religion or Belief, (1981),
¢l. 6. a. Prav tako se zdi, da bi bila tako razumljena pravica v nasprotju z islamsko tradicijo, saj je bila prva dzamija prav
hisa preroka Mohameda v Medini. In nenazadnje, zakaj sploh naj nek posamezni vernik ne bi imel pravice zgraditi ver-
skega objekta, denimo molilnice, ali ée je dovolj bogat, dzamije?

15 Pomnenju Ustavnega sodi$c¢a je vsaj v slovenski Ustavi s tem misljen objekt, ki je za pripadnike neke dolo¢ene ver-
ske skupnosti »obic¢ajen in splo$no sprejet (tradicionalen) za njihovo izpovedovanje vere in opravljanje verskih obre-
dov« (U-I-111/04 z dne 28. 4. 2004 (Uradni list RS, $t. 51/04), tocka 29. in op. 23). Pri tem se je sodi$c¢e oprlo tudi na
Durhamovo interpretacijo 16.d tocke Sklepnega dokumenta dunajskega vrha Konference o varnosti in sodelovanju v
Evropi vletu 1989, po kateri je doloc¢ilo, da mora biti verskim skupnostim dovoljeno, da ustanovijo in ohranjajo prost
dostop do bogosluznih prostorov, treba razumeti kot pravico verskih skupnosti, »da gradijo, najamejo ali imajo v lasti
zgradbe, ki ustrezajo njihovemu na¢inu ¢as¢enja in njihovi verski (in druzbeni) praksi« (W. C. Durham, JR, Perspecti-
ves on Religious Liberty: A Comparative Framework, v: J. D. van der Vyver and J. White, Jr. (ur.), Religious Human
Rights in Global Perspective, Legal Perspectives, Martinus Nijhoff Publishers, The Hague, Boston, London 1996, str. 40

16 M. D. Evans, Manuel on the Wearing of Religious Symbols in Public Areas, str. 64.

118



d

5-6/2023

o varovanju clovekovih pravic in temeljnih svoboscin),'” lahko zakonsko omeji, ¢e so takSne
omejitve nujne zaradi zas$cite javne varnosti, javnega zdravja ali morale, ali temeljnih pra-
vic in svoboséin drugih ljudi. Toda upravicenost omejitve pravice do izgradnje dzamije iz
navedenih razlogov ni bila niti prepricljivo argumentirana, kaj sele, da bi bila dokazana na
sodiscu. A polemike in konflikti v zvezi z gradnjo dzamij v nekaterih drugih evropskih
drzavah kazejo Se na neko drugo omejitev, s katero so soocene muslimanske verske skup-
nosti pri izgradnji dzamij. Gre za omejitve, ki jih dolo¢ajo urbanisti¢ni in drugi predpisi, ki
so vcasih prirejeni tako, da dzamijo ¢im bolj asimilirajo oziroma njeno zunanjo podobo
prilagodijo znacilnostim prostora, v katerem bo stala. Te omejitve so marsikdaj taks$ne,

da zgrajene dzamije po svoji zunanji obliki niso taksne, kot si jih muslimanske verske
skupnosti zelijo. Ponekod so brez minaretov, drugod so take velikosti in oblike, da so
navzven ¢im bolj podobne zgradbam v okolici, spet drugje imajo tako abstraktno obliko,
da sploh niso prepoznavne kot ena od oblik tradicionalnih dzamij, za katere je znacilen
orientalski arhitekturni slog. V vseh teh primerih gre za tako imenovano »arhitekturno
mimikrijo«, na katero marsikdaj pristajajo tudi muslimanske verske skupnosti, da bi se
izognile morebitnim konfliktom.'®* Muslimani so v tem pogledu v polozaju, ki ga Jacques
Derrida imenuje “pogojena gostoljubnost”. Posamezniki, mesta ali drzave nudijo gosto-
ljubje samo pod dolo¢enimi pogoji. Drugi — posamezniki in manjsine — so namrec¢ delezni
njihovega gostoljubja le, Ce so se pripravljeni prilagoditi, ali z drugimi besedami, Ce spreje-
majo pravila, nacin zivljenja, kulturo itd. svojih gostiteljev.’® Ko gre za dzamije, to pomeni,
dajim jih pustijo postavitile, ¢e so po svoji obliki taksne, da ustrezajo estetskim in drugim
normam, ki jih predpise gostitelj (mestna, deZelna ali drzavna oblast). Ceprav ponekod
dopuscajo tudi dzamije, ki so navzven jasno prepoznavne kot dzamije (ker denimo zelijo
na tak nacin pokazati, da je mesto gostoljubno, odprto za razlike, svetovljansko, multikul-
turno in plurikonfesionalno),?*® je marsikdaj stanje povsem drugac¢no. Dzamije so dopus-
¢ene le, ce muslimanske verske skupnosti pristanejo na prej omenjeno arhitekturno mi-
mikrijo. Zdi se, da je bilo tudi v Ljubljani tako.?* Dzamija je namrec v arhitekturnem

17 Tapravicaje podobno opredeljena tudi v drugih mednarodnih dokumentih o ¢lovekovih pravicah.
18 S. Allievi, Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues and trends, str. 42.

19 G. Borradori, Philosophy in a Time of Terror. Dialogues with J. Habermas and J. Derrida, University of Chicago
Press, Chicago and London 2003, str. 127- 128.

20 S. Allievi, Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues and trends, str. 52. Tak primer je bila odlocitev ruske
vlade, da zac¢ne graditi dzamijo v Kremlju v Moskvi z namenom spodbujanja veckulturnosti in pospesevanja tolerance
(Vestnik Kavkaza, 10. 10. 2012). V Rotterdamu in nekaterih drugih holandskih mestih pa so bile nove dzamije upora-
bljene kot atraktivne turisti¢ne toc¢ke. Tudi v drugih evropskih mestih imajo nekatere dzamije simbolno vlogo tistega
specificnega objekta, ki ga obiskujejo diplomati, politi¢ne in trgovinske delegacije, mestne oblasti pa uporabljajo kot
znamenje, ki kaze na kulturno odprtost in gostoljubnost njihovega mesta (S. Allievi, Conflicts over Mosques in Europe:
Policy issues and trends, str. 51-52).

21 Zgolj pogojna podpora dzamiji je lepo vidna iz staliS¢a nekdanjega predsednika vlade B. Pahorja, ko je po sestanku
z muftijem Islamske skupnosti v Sloveniji dejal, da je drzava dolzna zavarovati versko svobodo in da izgradnjo islam-
skega versko kulturnega centra podpira, vendar meni, da »ne more biti tak, da bi s svojo podobo izzival nestrpnost tistih,
ki mu nasprotujejo« (STA, 8. januar 2009). Poudaril je Se svoje prepric¢anje, da bodo tudi tisti, ki bodo predlagali arhitek-
turne resitve, mislili na to, da bo zgrajen verski objekt, ki bo v interesu islamske skupnosti in ki ne bo motil tistih, ki
imajo pomisleke, da bi spremenil kulturno podobo drzave. Po njegovem mnenju se bo s tem okrepila strpnost, ki je pogoj
za odprto in moderno druzbo (prav tam). Skratka, po mnenju tedanjega premiera bi morala biti dzamija taksna, da ne bi
motila tistih, ki so do nje nestrpni. Toda ¢e bi bila taksna, se strpnost v druzbi s tem ne bi okrepila, saj je pogoj strpnosti
prav to, da dopuséamo nekaj, s ¢imer se ne strinjamo. Ce je dzamija taksna, da tistih, ki izraZajo nestrpnost do njene

119



TEMA | Zdenko Kodelja | Problem tolerance do dZzamije kot vidnega simbola islama

smislu neke vrste kompromis med tradicionalno islamsko in moderno zahodnoevropsko
arhitekturo.?® Klju¢no vprasanje pritem je, kako »nevidna« je lahko dzamija, da jo musli-
mani Se vedno prepoznavajo kot dzamijo. Ali je dzamija, ki je v notranjosti zgrajena in
opremljena tako, kot zeli muslimanska verska skupnost, po zunanjem videzu pa je ne-
vidna kot dzamija oziroma neprepoznavna ali tezko prepoznavna kot vidni simbol islama,
Se vedno dzamija? Zdi se, da je v kontekstu pravice do verske svobode, ki vkljuc¢uje pravico
do izrazanja svoje vere v bogosluzju in verskih obredih, bolj pomembna notranjost dza-
mije.?® Ce pa dZamijo razumemo kot vidni simbol islama v javnem prostoru, je seveda $e
kako pomembna tudi njena zunanja podoba. Je pa vprasanje, ali je pravico do svobode mi-
sli, vesti in veroizpovedi, ki vkljuc¢uje tudi pravico do javnega izrazanja pripadnosti dolo-
Ceni religiji (denimo z noSenjem islamskih rut in drugih religioznih simbolov), mogoce
upraviceno razsiriti tudi na dzamije in jih posledi¢no razumeti kot religiozni simbol, kate-
rega vidnost v javnem prostoru sluzi muslimanom kot sredstvo hotenega izrazanja pri-
padnosti islamu. Zato tudi ni jasno, ali je nasprotovanje izgradnji dzamije, ki bi bila zaradi
svoje zunanje podobe v javnem prostoru vidna in prepoznavna kot simbol islama, v na-
sprotju s to pravico.

Nekateri nasprotniki izgradnje dZzamije v Ljubljani so bili prepricani celo o nasprot-
nem, namrec, da niso oni tisti, ki kratijo pravice muslimanom, temve¢ da bi dzamija krsila
¢lovekovo »pravico do ustreznega in neobremenjenega okolja« vsem ostalim drzavlja-
nom.?** Toda to njihovo prepricanje se izkaze za napacno, ¢e o njem sodimo na podlagi ob-
razlozitve razsodbe o prepovedi referenduma o gradnji dzamije, v kateri je Ustavno so-
disce zapisalo, da pravica do svobodnega izpovedovanja vere (ki vkljuc¢uje tudi pravico
vernikov do verskega objekta, v katerem individualno ali skupinsko izpovedujejo svojo
vero in opravljajo verske obrede), ni v koliziji z negativnim vidikom pravice do verske svo-
bode (to je s pravico, da posameznik ni dolzan imeti vere; da se o tem ni dolzan izreci; da
vere ni dolzan ne izpovedati ne izvrSevati; da ima svobodo od vsakrsne prisilne (nezelene)
konfrontacije s kakrsnim koli verskim prepric¢anjem),?® nasprotnikov izgradnje dzamije,
»saj je obiskovanje zgradbe, v kateri posamezna verska skupnost izvaja ¢ascenje, stvar

gradnje, ne bi motila, potem ti, tudi ¢e bi se z gradnjo taksne dzamije strinjali, ne bi postali ni¢ bolj strpni. Ali drugace
rec¢eno, strpnost bi se povecala le, ¢e nestrpni ne bi nasprotovali dzamiji, tudi ¢e bi ta bila tak$ne oblike in velikosti, da bi
jih to motilo. Razen ¢e ni bilo misljeno, da se bo strpnost v druzbi povecala zato, ker bodo strpnost izkazali muslimani s
tem, ko se bodo - da ne bi ostali praznih rok - strinjali tudi z obliko dZamije, ki ni taks$na, kot bi Zeleli, da bi bila. Ob tem
premierjevem pozivu k vecji strpnosti pa se ponovno zastavlja tudi staro vprasanje: Ali naj bomo strpni do nestrpnih?

22 Zeko jeleta 2011 Islamska skupnost v Sloveniji v sodelovanju z Mestno ob¢ino Ljubljana razpisala mednarodni ar-
hitekturni natecaj za idejno zasnovo Islamskega versko-kulturnega centra v Ljubljani, je mufti N. Grabus, ki je bil tudi
podpredsednik zirije, dejal, da Zelijo, da bi bila dZzamija sprejemljiva ne le za muslimane, ampak tudi za lokalno okolje.
Po izboru pa Se: »da je srecen, ker je prevladalo prepric¢anje, da je islam lahko tudi sinteza med Vzhodom in Zahodom, na
kar nakazuje tudi zmagovalna arhitekturna resitev. Ta je namre¢ zelo sodobna in bo za vse tiste, ki prisegajo na tradicio-
nalno islamsko arhitekturo (zlasti pri minaretu), razo¢arani« (Delo, 18. 11. 2011).

23 Nenazadnje je bila znamenita kr§¢anska cerkev Hagia Sophia, ki je v ¢asu bizantinskega cesarstva veljala simbol
krs$canstva, spremenjena v dzamijo, ki je bila v éasu otomanskega cesarstva simbol zmage islama nad kr§éanstvom, ne
da spremenili njeno zunanjo podobo. Dozidali so le minaret, ki pa ni nujni sestavni del dzamije.

24 Eden takratnih nasprotnikov gradnje dzamije namre¢ pravi: “Poleg tega je moseja tujek v narodovem, kulturnem
in urbanem okolju. Moseja tako krsi ¢lovekove pravice vsem ostalim drzavljanom, saj imamo pravico do ustreznega in
neobremenjenega okolja” (V. Vodopivec, 24ur, 21. 02. 2004).

25 U-1-92/07-23 zdne 15.04.2010 (Uradni list RS, $t. 46/2010), tocka 85, 86.

120



d

5-6/2023

svobodne odloc¢itve posameznika. Zgolj to, da je na zemljiscu, ki je v skladu s prostorsko
zakonodajo namenjeno gradnji verskega objekta, tak objekt, ki ima tudi zunanja verska
obelezja, samo po sebi Se ne more pomeniti posega v t. i. negativen vidik svobode vere«.?®

Je pabilo nasprotovanje izgradnji dzamije v Ljubljani tudi v o¢itnem nasprotju z na-
¢elom lai¢ne drzave, ki mora biti nevtralna v odnosu do razli¢nih religij, ali drugace re-
¢eno, razli¢ne religije morajo biti v1ai¢ni drzavi, ki temelji na ustavni loc¢itve drzave in
verskih skupnosti, enakopravne. Zato lai¢na drzava ne sme dovoliti prepovedi gradnje
dzamije. Muslimani imajo enako pravico zgraditi dzamijo kot imajo kristjani pravico
zgraditi cerkev. Cebi nasprotniki gradnje dzamije v Ljubljani uporabljali enaka merila
glede uresnic¢evanja pravice do verske svobode, bi morali nasprotovati tudi gradnji
krsc¢anskih cerkva in se zavzemati le za gradnjo hisnih kapel. Ker pa tega niso poceli, je
bilo njihovo nasprotovanje izgradnji dzamije ociten poizkus postaviti muslimane v ne-
enak polozaj v odnosu do kristjanov. Pravzaprav je $lo za poskus diskriminacije, saj je di-
skriminacija v prej omenjeni deklaraciji o odpravi vseh oblik diskriminacije na temelju
vere opredeljena prav kot »kakrsno koli razlikovanje, izkljucevanje, omejevanje ali dajanje
prednosti na temelju vere ali prepric¢anja, ki ima za namen ali uc¢inek razveljaviti ali pri-
krajsati komurkoli enakopravno pripoznavanje, uzivanje ali izvajanje ¢lovekovih pravic in
temeljnih svobosc¢in«.?” Ker ima vsakdo pravico do verske svobode, ki vkljuc¢uje tudi pra-
vico imeti svoje bogosluzne prostore, in ker »nihce ne sme biti izpostavljen diskriminaciji
na podlagi vere ali drugega prepri¢anja od katerekoli drzave, ustanove, skupine oseb ali
posamezne osebe«,? je o¢itno, da je skupina nasprotnikov gradnje dzamije v Ljubljani
ravnala v nasprotju s to konvencijo, saj je poskusala muslimanom prepreciti zgraditi pro-
store, v katerih bi lahko izrazili svojo vero v bogosluzju in ritualih.

Netolerantnost in paradoks tolerance

Poleg tega je njihovo ravnanje mogoce opredeliti tudi kot izraz nestrpnosti, saj je v nave-
deni deklaraciji »netolerantnost« definirana na povsem enak nacin kot »diskrimina-
cija«.?® Ker deklaracija zavezuje drzave podpisnice ne samo k temu, da zakonsko prepo-
vejo kakrsno koli diskriminacijo na podlagi vere, ampak tudi, da »sprejmejo vse ustrezne
ukrepe za boj proti nestrpnosti na podlagi vere«,*° se zastavlja vprasanje, kako naj to sploh

26 U-I-111/04 z dne 28.4.2004 (Uradni list RS, $t. 51/04), tocka 33.

27 Declaration on the Elimination of All Forms of Intolerance and of Discrimination Based on Religion or Belief, ¢1. 2. 2.
28 Pravtam,cl. 2.1

29 Pravtam,¢l.2.2.

30 Pravtam,¢l. 4.2.

121



TEMA | Zdenko Kodelja | Problem tolerance do dZzamije kot vidnega simbola islama

naredi. Problem je namrec v tem, da je sama tolerantnost nekaj paradoksnega. Ce je tole-
rantnost neomejena, je paradoksna zato, ker nujno vodi do samoukinitve, saj vkljucuje
tudi tolerantnost do netolerantnih, do gorec¢ih nasprotnikov tolerantnosti, ki bodo zlora-
bili to neomejeno tolerantnost tolerantnih, odstranili tolerantne in z njimi samo nacelo
tolerantnosti. Prav zato, ker je toleranca netolerance samodestruktivna, je nemara edina
reSitev tega paradoksa tista, po kateri strpnost do nestrpnih ni mogoca. To pa ne pomeni,
daje potrebno biti do nestrpnih vedno nestrpen in jih, ¢e ne gre drugace, onemogociti tudi
z uporabo sile, temvec le, da je v imenu strpnosti nujno to pravico imeti in jo uporabljati
odvisno od tega, v kolik$ni meri nestrpnezi ogrozajo strpnost, svobodo in pluralizem.?

Toda po drugi strani je tudi strpnost, ki je zgolj strpnost do tistih, ki sprejemajo na-
¢elo strpnosti, prav tako paradoksna, saj je to zgolj strpnost do enako mislec¢ih, medtem ko
je nujni pogoj strpnosti prav strpnost do drugacnega, do drugace mislec¢ih. Nesmiselno je
reci, da je nekdo toleranten do drugega, ¢e mu dopusca nekaj, s ¢Cimer se tudi sam strinja
ali paje do tega indiferenten. Edino, Ce se s tem ne strinja in temu nasprotuje, pa to kljub
temu dopusca; ¢e ne onemogoca necesa, za kar je preprican, da je njemu in drugim ne-
varno in skodljivo, je zares toleranten. Vendar le pod pogojem, da tega ne prepreci, Ceprav
bilahko to storil. Kajti za tistega, ki nekaj »dopusca« samo zato, ker na to ne more vplivati,
Se ne moremo reci, da je toleranten. Paradigmatski primer tolerantnosti imamo torej ta-
krat, ko nekdo dopusc¢a nekaj, kar izrazito ogroza njegova trdna prepric¢anja. Bolj ko je pre-
prican, da so staliS¢a drugega o nekem pomembnem vprasanju napac¢na in nevarna, bolj je
toleranten, ¢e dopusca, da jih drugi svobodno izraza.

Ce toleranco razumemo na tak nacin, potem ni nobenega dvoma, da je bilo nasproto-
vanje gradnji dzamije v Ljubljani izraz netolerantnosti. Ni pa nujno, da je bilo dopuscanje
in podpora njene izgradnje izraz tolerance tistih, ki so gradnjo zagovarjali. Tako je sicer vi-
deti na prvi pogled, toda analiza dostopnih izjav v podporo izgradnji dzamije ne potrjuje
taks$nega sklepa. Prej nasprotno. Videti je, da mnogi med tistimi, ki so njeno izgradnjo pod-
pirali, tega sploh niso poceli zato, ker so bili do njene izgradnje tolerantni. To bi namre¢
lahko poceli le, ¢e bi gradnjo dopuscali kljub temu, da bi bili prepri¢ani, da je izgradnja dza-
mije v Ljubljani nekaj slabega ali moralno spornega. Ker o tem niso bili prepric¢ani, njihova
podpora ni in ne more biti izraz njihove tolerantnosti, saj so taka prepricanja, kot smo vi-
deli, nujni pogoj tolerance. Iz tega se vidi, da klasi¢ni koncept tolerance kot dopuscanje ne-
Cesa, s Cimer se ne strinjamo, ni in ne more biti ustrezen teoretski okvir za razumevanje ra-
zlogov, zaradi katerih so podporniki izgradnje dzamije podpirali njeno izgradnjo.

Poleg tega je Anna Galeotti prepricana, da obstojeci liberalni koncept tolerance kot
svobode od poseganja drzave na dolo¢ena podrocja, ni pravi kljuc za reSevanje problemov,
ki so povezani s sodobnim druzbenim pluralizmom. Primeren je le, »Ce je pluralizem ra-

31 Cf J. Halberstam, "The Paradox of Tolerance”, The Philosophical Forum,vol. 14 (1982/3. Nekoliko podrobeje in v
nekoliko druga¢nem kontekstu sem o tem pisal v knjigi: Lai¢na sola, MK, Ljubljana 1995.

32 Cf. K. Popper, The Open Society and Its Enemies, I, Routledge & Kegan Paul, London 1966, str. 265; Conjectures and
Refutations, Harper & Row, New York 1968, str. 357. Podobne zahteve po omejitvi strpnosti najdemo znotraj politi¢ne
filozofije tudi pri J. Rawlsu (A Theory of Justice, HUP, Cambridge 1971, str. 205-221) in Ze veliko prej v Lockovem Pismu
o toleranci.

122



d

5-6/2023

zumljen kot pluralnost med sabo nasprotujocih si pojmovanj dobrega«. Cepa je plurali-
zem misljen kot pluralnost skupin in kultur, ki so asimetri¢no locirane v demokraticni
druzbi, potem ta model tolerance ne zados$ca.?® Kljuc¢ni problem pluralizma, ki naj bi ga li-
beralno pojmovana toleranca razresila, je namrec konflikt med sabo nezdruzljivimi poj-
movanji dobrega oziroma med razli¢nimi verovanji, moralnimi in politi¢nhimi prepricanji
ter vrednotami, ki so posledica posameznikovih svobodnih izbir. V tem primeru je pro-
blem postavljen v kontekst moralnega pluralizma, toleranca pa je zato razumljena kot
vrlina posameznika, »ki omogoca vzajemno sprejemanje nesoglasja na temelju previdnos-
tnih, epistemoloskih ali moralnih razlogov. Tej individualni kreposti ustreza politi¢na
krepost neposeganja na dolo¢ena podrocja, ki so spoznana za podrocja v pristojnosti za-
sebnih izbir posameznikov, katerih drugacnost je spoznana kot za javnost nepomembna.
Na ta nacin so vprasanja tolerance poistovetena s problemi posameznikove svobode in
njene zdruzljivosti s svobodo drugih«.3* Ta model tolerance se je izkazal kot u¢inkovito
sredstvo razreSevanja konfliktov med katoliki, protestanti in ateisti. Ni pa se obnesel v
razvpiti laffaire du foulard. Kajti ¢e bi model liberalne tolerance deloval tudi v tem pri-
meru, potem do politi¢ne afere sploh ne bi prislo. Izbruh afere zato postavlja pod vprasaj
domnevo, da je $lo v tem primeru za konflikt med razli¢nimi pojmovanji dobrega. Kajti ¢e
je Slo, potem se, kot poudarja Galeotti, zastavlja klju¢no vprasanje: zakaj »ni prislo do ru-
tinske uveljavitve tolerance, saj sta v Franciji in vseh drugih liberalnih demokracijah ver-
ska svoboda in svoboda izrazanja zajamceni z ustavo?«.%®

Njen odgovor je, da zato, ker konflikt ni nastal toliko zaradi moralnega pluralizma ali
pluralizma pojmovanj dobrega, temvec¢ zaradi nesimetrije razli¢nih skupin v druzbi, ki
»nato hranijo in podzigajo kulturna in ideoloska nasprotja. Z drugimi besedami: verske in
moralne razlike so znova tako zgoce zaradi izkljuc¢enosti ali neenake in nepopolne vklju-
¢enosti razliénih druzbenih skupin v liberalnodemokrati¢no drzavljanstvo«.2¢ Iz tega
sledi, da po njenem mnenju liberalna toleranca ni primerna za resevanje tovrstnih konf-
liktov, saj prinjih ne gre toliko za vprasanje Sirjenja ali omejevanja individualnih svobo-
$¢in, ampak bolj za problem »$irjenja enakosti dostojanstva in spoStovanja na pripadnike
skupin, ki iz razli¢nih razlogov ne uzivajo drzavljanstva enakovredno z drugimi«.?”

33 A. Galeotti, “Contemporary Pluralism and Toleration”, Ratio Juris 1997/2, str. 2 Njen koncept tolerance kot pripo-
znanja sem v $irSem kontekstu obravnave vidne prisotnosti religioznih simbolov v javni $oli predstavil Ze v publikaciji
Med pravico in prepovedjo, P1, Ljubljana 2011.

34 A.Galeotti, Toleranca, Krtina, Ljubljana 2009, str. 22.

35 Pravtam, str.104.

36 Pravtam, str. 24-25.

37 Pravtam, str. 25. Zanjo je torej liberalna toleranca neprimerna, ker izza »nespremenljivih« svetovnih nazorov in
»nekompatibilnih« koncepcij dobrega obstajajo druzbene skupine, ki zavzemajo marginalne in podrejene polozaje,

in ki zahtevajo, da se jih pripozna kot enakopravne vecinskim skupinam, ter se obenem borijo, da bi bile njihove razli¢ne
identitete javno sprejete (A. Galeotti, Toleration as Recognition, Cambridge University Press, Cambridge 2002,

str. 65-66).

123



TEMA | Zdenko Kodelja | Problem tolerance do dZzamije kot vidnega simbola islama

Toleranca kot pripoznanje razlik

V takem primeru je po njenem mnenju koncept tolerance kot pripoznanja razlik bolj pri-
meren kot liberalna toleranca. Prednost tega koncepta poskusa dokazati prav s pomocjo
interpretacije ze veckrat omenjene afere v zvezi s prepovedjo nosenja islamskih rut v
francoskih javnih Solah. Galeotti trdi, da standardni liberalni argumenti v prid toleriranju
islamskih rut in proti njemu »zakrivajo tisto, za kar pri tem v resnici gre - namrec za zah-
tevo, da ¢lani manjSinskih skupin in samo oni, spremenijo svoja oblacila in ravnanja zato,
dabibili sprejeti v Solo«. Kajti od nereligioznih uc¢encev ali u¢encev krsc¢anske veroizpo-
vedi se ne zahteva, da spremenijo svoja oblacila, da bi jih sprejeli v Solo. Zato vztrajanje
muslimanskih deklet pri pravici do nosenja islamske rute ni nujno znak verskega funda-
mentalizma. Lahko je $lo za zahtevo po polni vkljucitvi v francosko druzbo in po sprejetju
njihove kulturne razli¢nosti.®® Ta argumentacija je vsaj do dolo¢ene mere uporabna tudi
zarazlago konflikta glede izgradnje dzamije v Ljubljani. Kajti vecdesetletno prizadevanje
muslimanov v Sloveniji, da bi dobili dzamijo, je mogoce razumeti tudi kot njihovo prizade-
vanje po polni vkljucitvi v slovensko druzbo, to se pravi po tem, da kot muslimani v njej ne
bi bili ve¢ marginalizirani, nevidni in zato neprepoznavni, temvec bi bila njihova verska in
kulturna razli¢nost v javnem prostoru vidna in pripoznana kot bistvena sestavina njihove
skupinske oziroma kolektivne identitete.*® In prav v tem je podobnost med noSenjem
islamskih rut in izgradnjo dzamije. Kajti v obeh primerih gre za nekaj vec kot le za pose-
ben nacin izrazanja svoje vere: gre za javno izpovedovanje njihove pripadnosti islamski
skupnosti in kulturi. Zato so v teh primerih religiozni simboli, kot pravi Galeotti, manife-
stacija kolektivne identitete, in nosenje islamske rute je pravzaprav nacin izpovedovanja
te identitete, je isto kot izrekanje trditve: »Zelim biti to, kar sem, in na to sem ponosna«.*°
Podobno je tudi prizadevanje muslimanov v Sloveniji, da zgradijo dzamijo, mogoce razu-
meti kot prizadevanje za to, da bodo na tak nacin lahko izrazili svojo identiteto, da bodo jav-
no pokazali, da zelijo biti to, kar so, in da so ponosni, ker so muslimani. Zato bo dzamija v
oceh muslimanov in ve¢inskega prebivalstva lahko videna tudi kot znamenje pripoznanja
in sprejetja verske in kulturne razli¢nosti muslimanov v slovenski druzbi.*

Toda kljub tej podobnosti, je treba upostevati bistveno razliko med vzrokoma, zaradi
katerih muslimani ne morejo v celoti uveljaviti svoje pravice do verske svobode. V franco-
skem primeru je to drzava, ki je vimenu spostovanja nacela lai¢nosti z zakonom prepove-

38 A. Galeotti, Toleration as Recognition, str. 133.

389 Podobno so namre¢ razumeli izgradnjo dzamije oziroma islamskega kulturnega centra v Marseillu tudi tam Ziveci
muslimani. Prehod od molilnic k dZamiji so namrec videli kot javno pripoznanje tamkajsnje islamske skupnostiin s tem
tudi kot preseganje gole tolerance do nje (J. Cesari, Etre musulman en France: associations, militants et mosques, Kart-
hala Editions, Paris 1994, str. 111).

40 A. Galeotti, Citizenship and Equality: The Place for Toleration, Political Theory 1993, str. 596.

41 Tamoznost se kaze tudi v takratnem nagovoru skofa A. Glavana ob polozitvi temeljnega kamna za dzamijo v Lju-
bljani, ko je rekel, da bodo muslimani z dzamijo »kot verska skupnost na simbolni ravni dobili stalno prebivalisce v Slo-
veniji« oziroma »novo mesto v nasi druzbi« (http://www.islamskaskupnost.si/index.php?option=com_content&view=
article&id=1060:svecano-polozen-temeljni-kamen&catid=3:minas&Itemid=18).

124



d

5-6/2023

dala noSenje islamskih rut v javnih $olah. V slovenskem primeru pa vzrok ne lezi v ravna-
nju drzave. Prav nasprotno, to, tudi po mnenju takratnega muftija Islamske skupnostiv
Sloveniji, ni bil vzrok za odsotnost dzamij v Sloveniji, saj ima Islamska skupnost »vse za-
gotovljene pravice po zakonu o verski svobodi, da samostojno in avtonomno deluje ter
uresnicuje svoje poslanstvo. Slovenska zakonodaja in pravni sistem kazeta visoko stopnjo
spostovanja pluralnosti v druzbi«.*? Vzrok za to, da v Sloveniji ni bilo nobene dzamije, je
drugje: v staliS$c¢ih in ravnanju dela politike in civilne druzbe. Vseeno pa je primerjava s
francoskim primerom, kakor ga razlaga Galeotti, koristna tudi za razumevanje konflikta
glede gradnje dzamije v Ljubljani.

Galeotti namre¢ navaja nekatere mozne ugovore zagovornikov tradicionalnega poj-
movanja lai¢nosti, ko gre za vprasanje pravice do nosenja islamske rute v francoskih jav-
nih Solah, ki so po zakonu dolo¢ene kot lai¢ne $ole. Tako bi ji denimo lahko ugovarjali z ar-
gumentom, da drzava seveda jamci vsakomur versko svobodo in svobodo izrazanja, da pa
problem sploh ni v tem, da bi bile muslimanskim dekletom te pravice kr$ene, temvec v
zavzemanju za razsiritev »tolerance z njej lastne, zasebne sfere, na javno sfero drzavnega
Solstva, emblema in temelja lai¢ne drzave«.*® Vendar meja tolerance glede nosenja reli-
gioznih simbolov v javni Soli, kakor jo doloca francoski zakon, ne poteka med javnim in za-
sebnim, ampak znotraj javne sfere, med diskretnimi in nediskretnimi religioznimi sim-
boli. Razlika med njimi ni razlika med simboli razli¢nih religij v tem smislu, da bi bili
denimo krscéanski simboli dovoljeni, simboli islamske religije pa ne. Gre za nekaj drugega.
Diskretni so pravzaprav tisti religiozni simboli, ki se zdijo nekaj obi¢ajnega in se kot taki
kljub njihovi vidnosti sploh ne opazijo, ali natanéneje re¢eno, ne vzbujajo posebne pozor-
nosti in zato tudi ne javnih reakeij. Nekaj podobnega velja brzkone tudi za razliko med
krscanskimi cerkvami in dzamijami v Sloveniji in v drugih zahodnih drzavah. Cerkve v
teh okoljih delujejo kot diskretni religiozni simboli, saj so za vecinsko prebivalstvo nekaj
obicCajnega, so nekaj, kar je pripoznano kot neizogibni sestavni del zahodne kulture, ki je
tesno povezana s krscanstvom. Kot take ne vzbujajo niti posebne pozornosti niti javnega
nasprotovanja. Izjema so ponekod ob¢asna nasprotovanja preglasnemu zvonjenju cerkve-
nih zvonov. Prav nasprotno pa je marsikje v teh okoljih z dZzamijami. Te delujejo kot nedi-
skretni religiozni simboli. Pogosto so videne kot tujek, kot nekaj, kar ne sodi v te kraje. Se
posebej to velja za minarete. Zato gradnji dzamij in minaretov marsikje ostro nasprotu-
jejo. Kot smo videli, je bilo tako tudi glede izgradnje dzamije v Ljubljani.

Gledano s tega zornega kota so dzamije in minareti v zahodnih drzavah lahko videni
kot nediskretni religiozni simboli, saj imajo podobne uc¢inke v javnosti kot islamske rute,
ki so v Franciji zakonsko uvrs¢ene med nediskretne religiozne simbole. NoSenje islam-
skih rut v javni $oli, je namrec¢ izzvalo spore tako na javnih Solah kakor tudi v Sirsi druzbi.
Vendar je za islamske rute kot nediskretne religiozne simbole znacilno Se nekaj drugega:

42 Nagovor muftija N. Grabusa ob polozitvi temeljnega kamna za dzamijo v Ljubljani ((http://www.islamska-skup-
nost.si/index.php?option=com_content&view=article&id=1060:svecano-polozen-temeljni-
kamen&catid=3:minas&Itemid=18).

43 A.Galeotti, Toleranca, str. 105.

125



TEMA | Zdenko Kodelja | Problem tolerance do dZzamije kot vidnega simbola islama

njihovo noSenje v glavnem ni bilo dojeto kot izraz svobodnih zasebnih izbir, ampak pogo-
sto kot znak podrejenosti zenske, ali pa kot znamenje verskega fundamentalizma. Kljub
temu pa je lahko pri tem slo, kot smo videli, za ¢isto nekaj drugega: za zahtevo po polni
vkljucitvi v francosko druzbo in po sprejetju njihove kulturne razli¢nosti. Ta teza je lahko
pravilna v tem smislu, da pravilno ugotavlja tisto, kar so dekleta sama zahtevala. Toda ali
bibila drzava, ¢e bi tej zahtevi ugodila, ker bi se strinjala, da je inkluzija muslimanskih de-
klet v francosko druzbo in sprejetje njihove kulturne razli¢nosti nekaj dobrega, bolj tole-
rantna? Analogno vprasanje bilahko postavili tudi glede dzamije v Ljubljani. Vprasanje
namrec je, ali bi bilo strinjanje z njeno izgradnjo dokaz vecje tolerance tudi v primeru, ce
bibilo to strinjanje posledica splo$no sprejetega prepricanja, da je izgradnja dzamije v
Ljubljani nekaj dobrega. Odgovor ni enostaven, ¢eprav se na prvi pogled zdi, da bi bilo. Vi-
deti je namrec, da bi §lo za udejanjenje modela tolerance kot pripoznanja. Toda ali je taka
toleranca sploh toleranca? Toleranca je namre¢, kot pravi Susan Mendus, »zanimiv filo-
zofski problem natancno takrat, ko je, in zaradi Cesar je, pripoznanje in sprejetje, ki ga
zahteva manjSina, zanikano od vecine. Z drugimi besedami, toleranca stopi na sceno, ko
vecina (pravicno ali kriviéno) zanika tiste poglede ali verovanja manjsine, ki so vredna
spostovanja ali pripoznanja ali vkljuc¢itve«.** Kajti, kot smo ze opozorili, je nesmiselno
reci, da je nekdo toleranten do drugega, ¢e mu dopusca nekaj, s ¢imer se tudi sam strinja
ali paje do tega indiferenten. Edino, Ce se s tem ne strinja in temu nasprotuje, pa to kljub
temu dopusca; Ce ne onemogoca necesa, za kar je preprican, da je njemu in drugim ne-
varno in skodljivo, je zares toleranten.

Zdi se torej, da je toleranca kot pripoznanje nemogoca, ker ne moremo tolerirati ne-
Cesa, kar ima za nas pozitivno vrednost, kajti toleranca je, paradoksno, »zahtevana samo
za tisto, Cesar ni mogoce tolerirati«.*® In nasprotno, nase pripoznanje kulturne in verske
razli¢nosti je mogoce le, &e jih ne toleriramo, in e niso hkrati objekt nase netolerance. Ce
je tako, pripoznanje kulturne in verske razli¢nosti ni mogoce v okviru tolerance kot pripo-
znanja razlicnosti, kot meni Galeotti.

Te konceptualne razlike je treba upostevati tudi prirazlagi konflikta glede gradnje
dzamije v Ljubljani. Ni¢ manj pomembno pa ni pri tem upostevati tudi njeno razlago kon-
cepta enakega spoStovanja, ki ga je razvijala v vec svojih delih, saj omogoca Se en pogled na
obravnavano problematiko. Kar zadeva toleranco, smo ze omenili, da je staliS¢a in dejanja
vecine tistih nasprotnikov gradnje dzamije v Ljubljani, ki so svoje nasprotovanje javno iz-
razili, mogoce upravi¢eno obravnavati v kontekstu tradicionalnega pojmovanja tolerance
in jih oznaditi za netolerantna. Njihovo nasprotovanje, ki so ga sami v javnosti pogosto
prikazovali kot nasprotovanje gradnji zaradi neprimerne lokacije, se namrec tudi po spre-
membi lokacije ni zmanjSalo. Ravno nasprotno, ko je Mestna ob¢ina Ljubljana sprejela
prostorske akte, ki so omogocili gradnjo dzamije v Ljubljani na novi lokaciji, je bil - po po-
roc¢anju Varuha ¢lovekovih pravic - predvsem jeseni 2008 opazen »porast skrb zbujajoc¢ih

44 S.Mendus, Book Reviews (Galeotti, Toleration as Recognition), Ethics, April 2003, str. 700-701.
45 B.Williams, “Tolerating the intolerable”, v: S. Mendus (ur.), The Politics of Toleration, str. 65.

126



d

5-6/2023

ksenofobnih odmevov v delu javnosti. Pri tem je izstopalo ravnanje nekaterih politikov, ki
so v javnosti ponovno iskali podporo za nasprotovanje gradnji dzamije v Ljubljani, zal tudi
s Sirjenjem islamofobnih predsodkov in razpihovanjem verske nestrpnosti proti musli-
manome«.*® Na te pojave nestrpnosti sta se takratna Varuhinja ¢lovekovih pravic in Urad
za verske skupnosti odzvala tako, da sta organe pregona oziroma tozilstvo opozorila na
nujno proucitev teh in drugih primerov suma krsitve prepovedi zbujanja in razpihovanja
nestrpnosti.4”

Problem pa je, ker drzava z ukrepi, ki so ji na voljo, ne more storiti kaj vec¢ kot prepre-
¢iti konflikte in zakonsko zas¢ititi muslimane in njihovo versko skupnost pred diskrimi-
nacijo. Nestrpnosti nekaterih drzavljanov do njih pa zal ne more prepreciti. Prav tako ne
more, kot poudarja Galeotti, ukazati spostovanja in javnega pripoznanja kolektivnih iden-
titet, ki si ga kulturne in verske manjsine v sodobnih demokracijah zelijo zato, ker jim ne
zado$ca priznanje enakih individualnih pravic, to se pravi tega, da drzava jamci vsakemu
pripadniku teh skupin enake pravice, enake moznosti in enako obravnavo.*® Tisto, kar ho-
¢ejo, namrec ni le to, da so jim zajamcene enake drzavljanske pravice. Njihov cilj ni zgolj
enakost kot istost ali podobnost. Gre jim za »enakost spostovanja«,* ki se kaze v javnem
pripoznanju kolektivnih identitet, temeljec¢ih na drugaénosti. Kajti ce sta vidnost in legi-
timnost te drugacnosti - ki daje vsaki skupini lastno identiteto, in po kateri se denimo
neka verska ali kulturna skupnost razlikuje od ostalih — v druzbi onemogocena ali zani-
kana, bo taka skupina, kot poudarja Galeotti, nujno stigmatizirana. To pa pomeni, da se
njeni pripadniki ne morejo v javnosti pojavljati brez obc¢utka sramu, ki je posledica javne
stigmatizacije skupine, ki ji pripadajo. Ko je torej v neki druzbi prepovedano noSenje
islamskih rut v javni Soli, ali pa je, kot je bilo v nasem primeru, islamski skupnosti onemo-
gocena izgradnja dzamije, je obcutek sramu pri njenih pripadnikih posledica taksnega jav-
nega odnosa do njihove verske in kulturne drugacnosti, ki je osnova njihove kolektivne
identitete.®® Z drugimi besedami, pravi Galeotti, pripadniki taksnih skupin nimajo pogo-
jev za samospostovanje, saj zaradi svoje druzbene drugacnosti, »ne uzivajo javnega spo-
Stovanja«.®* Ker je nacelo enakega spostovanja bistveno za liberalno demokracijo, »ne-
enako spostovanje pa tisto, za kar gre v zahtevah po javnem pripoznanju kolektivne
identitete«, se zastavlja vprasanje, kaksen naj bo odziv politike na te zahteve.?® Odgovor na

46 Letno porocilo Varuha ¢lovekovih pravic RS za leto 2008, Ljubljana, junij 2009, str. 24-25. Na to kaze, kot pise v
porocilu, predvsem naslednje: »vsebina referendumske pobude mestnega svetnika M. Jarca, ki nasprotuje dolo¢enim
mejam gabaritov za vi§ino minareta«; »povzrocanje Skode na objektu, kjer je sedez Islamske skupnosti v Sloveniji«; »iz-
redno nestrpna, zaljiva in grozilna pisma muftiju«; »skrunitev grobov na muslimanskem pokopali$cu iz prve svetovne
vojne v Logu pod Mangartomg; Stevilna anonimna besedila, polna verskega sovrastva, na internetu (prav tam).

47 Pravtam, str. 25.
48 A. Galeotti, Citizenship and Equality: The Place for Toleration, str. 595, 597.
49 Pravtam, str. 597.

50 Zato je “javno pripoznanje razlik prvi korak k temu, da se pripadniki ... nevidnih skupin v javnosti ne sramujejo sa-
mih sebe in niso prisiljeni v ponizujoce prikrivanje; tj. da se pocutijo v celoti drzavljani na isti stopnji in z enakim dosto-
janstvome« (A. Galeotti, Toleranca, str. 145).

51 A. Galeotti, Citizenship and Equality: The Place for Toleration, str. 598.
52 Pravtam

127



TEMA | Zdenko Kodelja | Problem tolerance do dZzamije kot vidnega simbola islama

to vprasanje je, ¢e nekoliko poenostavimo, v glavnem odvisen od tega, kaj je predmet ena-
kega spostovanja: dostojanstvo ¢loveka ali kolektivne identitete.’® V nasem primeru se na
prvi pogled zdi, da je relevantna le politika, ki ima za predmet enakega spostovanja kole-
ktivne identitete, saj naj bi muslimani prinas ze uzivali enako spostovanje kot osebe o0zi-
roma abstraktni drzavljani, ker so jim zajamcene enake ¢lovekove in drzavljanske pravice.
Toda za enako spostovanje, kot opozarja Galeotti, ne zadosc¢ajo vedno le enake pravice.®*
Poleg tega je politika enakega spoStovanja osebe relevantna tudi zato, ker — kot bomo vi-
deli - lahko privede do posrednega spostovanja kolektivne identitete te osebe. Ne glede na
to moznost, pa nic¢ ne kaze, da bi muslimani pri nas taksno politiko razumeli kot primeren
odgovor na svoje prizadevanje za enako spostovanje njihove kolektivne identitete. Vendar
je pritem treba opozoriti, da muslimani in Islamska verska skupnost v Sloveniji v svojem
prizadevanju za pripoznanje svoje verske in kulturne razli¢nosti niso uporabljali obicaj-
nih oblik boja za pripoznanje svoje kolektivne identitete z zahtevami po uveljavitvi politik
diferenciranega drzavljanstva ali afirmativnega ukrepanja. Prav nasprotno, prizadevali so
sile za to, da se jim kot posameznikom in verski skupnosti omogoci dejansko uzivanje prav-
no zasc¢itene enakosti pravic, to se pravi pravice do imetja in uporabe bogosluznih pro-
storov. Njihovo dolgoletno prizadevanje sicer potrjuje pravilnost teze, ki jo branijo zago-
vorniki multikulturalizma oziroma tako imenovanih politik razlike in pripoznanja,
namrec, da imeti zgolj formalno priznane enake pravice ni dovolj. Toda prav dejstvo, da
muslimani in njihova skupnost v prizadevanju za dzamijo niso zase zahtevali posebnih
pravic in posebne obravnave, kaze, da so se verjetno zavedali, da bi jim takSne zahteve
brzkone bolj $kodile kot koristile, saj ovira za izgradnjo dzamije ni bila odsotnost poseb-
nih pravic, temvec nasprotovanje dela civilne druzbe, ki bi se, ¢e bi jim drzava priznala po-
sebne pravice, zagotovo Se povecalo in razsirilo. Poleg tega bi posebne pravice izrazale le,
daje drzava pripoznala njihove versko in kulturno drugac¢nost. Njim pa gre, tako se zdi,
predvsem za nekaj drugega: da bila ta drugacnost pripoznana, cenjena in spostovana v slo-
venski druzbi; da bi jo vecinsko prebivalstvo sprejelo kot nekaj, kar prispeva k skupnemu
dobru.?® Zato so v javnih nastopih moc¢no poudarjali, da je Islamska skupnost v Sloveniji
»trdno odlo¢ena razvijati in promovirati civilizacijske vrednote, ki bodo krepile duha tole-
rance, sozitje« itd.; da imajo muslimani in kristjani »zelo podobna stalisc¢a glede eti¢nih
vprasanj«; da bo Ljubljana, ko bo zgrajena dzamija, postala »pluralno mesto, zasnovano na
strpnosti in spostovanju razli¢nosti«.”® S tem so poskusali predstaviti sebe in islam v dru-

53 Prim. A. Galeotti, La politica del rispeto, Editori Laterza, Roma-Bari 2010, str. 28.
54 Pravtam, str.29.

55 Pobesedah muftija N. Grabusa dZzamija ni pomembna le za muslimane, ampak je »objekt skupnega dobra
(http://www.islamska-skupnost.si/index.php?option=com_content&view=article&id=1060:svecano-polozen-temeljni-
kamen&catid=3:minas&Itemid=18).

56 Pravtam Podobno vidi Ljubljano tudi zupan Z. Jankovid, ki je v svojem nagovoru ob polozitvi temeljnega kamna za
dzamijo zapisal, da bo dzamija dokaz, da je Ljubljana mesto, ki je odprto v prihodnost, mesto tolerance in spo$tovanja
razlik. Predsednica vlade A. Bratusek je v svojem nagovoru prav tako poudarila, da dZamija ne bo pomembna le za islam-
sko skupnost, temve¢ tudi za mesto in drzavo, saj bo muslimanom omogocala dejansko uresnic¢evanje ¢lovekove pravice
do verske svobode, ki je tudi njihova ustavna pravica, drzavi pa povrnila ugled drzave, »v kateri vladata strpnost in spo-
Stovanje ¢lovekovih pravic, katerega je v oceh nekaterih evropskih institucij izgubljala zaradi nasprotovanja izgradnji
dzamije v delu civilne druzbe. Poleg tega bo, kot pravi, »prepletanje razli¢nih kultur in ver z novo dzamijo« dalo mestu in

128



d

5-6/2023

gacni podobi kot je tista, ki so jo v zahodnih drzavah s pomoc¢jo mnozi¢nih medijev ustva-
rili predvsem nekateri desnicarski politiki in fundamentalisti kr§¢anske in judovske pro-
venience. Gre za podobo islama kot sovraznika, ki ogroza zahodno civilizacijo in kulturo;
za podobo islama kot lazne antikr§¢nske religije, ki je militantna navzven in nestrpna
navznoter, ki vodi svete vojne in podpira terorizem, ki zatira Zenske in ne priznava verske
svobode, kakrsna je zajamc¢ena z mednarodnim pravom ¢lovekov pravic, itd.>” Taksna ne-
gativna podoba islama je namrec prisotna tudi pri nas, Ceprav zanjo ni podlage niti v dose-
danjem ravnanju muslimanov v Sloveniji niti v specifi¢ni evropeizirani varianti islama, ki
jo ze dolgo gojijo. Ker je taka podoba islama ovira celo za tolerantnost do islama in islam-
ske verske skupnosti, kaj Sele za javno pripoznanje in spostovanje njihove verske in kul-
turne razli¢nosti, je razumljivo, da jo poskusajo spremeniti s svojo »prosvetiteljsko« de-
javnostjo v $irsi druzbi in da vidijo islamski versko kulturni center tudi kot prostor
medsebojnega spoznavanja, druzenja, dialoga in razumevanja.*®

Toda takSna prizadevanja so lahko uspesna le, ¢e je razlog za nestrpnost in odsotnost
spostovanja islama in kolektivne identitete muslimanov nevednost tistih, ki ne spostujejo
njihove drugacénosti. V primerih, ko so nestrpni, ali ko ne spostujejo njihove verske in kul-
turne razli¢nosti kljub temu, da islam dobro poznajo, pa bo njihovo prizadevanje brzkone
neuspesno. Zdi se, da je za mnoge nesprejemljiva tudi prej omenjena politika pripoznanja
in enakega spoStovanja, Ce je razumljena tako, da bi v skladu z njenimi zahtevami morali -
v nasem primeru - kulturne in verske drugac¢nosti muslimanov javno pripoznati in jim iz-
kazati enako spostovanje kot drugim kulturam in religijam. Razlog za nesprejemljivost je
predpostavka take politike, ki se glasi: razliéne kulture si zasluzijo enako spostovanje, ker
so vse kulture enako vredne.®® To pa je za marsikoga nesprejemljivo. Poleg tega je ta pred-
postavka problematicna tudi zato, ker, kot poudarja Giovanni Sartori, vodi v »absolutni
relativizem, ki je unic¢ujo¢ za sam pojem vrednosti. Kajti ce je vse vredno, ni ni¢ vredno:
vrednost izgubi vsako vrednost«.%° Iz tega sledi, da politika, katere predmet pripoznanja in
enakega spostovanja so kolektivne identitete: kulturne in religijske, verjetno ni pravi od-

drzavi »prav poseben ¢ar. Islam je bogato izroéilo in del evropske tradicije, brez katerega Evropa ne bi bila to, kar je —
notranje raznolik in kulturno bogat kontinent«. Pomen dzamije in islamske skupnosti za drzavo in slovenski narod je v
svojem nagovoru izpostavil tudi katoliski $kof A. Glavan, reko¢: »Slovenci smo kot narod upravic¢eno veseli, da boste
muslimani v Sloveniji dobili verski objekt in kulturni prostor, saj je prisotnost razli¢nih verstev in svobodno izpovedo-
vanje vere v vseh njenih razseznostih pomemben pokazatelj demokrati¢nosti in strpnosti. Dzamija, ki bo stala tukaj, bo
prostor vere in kulture, obenem pa bo tudi prihodnjim rodovom simbol medsebojnega spostovanja, dialoga, sodelovanja
in prijateljstva« (http://www.islamska- skupnost.si/index.php?option=com_content&view=article&id=1060:svecano-
polozen-temeljni-kamen&catid=3:minas&Itemid=18).

57 H.Kiing, Islam. Passasto, presente e futuro, BUR, Milano 2007, str. 29-31.

58 Podobnega mnenja je bila tudi vecina v neko raziskavo vklju¢enih pripadnikov islamske skupnosti v Marseillu.
Prepric¢ani so namred bili, da je za njihov marginalni polozaj v francoski druzbi kriva negativna podoba islama in nepo-
znavanje islamske kulture in civilizacije. Zato so v novem islamskem kulturnem centru (kot prostoru druzenja in dia-
loga znemuslimani) v njegovih dejavnostih (predavanja, koncerti, razstave ...), videli moznost, kako spremeniti negati-
vno podobo islama v svojem Sir§em okolju (J. Cesari, Etre musulman en France: associations, militants et mosques, str.
114-115).

59 G. Sartori, Pluiralismo, multiculturalismo e estranei, BUR, Milano 2002, str. 69. Tezo, da so vse kulture enako
vredne, zagovarja Ch. Taylor v razpravi »The Politics of Recognition«yv: A. Gutmann (ur.), Multiculturalism: Examining
the Politics of Recognition, Princeton University Press, Princeton 1994, str. 25-73.

60 G. Sartori, Pluiralismo, multiculturalismo e estranet, str. 69.

129



TEMA | Zdenko Kodelja | Problem tolerance do dZzamije kot vidnega simbola islama

govor na zahteve muslimanov po javnem pripoznanju njihove kulturne in verske razli¢no-
sti. To pa ne pomeni, kot opozarja Galeotti, da si »kolektivne identitete, kulture in religio-
znaverovanja, ne zasluzijo spostovanja«.* Pomeni, da je apriorno pripoznanje in sposto-
vanje kultur in religij kot takih — kar poc¢enejo Stevilni zagovorniki multikulturalizma —
problematic¢no. Nekateri kulturni in religijski pojavi si namrec zasluzijo visjo stopnjo spo-
Stovanja kot drugi, nekateri pa si spostovanja sploh ne zasluzijo. Zato bi spostovanje mo-
ralo biti posledica aposteriornih sodb, utemeljenih na vrednotenju posameznih kultur in
religij. Ali je torej problem tako koncipirane politike pripoznanja in enakega spostovanja v
tem, da so predmet enakega spostovanja kolektivne identitete in ne dostojanstvo ¢loveka
kot osebe? Zdi se, da je. Kajti e je razlog za to, da se denimo muslimanom v neki druzbi ne
izkazuje enakega spostovanja kot pripadnikom drugih religij ali kultur, v njihovi kolektivni
identiteti, potem resitev problema ne more biti v upostevanju te identitete. Toda ali se
problemu lahko izognemo, Ce je predmet enakega spostovanja dostojanstvo osebe? Odgo-
vor se zdi odvisen od tega, ali lahko pripiSemo posameznikom, ki pripadajo neki kulturi ali
religiji, enako spostovanje, ne da bi te kulture ali religije vrednotili. Ali lahko, denimo, spo-
Stujemo nekoga, ki je pripadnik islamske verske skupnosti in se z islamom identificira, ¢e
smo obenem prepric¢ani, da je islam netolerantna, militantna in nevarna religija, tesno po-
vezana s fanatizmom in terorizmom? Zdi se, da tezko, pravi Galeotti.®* Toda kljub temu je
po njenem mnenju mogoce, da jih spostujemo, ¢e njihovo vero in kulturo razumemo kot
legitimne izbire v okviru sodobnega pluralizma, kot izbire namrec¢, ki so zanje ravno tako
fundamentalne, »kot so za nas nasa prepric¢anja in prakse«. To pomeni, da dolocene ra-
zlike, kulturne in verske identitete, niso pripoznane in spostovane neposredno, ampak po-
sredno, to se pravi, kot legitimne izbire drzavljanov. Kot take so lahko spostovane, tudi ¢e
niso javno ne pripoznane ne spostovane. Tak$no spostovanje, ki je izpeljano iz posamez-
nih kultur in religij, je nujno dopolnilo spoStovanja oseb, ki pripadajo tem kulturam in re-
ligijam.5® Ceprav je tak$no posredno spo$tovanje islamske kulture in religije mozno, pa je
malo verjetno, da je bilo prisotno prinasprotnikih gradnje dzamije v Ljubljani, saj mnogi
Se tolerance niso zmogli.

61 A. Galeotti, La politica del rispeto, str. 135.
62 Pravtam, str.135-136.
63 Pravtam, str. 136.

130



d

5-6/2023

L] (] (] (]
Literaturain viri
Allievi, S.: Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues and trends — NEF Initiative on Religion and De-
mocracy in Europe, Network of European Foundations, London 2009.

Borradori, G.: Philosophy in a Time of Terror. Dialogues with J. Habermas and J. Derrida, University of
Chicago Press, Chicago and London 2003.

Cesari, J., Etre musulman en France: associations, militants et mosques, Karthala Editions, Paris 1994.

Comité d'initiative contre la construction de minarets, fichier.pdf,
https://www.parlament.ch/centers/documents/fr/argumentarien-pro-08-061-f.pdf; https://www.fed-
lex.admin.ch/filestore/fedlex.data.admin.ch/eli/fga/2008/1294/fr/pdf-a/fedlex-data-admin-ch-eli-fga-
2008-1294-fr-pdf-a.pdf;
https://www.economiesuisse.ch/sites/default/files/dossier_pdf/f_091019_dp25_minarett.pdf

D.Z., E.P. Simsiceva in ZagozZen o gradnji dZamije, Zagozen, J. 24ur, 09.12. 2003.

Declaration on the Elimination of All Forms of Intolerance and of Discrimination Based on Religion or Be-
lief, (1981), https://www.ohchr.org/en/instruments-mechanisms/instruments/declaration-elimination-
all-forms-intolerance-and-discrimination (preveri ¢e prav)

Digest of Strasbourg Case - Law relating to the European Convention on Human Rights, Vol. 5, Council of
Europe, C. Heymanns Verlag K G Koln, Berlin, Bonn, Miinchen 1985.

Durham, W. C. JR, Perspectives on Religious Liberty: A Comparative Framework, v: J. D.van der Vyver
and J. White, Jr. (ur.), Religious Human Rights in Global Perspective, Legal Perspectives, Martinus Nijhoff
Publishers, The Hague, Boston, London 1996.

E.P, Jarc in Jaklic o referendumski pobudi, Jarc, M., 24ur, 23.12. 2003

Evans, M. D., Manuel on the Wearing of Religious Symbols in Public Areas, Editions du Conseil de I'Eu-
rope, Strasbourg 2009.

Evropska konvencija o varstvu clovekovih pravic in temeljnih svoboséin (1950),
https://www.echr.coe.int/documents/convention_slv.pdf (dostop 03.03.2023)

Galeotti, A.: “Contemporary Pluralism and Toleration”, Ratio Juris 1997/2.

Galeotti, A.: Citizenship and Equality: The Place for Toleration, Political Theory 1993.
Galeotti, A.: La politica del rispeto, Editori Laterza, Roma-Bari 2010.

Galeotti, A.: Toleranca, Krtina, Ljubljana 2009.

Galeotti, A.: Toleration as Recognition, Cambridge University Press, Cambridge 2002.
Gomiscek, G., 24ur, 09.12. 2003.

Halberstam, J.: "The Paradox of Tolerance”, The Philosophical Forum,vol. 14 (1982/3).

Islamska skupnost RS, Svecano poloZen temeljni kamen za dZamijo v Ljubljani, https://www.islamska-
skupnost.si/2013/09/svecano-polozen-temeljni-kamen/ (dostop 05.03.2023)

Kodelja, Z.: Laic¢na Sola, Mladinska knjiga, Ljubljana 1995.
Kodelja, Z.: Med pravico in prepovedjo, Pedagoski institut, Ljubljana 2011.
Kiing, H.: Islam. Passasto, presente e futuro, BUR, Milano 2007.

Letno porocilo Varuha ¢lovekovih pravic RS za leto 2008, Ljubljana, junij 2009, https://www.varuh-
rs.si/fileadmin/user_upload/pdf/lp/Varuh_LP-2008.pdf (dostop 03.03.2023)

Locke, J.: Dve razpravi o oblasti; Pismo o toleranci, Krtina, Ljubljana 2010.

Mednarodni pakt o drzavljanskih in politi¢nih pravicah (1966),
https://www.gov.si/assets/ministrstva/MK/Zakonodaja-ki-ni-na-PISRS/Kulturna-
raznolikost/9b7da27d8d/Mednarodni-pakt-o-drzavljanskih-in-politicnih-pravicah.pdf (dostop
03.03.2023)

Mendus, S.: Book Reviews (Galeotti, Toleration as Recognition), Ethics, April 2003.
Meredith, P.: Government, Schooling and the Law, Routledge, London 1992.

131



TEMA | Zdenko Kodelja | Problem tolerance do dzamije kot vidnega simbola islama

Mosque to be built at Moscow’s Kremlin, Vestnik Kavkaza, 10. 10. 2012.

Norway Refuses Millions of Dollars From Saudi Arabia for Mosque Building,
http://www.faithfreedom.org/features/news/norway-refuses-millions-of-dollars-from-saudi-arabia-for-
mosque-building/ (ni dostopno) https://haindavakeralam.com/norway-refuses-millions-hk8573 (do-
stop 05.03.2023)

Petkovsek, J.: Zmagovalna resitev: Dzamija v Liubljani bo sodobnih oblik, Delo, 18.11. 2011.
Popper, K.: Conjectures and Refutations, Harper & Row, New York 1968.

Popper, K.: The Open Society and Its Enemies, I, Routledge & Kegan Paul, London 1966.
Rawls, J. A.: Theory of Justice, HUP, Cambridge 1971.

Sartori, G.: Pluiralismo, multiculturalismo e estranei, BUR, Milano 2002.

Splosna deklaracija clovekovih pravic (1948), https://www.varuh-rs.si/pravni-temelji-cp/ozn-organiza-
cija-zdruzenih-narodov/splosna-deklaracija-clovekovih-pravic/ (dostop 03.03.2023)

STA, Podoba dzamije ne sme izzvati nestrpnosti, STA, 8. januar 2009.

STA., Referendum o déamiji?, Jarc, M., 24ur, 23. 12. 2003, https://www.24ur.com/novice/slovenija/refe-
rendum-o-dzamiji.html

STA., Zbranih 6200 podpisov, Vodopivec, V., 24ur, 21. 02. 2004.

Taylor Ch.: »The Politics of Recognition«,v: A. Gutmann (ur.), Multiculturalism: Examining the Politics of
Recognition, Princeton University Press, Princeton 1994, str. 25-73.

U-1-111/04 z dne 28. 4. 2004 (Uradni list RS, $t. 51/04).
U-1-92/07-23 z dne 15. 04. 2010 (Uradni list RS, §t. 46/2010).

Williams, B.: “Tolerating the intolerable”, v: S. Mendus (ur.), The Politics of Toleration, Edinburg Univer-
sity Press, Edinburg 1999.

Zakon o verski svobodi, Uradni list RS, §t. 14/2007.

132



d

5-6/2023

STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Napadi na zenske
v politiki in
novinarstvu

Vesna Leskosek

Osrednja tema tega prispevka je Sirjenje nestrpnosti s sramotenjem in ponizeva-
njem politicark in novinark, ki je v Sloveniji prisotno Ze nekaj desetletij, vendar
se je v zadnjih letih udomacilo in postalo legitimno. Desnicarski in populisti¢ni
politiki sicer pri naslavljanju politicark in novinark s slabsalnimi vzdevki pred-
njacijo, vendar niso ekskluzivni producenti te vrste nestrpnosti, ponizevanje
zensk je prisotno tudi v liberalnih medijih in politiki. Moski tudi niso ekskluzivni

napadalci, napadajo tudi zenske, Se zlasti v spletnem okolju.

133



TEMA | Vesna Leskosek | Napadina zenske v politiki in novinarstvu

Ponizevanje politi¢ark in novinark ni znacilno le za Slovenijo, je globalni fenomen (iK-
nowPolitics, 2016). Medijsko odmevne primere najdemo v Zdruzenih drzavah Amerike,
Avstraliji, Veliki Britaniji, na Finskem, Svedskem in Poljskem, na Filipinih, v Indiji in Pa-
kistanu, v Braziliji, Samoi, Gruziji, v drzavah Podsaharske Afrike in tako dalje, da ne na-
Stejemo vseh 195 drzav sveta.

Na svetovni dan novinarske svobode leta 2022 je Unesco izdal posebno porocilo, ki ga
je zato organizacijo izdelal Mednarodni center za novinarke in novinarje (Posetti idr.,
2022). Porocilo temelji na analizi podatkov iz ankete, v kateri je sodelovalo 1.100 novinark
in novinarjev s celega sveta in na pregledu vec kot 2,5 milijona spletnih objav proti Nobe-
lovi nagrajenki, novinarki Mariji Ressa in proti veckrat nagrajeni novinarki Carole Cad-
walladr. Podatke so pridobili tudi z analizo petnajstih primerov iz razli¢nih drzav, Slove-
nija ni bila vkljucena. Za besedno ponizevanje in razc¢lovec¢enje novinark in politi¢ark
uporabijo izraz 'slut-shaming’ (sramotenje s ’kurbo’), saj je najpogosteje uporabljena
zmerljivka 'kurba’, ki perpetuira seksizem in mizoginijo. Izraz slut-shaming se uporablja
za primere seksualiziranja zensk s komentarji o oblacenju, vedenju, o gestah in nac¢inu go-
vora, ki imajo namen prikazati te zenske kot nemoralne, lahkoverne, neumne, ki se ne
znajo nadzorovati, kaj Sele da bi vedele, kje je njihovo mesto. Namen pa je degradacija in
pomanjSevanje vsega, kar politicarka ali novinarka receta ali zapiseta, da ljudje ne biimeli
vec zaupanja do te osebe, Se vec, da bi se jim zdela slab ¢lovek, ki mu je potrebno prepreciti
javno delovanje ali prisotnost v javnosti.

Namen napadov je lahko tudi spodbuditi sovrastvo do te osebe in napad nanjo, Ceprav
je pozivanje k temu le implicitno. Praksa kaze, da ni potrebno, da so pozivi k napadom iz-
recCeni, ustvariti je potrebno ozracje, v katerem je nekdo oznacen na nacin, da se ostalim
zdirazc¢lovecen do te mere, da se ¢utijo poklicani k napadom in pri tem ne mislijo, da bodo
kaznovani, saj so prepricani, da delajo prav. Vzemimo za primer napad na ameriski Kon-
gres. Ljudje so zmagovalno vkorakali vanj, delali sebke, se olajsali na kak senatorski stol in
so bili ponosni na svoj dosezek. Malo kasneje pa so bili uzaljeni in preseneceni, ko so jih
aretirali ali preganjali. Mislili so, da so nacionalni junaki, ker so uresnicili zapoved veli-
kega vodje, Ceprav ta ni bila nikoli jasno izrazena. Trump v svojem govoru, ki je botroval
napadu na Kongres, ni direktno pozval ljudi k napadu, aludiral pa je na to, dabo Kongres
ponaredil volilni izid. Ljudi je pozval »borite se, borite se kot pekel« (Blake, 2021).

V nadaljevanju bomo posebej opredelili napade na politicarke in novinarke, jih naj-
prej definirali in nato kontekstualizirali v mednarodni prostor in v domaco situacijo ter
na koncu podali nekaj skupnih ugotovitev.

134



d

5-6/2023

Napadi na politicarke

Politika je prostor, v katerem politi¢ne nasprotnike pogosto besedno napadajo, da bi jih
prikazali kot nesposobne, ali pa z napadi zelijo zmanjSati pomen staliS¢, predlogov ali
ukrepov. Seiter in Gass (2010) pravita, da tak$no ravnanje ni ni¢ novega in razume se, da
mora vsak, ki vstopi v politiko, znati prenesti napade in jih tudi povzrociti. Navajata vrsto
primerov agresivnih besednih napadov v politi¢nih kampanjah pred volitvami, ki so pove-
zani bodisi z raso in religijo (napadi na Baraka Obamo, ¢es$ da je temnopolt in musliman, ki
se ne zna vesti v civiliziranem svetu, in je terorist) ali pa z intelektom, starostjo ali social-
nim statusom. Navajata ocitke Jeffersonu in Adamsu v osemnajstem stoletju in kasneje
Lincolnu, ki so ga ¢asopisi imeli »za tatu, poSast, krivoverca, roparja, goljufa, tirana, opico,
nevedneza, despota, demona, $aljivca in mesarja« (prav tam: 218).

Zenske v politiki so v drugaénem polozaju kot mogki, ker si morajo pot v tajavni pro-
stor velike druzbene moci sele izboriti. Pri tem se od njih pricakuje da bodo vzdrzevale po-
dobo zenskosti, ker morajo biti zgled ostalim zenskam in bodo hkrati prevzele norme o
tem, kako se politika izvaja, torej z neko mero agresivnosti — po mosko. Jamison (1995) to
razlaga z Batesonovo teorijo dvojne vezi (1956). Zenska mora balansirati med dvema po-
droc¢jema, ki sta konstruirani kot nasprotje, na primer, materinstvo in zaposlitev ali v na-
Sem primeru, biti zenska in biti politicarka. O nasprotjih zenska v politiki stalno dobiva
sporocila, o tem jo sprasujejo novinarji (ali boste sedaj, ko ste politicarka, zanemarjali
skrb za otroke in moza) in o tem se razpisujejo na druzbenih omrezjih. Ko ljudje volijo
zensko politicarko, se sprasujejo, kako bo Se naprej lahko vzgajala otroke in ¢istila stano-
vanje. Zato mora biti komunikacija politicark dovolj tekmovalna in asertivna, da jo jem-
ljejo resno, hkrati pa dovolj 'Zenstvena’, da ne krsi stereotipov o sodelujoci in negujoci
zenski (Jamieson, 1995).

Ta nasprotja so hkrati tudi priro¢no orozje nasilnih napadov na politicarke. Interna-
tional knowledge network of women in politics (iKnowPolitics) je program, ki so ga ustano-
vile $tiri organizacije, to so Mednarodni institut za demokracijo in pomo¢ pri volitvah (In-
ternational IDEA), Medparlamentarna unija (IPU), Program ZdruZenih narodov za razvoj
(UNDP) in Organizacija Zdruzenih narodov za enakost spolov in krepitev vloge zensk
(UN Women). Med drugim spremljajo tudi podrocje nasilja nad politicarkami. UN Wo-
men in UNDP (2017) definirata nasilje nad zenskami v politiki kot:

[...] vsako nasilje na podlagi spola ali groznja z njim, ki ima za posledico fizicno, spolno ali psiholo-
sko skodo ali trpljenje Zensk, ki jim preprecuje, da bi se politi¢no udejstvovale, uveljavljanje in
uresnicevanje njihovih politiénih pravic v javnem ali zasebnem prostoru, vkljucéno s pravico do vo-
litev in opravljanja javnih funkcij, pravico do glasovanja na tajnih volitvah in svobodne volilne
kampange, pravico do zdruzevanja in zbiranja ter uZivanja svobode mnenja in svobode izrazZanja
(UN Women, UNDP, 2017: 23).

Nasilje se lahko izvaja zoper kandidatke, volivke in volivce, politicne podpornike in
aktivistke, povzrocajo pa galahko druzinski ¢lani, intimni partnerji, tradicionalni in ver-

135



TEMA | Vesna Leskosek | Napadina zenske v politiki in novinarstvu

ski voditelji, politi¢ne stranke ali njihovi vodje in podporniki, drugi kandidati, mediji in
novinarji, razne civilnodruzbene ali druge skupine, pa tudi volilni uradniki, opazovalci vo-
litev ali drzavni uradniki (prav tam: 23).

Napadi na politi¢arke so se zlasti razsirili na druzbenih medijih, ki postajajo priroc¢en
prostor mizoginije in seksizma. Glede na podreprezentiranost Zensk v politiki imajo taki
napadi dodaten negativni u¢inek in sicer zenskam preprecujejo vstop v politiko, Cesar pri
moskih ni, ker se politika razume kot njihova domena. Analiza volilnih kampanj je poka-
zala, da sta Hilary Clinton (ZDA) in Julia Gillard (Avstralija) v ¢asu predvolilne kampanje
doziveli dvakrat ve¢ nasilnih spletih napadov kot njuna protikandidata Sanders in Rudd.
Ugotavljajo, da je pri zenskah nasilje usmerjeno v njihov spol, oziroma v to, kar oblikuje
druzbene norme zenskosti (iKnowPolitics, 2016). Holm (2020) navaja, da je med Sestte-
densko kampanjo leta 2017 Diana Abott, prva temnopolta ¢lanica angleskega parlamenta,
prejela polovico vseh sovraznih sporocil na druzbenih omrezjih, ki so bila namenjena ka-
teremukoli kandidatu ali kandidatki pred volitvami 2017.

Britansko poslanko Angelo Rayner so poslanci konservativne stranke obtozili namer-
nega zavajanja premierja Borisa Johnsona s tem, da je sede¢ nasproti njemu veckrat pre-
krizala noge in tako posnemala gib Sharon Stone iz filma Basic instinct (BBC, 2022). Ob-
tozbe so bile absurdne in v tem primeru so na njeno stran stopile tudi poslanke
konservativne stranke (prav tam). Podobne obtozbe so v Avstraliji doletele poslanko
Emmo Husar, le da so bile posledice hujse in je odstopila s polozaja. Obtozili so jo, da je
naredila ‘Sharon Stone gib’ v pisarni poslanskega kolega, s ¢cimer naj bi ga spolno nadlego-
vala. V tem primeru oseba, ki naj bi sprozila te obtozbe, sploh ni bila prisotna, niti ni po-
magalo, da sta to zanikala tako Husar kot njen poslanski kolega (Remeikis, 2018).

Hkrati pa se pojavlja tudi pricakovanje, da politicarke ne bodo prijavile nasilja, ker
velja, da ga morajo znati prenesti, Ce so se odlocile vstopiti v politiko (Krook, 2020). Tak-
Sna pri¢akovanja so hkrati odraz tolerance do nasilja in ga tudi spodbujajo ali krepijo. To-
leranca velja tudi do tako hudih grozenj kot so napovedi posilstva (politi¢ark ali njihovih
héera ali mater), umora ali pretepa (prav tam, str. 62). Se sploh pa veljatoleranca do sra-
motenja, ki se nanasa na videz, vedenje, gestikuliranje in vklju¢uje mizogine in seksisti-
¢ne oznake kot je 'kurba’ (Ze omenjeni slut-shaming).

Napadi na politicarke v Sloveniji

V Sloveniji se z izrazitej$im nasiljem nad politi¢arkami srec¢ujemo od leta 2005, torej od
Casa prve vlade Janeza Janse. Spomnimo naj na razvpiti primer pregleda mednozja iz leta
2005, ki ga je poslanec SDS Pavel Rupar predlagal tedanjima poslankama Majdi Sirca
(LDS) in Majdi Potrata (SD); in sicer je izjavil, da poslanki »izjavljata take ‘grdobije’ na ra-
¢un tistih, ki mislijo drugace, da bi jima 'odredil obvezni zakonski pregled mednozja, da bi

136



d

5-6/2023

ugotovil, katerega spola sploh sta’. Pavel Gantar (LDS) je od Ruparja zahteval opravicilo, v
nasprotnem primeru pa napovedal obstrukeijo. Predsedujoci seji Saso Pece (SNS) je dejal,
da ga zahtevki po opravicilu za vsako ceno pocasi zacenjajo dolgocasiti.« (Lovec, 2005).
Primer je sicer v tistem ¢asu povzrocil veliko javnih razprav, vendar je poslanec priblizno
leto kasneje odstopil zaradi povsem drugega razloga.

V zadnjih letih je sicer v parlamentu manj tako eksplicitno seksisti¢nih in mizoginih
napadov na poslanke, sramotenje kot sistem degradacij se je preselilo pretezno na druz-
bena omrezja, kjer se poslancem in podpornikom strank ni potrebo podrejati eticnim
standardom in pravilom, ki veljajo v parlamentu. To kaze na zavedanje o uc¢inkih seksisti-
¢nih napadov, zato jih prenesejo na teren, kjer je to legitimno. To se umesca v naras¢ajoci
desnicarski populizem in se koncipira kot pojem 'spletna neciviliziranos’t (online incivi-
lity, glej Waisbord, 2018), ker prebija vse meje demokrati¢nega delovanja. Waisbord
(2018) pravi, da desnicarski populizem lo¢nico med elito in ljudstvom postavi na dimenzi-
jah druzbenega polozaja, rase, narodnosti, pravnega statusa, veroizpovedi, geografske, iz-
obrazbene in/ali etni¢ne pripadnosti. K temu je vsekakor potrebno dodati Se spol.

Na druzbenih omrezjih napadalci lahko opravijo vse, ¢esar v zivem odnosu ne morejo,
ker Zelijo spodbuditi slabsalni odnos do tarce njihovih napadov. Tudi napadi na novoizvo-
ljene poslanke, ki so prevzele pomembne funkcije v vladi in v Drzavnem zboru, se dogajajo
pretezno na druzbenih omrezjih, ceprav gre za odzive na dogajanje v parlamentu in jih po-
gosto sprozijo ravno poslanci in poslanke. Tako smo bili kmalu po volitvah pri¢a mnozici
napadov na Ursko Klakocar Zupancic¢ (rdeci cevlji, tatoo, obleke, gestikuliranje, nac¢in go-
vora, smeh itd), Emilijo Stojmenovo Duh (slovenski jezik, namigovanja, da se ‘'nastavlja’
Golobu), Tanjo Fajon (spet Rupar o mednozju) in se vedno tudi na Alenko Bratusek (spo-
mini na ¢evlje in krilo s tigrastim potiskom, oznacevanje z ‘'mozaco’).

Skupna znacilnost teh napadov je predstavljanje zensk v politiki kot nekoga, ki se na
tem parketu ne znajde in nanj tudi ne sodi. Dvojna vez, ki jo lahko v teh primerih zaznamo,
je po eni strani zahteva, da morajo biti 'feminine’ (v tradicionalnem smislu lepe, negovane,
modne, uporabljajo make-up itd.), po drugi strani pa nevidne (v ozadju, usluzne, podporne
do moskih kolegov, se ne silijo v ospredje, ne govorijo s prevec odlo¢nim glasom, nimajo
svojega mnenja). Pri sramotilnih in ponizevalnih spletnih objavah gre v bistvu za discipli-
niranje in kaznovanje, ki naj bi te Zenske degradiralo do te mere, da biizgubile besedo in
vpliv v javnosti in jih hkrati prestrasilo, da si ne bi upale zastopati svoje mnenje. Seksuali-
ziranje je tudi degradiranje. Pogosto so zenske obtozene, da so neki polozaj pridobile s
seksom, ker ga s pametjo in sposobnostjo pa¢ ne morejo. Nevarnost tak$nih konstrukeij
politic¢ark je vecplastna, Skoduje tudi vsem zenskam, ker raje ne vstopijo v politiko, kot da
bi se izpostavile takim gonjam (UN Women, 2017).

Nevarnost spletnih besednih napadov je tudi v tem, da implicitno pozivajo k delova-
nju, kar je na sploh namen besednega nasilja (Leskosek, 2005). Seksualiziranje vodi v
spolno nasilje, pogosto spletne objave vkljucujejo besedo posilstvo ali nanj namigujejo.
Seabrook, Ward in Giaccardi (2019) pravijo, da bo ponavljajoca se izpostavljenost pogosto
prikazanim medijskim sporoc¢ilom priuporabnikih medijev spodbudila podobna prepri-
Canja in tudi Zeljo po delovanju, ki se bo zdela sprejemljiva. Spletni mediji v tem smislu za-

137



TEMA | Vesna Leskosek | Napadina zenske v politiki in novinarstvu

brisujejo mejo med normativnim okvirom (kaznovanje nasilja) in normami, ki se uvelja-
vljajo na spletu (legitimnost nasilja). Med spletnimi pozivi k napadu ali dejanskim napa-
dom torej obstaja vzro¢na povezava. Dober primer je napad na direktorico Instituta 8. ma-
rec Niko Kovag, ki jo predsednik stranke SDS Janez Jan$a sistemati¢no in konstantno
negativno izpostavlja na druzbenih omrezjih. Nika Kovac je politi¢na aktivistka, ki nima
neposredne politicne moci, izhajajoce iz funkcije, ima pa velik politi¢ni kapital. Institut
vodi politi¢ne kampanje, ki pogosto rezultirajo v zmagi glede izhodis, ki jih zastopajo. In-
Stitut in njegova direktorica so doziveli ve¢ neposrednih napadov, v katerih so grozili s
smrtjo njim ali njihovim bliznjim osebam, eden od napadov pa je bil tudi dejansko izve-
den. Ta primer kaze na to, da se napadi lahko stopnjujejo in iz besednega nasilja preidejo v
telesni napad. Evropski svet (b.d.) poudarja, da se nasilje lahko zac¢ne kot seksisti¢no nor-
¢evanje in se posamezna seksisti¢na dejanja morda zdijo benigna, vendar ustvarjajo
ozracje ustrahovanja, strahu in negotovost, kar vodi v sprejemanje nasilja nad Zenskami
in dekleti.

Napadi na novinarke

Napadina novinarke so predmet vec¢ raziskav in politi¢nih dokumentov mednarodnih or-
ganizacij. Kot pri politi¢arkah, se je tudi pri novinarkah okrepilo spletno nasilje ki ima na-
men, da

omalovazuje, ponizuje in sramoti, vzbuja strah, molk in umik, novinarke poklicno diskreditira, s
¢imer spodkopava odgovorno novinarstvo in zaupanje v dejstva, ter ovira njihovo aktivno sodelo-
vanje (skupaj z njithovimi viri, kolegi in obéinstvom) v javni razpravi. To pomeni napad na demo-
kratiéno razpravo in medijsko svobodo, ki vkljucuje pravico javnosti do dostopa do informacij, in
st ne sme privosciti, da bi se to normaliziralo ali toleriralo kot neizogiben vidik spletnega diskurza
ali sodobnega novinarstva, v katerega je vkljuceno obcéinstvo (Posetti idr., 2021: 6).

Posetti in soavtorice porocila o spletnem nasilju nad novinarkami, ki ga je narocil
UNESCO, poudarijo, da gre za zapleten pojav, ki je obi¢ajno skrbno nac¢rtovan. Pogosto
vkljucuje osebe, ki koordinirajo spletne objave, gre torej za orkestrirane akcije, ki se slej
ko prej preselijo z druzbenih omrezij v spletne ¢asopise in druge medije. Tudi groznje ali
drug nacin izrazanja nasilja se zlagoma $irijo od napadene novinarke na njeno druzino,
prijatelje in sodelavce. Napadi se lahko za¢nejo kot zelo seksualizirano nadlegovanje s
sms sporocili ali kot opolzki video posnetki, ki se gostijo skozi ves dan in ¢ez daljse caso-
vno obdobje. Namen teh napadov je iz¢rpati novinarko, da ne bi ve¢ prepoznala realnosti
in bi zacela dvomiti vase. V porocilu tudi izpostavijo, da tako nasilje lahko vodi v direktne
napade, posilstva in umore. Povodi, ki so botrovali nasilju, so najpogosteje povezani s po-
roc¢anjem o temah, ki se ticejo spola (49 %), politike in volitev (44 %) ter ¢lovekovih pravic

138



d

5-6/2023

in socialne politike (31 %). Najpogosteje identificirani povzrocitelji pa so visoko prepo-
znavni politi¢ni voditelji (Posetti idr., 2021: 13).

Sreberny (2014) navaja vrsto primerov posilstev novinark, med katerimi je brutalno
posilstvo dozivela kolumbijska novinarka Jineth Bedoya, ki je leta 2000 porocala o desnih
parlamentarnih strankah. Med delom na terenu so jo ugrabili, zvezali, pretepli in mnozi-
¢no posilili. O tem je porocala Sele devet let po dogodku, toliko ¢asa je zbirala pogum spre-
govoriti. Podobnih izkus$enj je vec, pokazejo pa, da posilstva in fizi¢ni napadi niso naklju-
¢ni, ¢eprav dajejo tak videz. O dobro organiziranih napadih so porocale tudi druge
novinarke, med njimi dobitnice prestiznih novinarskih nagrad. Khadia Ismayilova iz
Azerbajdzana je leta 2012 porocala o korupciji vlade, kmalu za tem je dobila posto z grozil-
nim pismom in fotografijami, ki so bile posnete s skrito kamero v njenem stanovanju (Sre-
berny 2014: 36). Podobno nasilje nad novinarkami se dogaja povsod po svetu, tudi v Ev-
ropi, da ne bi zaradi navedenih primerov tega pripisali macisti¢nim kulturam globalnega
Vzhoda ali Juga. Primeri iz Evrope kazejo, da ni ni¢ manj patriarhalna, seksisti¢na in mi-
zogina, kar dokazuje tudi polozaj novinark v Sloveniji.

Napadi na novinarke v Sloveniji

Nedvomno najbolj razvpit primer nasilnega napada na novinarke v Sloveniji je spletna ob-
java predsednika stranke SDS Janeza Janse o prostitutkah, ki je bil usmerjen na novinarki
Evgenijo Carl in Mojco Setinc Pasek. Sicer se je njegova objava z dne 21. marca 2016 gla-
sila: »na neki FB strani javne hise ponujajo poceni usluge odsluzenih prostitutk Evgenije
Cin Mojce PS.Enoza30€in drugo za 35€.« (JJ Twitter). Besedo prostitutka je kasneje
pretvoril v besedo prestitutka, ki je skovanka tujke press in prostitutke, kar lahko preve-
demo v 'novinarsko kurbo’, ¢e uporabimo koncept slut-shaminga. Tej spletni objavi je sle-
dila tudi vrsta ponizevalnih izjav predvsem strankarskih satelitov (podpornikov stranke),
med katerimi so bili tudi novinarji. Vrhovno sodisce je v sodbi z dne 6. februar 2020
(Vrhovno sodisée RS 2020) v sklepni razlagi postavilo normo razumevanja te objave na
druzbenem omrezju Twitter. Izenacilo ga je z javno kritiko delovanja medijev ter navedlo,
da se morajo novinarke, ki so na javnih funkecijah, nauciti sprejemati tovrstne kritike, ker
te sodijo v pravico javnosti do obvescenost. Sprejeti morajo »pricakovanja o visjem tole-
ranc¢nem pragu, takem, kot se pricakuje od nosilcev pomembnih javnih funkeij.« Nada-
ljuje, da mora sodiSce zavarovati ustavne pravice posameznikov pred zlorabami svobode
izrazanja, da pa se s tem ne sme omejevati demokrati¢ne razprave. Ker je imel tvit moc¢no
politi¢no sporocilo in je problematiziral kontekst, v katerem je bil izre¢en in zaradi druz-
benega polozaja novinark, se je sodisce odlocilo, dati prednost »razsvetljenskemu nacelu,
da samo svobodna razprava o pomembnih druzbenih temah omogoca priblizevanje res-
nici.« (prav tam, odstavek 39). Ce ta sklep apliciramo na predmet te toZbe, to jenaze ome-

139



TEMA | Vesna Leskosek | Napadina zenske v politiki in novinarstvu

njeni tvit, potem lahko naredimo naslednji zakljucek: slo je za kritiko, ki je v javhem inte-
resu, kar izhaja iz razsvetljenskega nacela svobode govora, ki omogoc¢a spoznanje resnice,
to je, da so novinarke prostitutke. Novinarke pa se morajo na to navaditi, saj so javne
osebe. To, da so prostitutke, je torej resnica, javnost paima to resnico pravico izvedeti in o
njej razpravljati. S tem je Vrhovno sodisc¢e legaliziralo besedno nasilje in ga tudi normali-
ziralo. Namre¢, pri nasilju je znacilno, da povzrocitelji nasilja opravicujejo svoje dejanje
tako, da odgovornost zanj prenesejo na zrtev, kar se dogaja tudi pri spolnih napadih in te-
lesnem nasilju. Redko se zgodi, da bi povzrocitelji nasilja odgovornost pripisali sebi, Ce-
prav so se ravno oni odlo¢ili to nasilje uporabiti oz. izvesti.

V obseznem porocilu z naslovom Spremljanje napadov na novinarje: Od fiziénega na-
silja, grozenj in sramotenja do spletnega nadlegovanja in sistemskih pritiskov, ki ga je iz-
dalo Drustvo novinarjev Slovenije (Stare, 2020), je navedena vrsta grozenyj, ki jih preje-
majo razli¢ne novinarke predvsem v povezavi s kriticnim pisanjem o drzavni ali lokalni
politiki, vec¢ina napadalcev pa je ob¢anov, ki se identificirajo z osebami iz politike, ki so
obravnavane v teh kriti¢nih ¢lankih. Avtorica porocila ugotavlja, da obstaja nesorazmerje
med tezo dejanj (tudi fizicnih napadov, poskusov umora ali grozenj s posilstvom ali umo-
rom) in izrec¢enimi kaznimi, ki so ve¢inoma blage, kar je lahko tudi posledica blazje kvali-
fikacije dejanja. Na primer, napad na Mojco Dumancic in snemalca, ko se je vanju zaletel
obcan z avtomobilom, je bil okvalificiran kot groznja in ne kot poskus uboja. Policija je
verbalni in fizi¢ni napad na novinarko Nino Ambroz obravnavala kot krsenje javnega reda
in miru. Velikokrat pa policija sploh ne za¢ne kazenskega pregona, kar je lahko tudi posle-
dica mnenja Vrhovnega sodis¢a, da morajo novinarke znati prenesti blatenje in zalitve, ki
se lahko prenese tudi na telesne napade.

Zakljucek

Nasilje nad zenskami v politiki in novinarstvu pokaze na nekatere znacilnosti, ki se lo¢ijo
od nasilja nad moskimi v teh poklicih. Nasilje nad Zenskami je usmerjeno na njihov spol,
je sesksualizirano in mizogino. Degradacije se nanasajo predvsem na seksualnost, videz in
vedenje, najpogosteje tarce napadov primerjajo s prostitucijo in utrjujejo tradicionalne
domneve, da zenske lahko do polozaja pridejo le s prodajanjem svojega telesa. To je hkrati
tudi precej uc¢inkovito orozje ponizevanja, ki zenskam odvzame kredibilnost javnega delo-
vanja, plaz se namrec¢ usuje, ko ga sprozijo nosilci politi¢ne moci.

Sistemi discipliniranja v ve¢ji meri, kot je to znacilno pri moskih, vkljuéujejo resne
napade, kot so posilstva in pretepanje. Temu so Se posebno izpostavljene novinarke. Zgo-
raj opisani primeri tudi kazejo, da so napadi redkeje slucaji, obicajno so skrbno nac¢rtovani
in koordinirani in vkljucujejo kombinacijo ve¢ nac¢inov preganjanja. Lahko se za¢nejo kot
spletno nasilje, nadaljujejo pa se kot zasledovanje, vdori v stanovanja, vzpostavitev si-

140



d

5-6/2023

stema sledenja in na koncu kot fizi¢ni napadi. Primeri tudi kazejo, da so taki sistemi lahko
ucinkoviti, ker ne obstaja sistem zascite. Slovenska sodna praksa pokaze, da je ena od
glavnih ovir legitimnost taksnega nasilja. Prepric¢anje, da je nasilje potrebno prenesti, ker
je del javne funkcije, je skrajno problematic¢no in nevarno, saj legitimira vsakrsno nasilje
nad zenskami, tudi tisto, ki se izvaja v zasebnosti. Dodatno se nasilje nad novinarkami ra-
zume kot pogoj demokratic¢nosti, saj je svoboda govora pomembnejsSa od varnosti in za-
Scite. To lahko ima ucinek snezne kepe, ker postavlja normo legitimnega javnega ravna-
nja. Videli pa smo, da je meja med besednim nasiljem in direktnimi napadi zelo tanka,
ljudje se pocutijo nagovorjeni, da nekaj storijo, da zavarujejo svojega vodjo, s katerim se
istovetijo in mu verjamejo.

Korelacija med nestrpnostjo in nasiljem je prepoznana v primerih islamisti¢nih na-
padov po svetu. Kuipers, Nellis in Weaver (2021) ugotavljajo, da se religiozna nestrpnost
normalizira, ko islamisti zmagajo na volitvah, ker vladajo¢i politiki povedo, kak$na prepri-
¢anja in vedenja so druzbeno dovoljena ali celo zazelena. Tako se povecuje zelja po delova-
nju, ki je skladno s prepricanjem. S tem se verjetno strinja vecina, ker je mnenje o tem, da
je islam nevarna religija, splo$no sprejeto. Vendar ta ve¢ina ni sposobna modela delovanja
prenesti na druga podroc¢ja. V naSem primeru na podrocje nasilja nad novinarkami in po-
liticarkami. Pokazali smo, da ima politi¢no ustvarjena nestrpnost proti njim povsem enak
ucinek, vendar obstajajo sistemske ovire, ki to spoznanje onemogocajo.

Literatura

Bateson, Gregory, Jackson, D. Don., Haley, Jay in Weakland, John: Toward a theory of schizophrenia. Be-
havioral Science, 4/1956, 251-264.

BBC: Angela Rayner: MPs hit back over claims of ‘Basic Instinct’tactics to distract PM, 2022. Privzeto 4. 4.
2023 s https://www.bbc.com/news/uk-politics-61208037

Blake, Aaron: What Trump said before his supporters stormed the Capitol, annotated. The Washington
post, 11. jan. 2021. Privzeto 25. 3. 2023 s https://www.washingtonpost.com/politics/interactive/2021/an-
notated-trump-speech-jan-6-capitol/

Council of Europe: Sexism; See it; Name it; Stop it. Privzeto 4. 4. 2023 s https://human-rights-
channel.coe.int/stop-sexism-en.html

Holm, Malin: Violence against women in politic: emerging perspectives, new challenges. European Journal
of Gender and Politics, 2/2020, 295-297.

iKnowPolitics: Violence against women in politics. 2016. Privzeto 2. 4.2023 s
https://iknowpolitics.org/sites/default/files/vawip_cr_0.pdf

Krook, Mona Lena (2020). Violence against women in politics. Ur. Marian Sawer, Fiona Jenkins in Karen
Dawning, How gender can transform social sciences: Inovation and imact, 2020. 57-64.

Kuipers, Nicholas, Nellis, Gareth, in Weaver, Michael: Does electing extremist parties increase violence
and intolerance? British journal of poltitical science, 3/2021, 1340-1347.

Jamieson Hall, Kathleen: Beyond the double bind: Women and leadership. New York: Oxford University
Press, 1995.

141



TEMA | Vesna Leskosek | Napadi na zenske v politiki in novinarstvu

Leskosek, Vesna: Sovrazni govor kot dejanje nasilja. Ur. Vesna Leskos$ek, Mi in oni: Nestrpnost na
Slovenskem. Ljubljana: Mirovni institut, Varuh ¢lovekovih pravic, 2005. 81-96.

Lovec, Suzana: Rupar bi odredil pregled mednozja. Dnevnik, 18. junij, 2005. Privzeto 3. 4. 2023 s
https://www.dnevnik.si/130117

Novice svet 24: Sramotno blatenje slovenke leta, 2021. Privzeto 4. 4. 2023 s https://novice.svet24.si/cla-
nek/novice/slovenija/620bc9e245bac/sramotno-blatenje-slovenke-leta

Posetti, Julija, Nabeelah, Shabeer, Maynard, Diana, Bontcheva Kalina in Aboulez Nermine: The Chilling:
A global study of online violence against women journalists Washington DC: International Center for
Journalists in Unesco, 2022. Privzeto 28. 3. 2023 s https://en.unesco.org/sites/default/files/the-
chilling.pdf

Remeikis, Amy: Emma Husar sexual harassment allegations not supported’ investigation finds. The
Guardian, 10. avgust, 2018. Privzeto 4. 4. 2023 s https://www.theguardian.com/australia-
news/2018/aug/10/emma-husar-investigation-finds-sexual-harassment-allegations-not-supported

Seabrook, Rita C., Ward, Monique L., in Giaccardi, Sorraya: Less Than Human? Media Use, Objectification
of Women, and Men’s Acceptance of Sexual Aggression. Psychology of Violence, 5/2019, 336-345.

Seiter, John S., in Gass, Robert H.: Aggressive Communication in Political Contexts. Ur. Theodore A. Avt-
gisin Andrew S. Rancer, Arguments, Aggression, and Conflict: New Directions in Theory and Research.
New York: Routledge. 2010. 217-240.

Sreberny, Annabele: Violence against women journalists. Ur. Aimée Vega Montiel, Medai in Gender; A
Sholarly Agenda for the Global Alliance on Media and Gender. Pariz: United Nations Educational, Scien-
tific and Cultural Organization, 2014. 35-39.

Stare, épela; Spremljanje napadov na novinarje: Od fizicnega nasilja, grozenj in sramotenja do spletnega
nadlegovanja in sistemskih pritiskov. Ljubljana: Drustvo novinarjev Slovenije, 2020. Privzeto 26. 3. 2023 s
https://novinar.com/wp-content/uploads/2021/01/Zakljucno-porocilo_Spremljanje_napadov2.pdf
Twitter profil JJ. Privzeto 6. 4. 2023 s https://twitter.com/JJansaSDS/status/711986552113647620

UN Women, UNDP: Preventing violence against women in election, 2017. Privzeto 2. 4. 2023 s
https://www.unwomen.org/sites/default/files/Headquarters/Attachments/Sections/Library/Publica-
tions/2017/Preventing-VAW-in-elections-en.PDF

Vrhovno sodisce Republike Slovenije: Sodba vimenu ljudstva Stevilka IT ips 75/2019. Privzeto 6. 4. 2023 s
https://vega.siol.net/media/files/2020-18/sodba-jansa-pasek-gdpr.pdf

Waisbord, Silvio: The elective affinity between post-truth communication and populist politics, Communi-
cation Research and Practice, 1/2018,17-34.

142



d

5-6/2023

Povzetek

Clanek se osredotoda na nestrpnost, ki je uperjena proti zenskam v politiki in novi-
narstvu in se tako v svetu kot v Sloveniji pojavlja ze desetletja, Se zlasti pa se krepi na sple-
tnih omrezjih. Pojavlja se v obliki besednih napadov, ki pa lahko vodijo v telesno nasilje,
spolno nadlegovanje in tudi posilstva. Razli¢cne mednarodne organizacije opozarjajo, da
netenje nestrpnosti na spletu lahko vodi v dejavno nasilje. Med obema pojavoma, torej
med besednim nasiljem in konkretnimi napadi obstaja vzro¢na povezava. Ponavljajoca se
izpostavljenost pogosto prikazanim medijskim sporoc¢ilom bo pri uporabnikih medijev
spodbudila podobna prepricanja in tudi zeljo po delovanju, ki se bo zdela sprejemljiva. Be-
sedno nasilje proti zenskam v politiki in v novinarstvu se tudi lo¢i od nasilja nad moskimi.
Najpogosteje je uperjeno v spol in je mizogino. Gre za sramotenje in degradiranje, ki ima
namen po eni strani zastrasevati zenske in po drugi zmanjsevati pomen njihovega delova-
nja, saj jih razvrednoti. Raziskave tudi kazejo, da je takSno delovanje pogosto skrbno orga-
nizirano in koordinirano, njegov namen pa je spodbuditi dejansko nasilje.

Kljuéne besede
seksizem, mizoginija, nasilje, politi¢arke, novinarke, druzbena omrezja

Summary

This article focuses on the intolerance against women in politics and journalism
which has been occurring for decades both in Slovenia and abroad, and is growing
especially in online social networks. It takes the form of verbal attacks, which can lead to
physical violence, sexual harassment and even rape. Various international organizations
have warned that the incitement of intolerance online can lead to active violence. There is
a causal link between the two, i.e. between verbal violence and physical attacks. Repeated
exposure to frequently displayed media messages will encourage similar beliefs in media
users, as well as a desire to act in ways that will be seen as acceptable. Verbal violence
against women in politics and journalism is also distinct from violence against men. Itis
most often gendered and misogynistic. It is shaming and degrading, intended, on the one
hand, to intimidate women and, on the other, to diminish the importance of their agency
by dumbing them down. Research also shows that such action is often carefully organized
and coordinated, and intended to promote actual violence.

Key words
sexism, misogyny, violence, women politicians, women journalists, social networks

143



STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Strpnost kot sestavni
del solidarnosti:
primer socialisticne
Jugoslavije*

Nina Znidarsic in Jernej Kaluza

Prispevek se ukvarja z razumevanjem in razlago strpnosti v solidarnosti na pri-
meru vsakdanjega zivljenja v socialisti¢ni Jugoslaviji. Z vpeljavo koncepta socia-
listicna solidarnost poskusa razmisliti o strpnih in solidarnih principih v okviru
jugoslovanskega socialisticnega projekta, ki je identitetne razlike izravnaval tudi
z rabo izraza ‘bratstvo in enotnost’ vse do pri¢etka ocitnega razpadanja federa-

cije.

* Ta ¢lanek je deloma nastal v okviru projekta Vloga komunikacijskih neenakosti v dezintegraciji ve¢nacionalne
druzbe ((vodja dr. Igor Vobié, $ifra projekta: JP-1793, ARRS).

144



d

5-6/2023

Uvodna misel

V prispevku se na primeru socialisti¢ne Jugoslavije lotevava premisljevanja o vklju¢enosti
strpnosti in solidarnosti v socialisti¢ne projekte, vizije in revolucije. Pojma strpnost in so-
lidarnost se zdita na prvi pogled sorodna, raziskava in analiza pa razkrivata, da med njima
obstajajo implicitne vsebinske razlike in razhajanja, ki jih tu interpretirava usklajeno z ra-
zli¢nimi politi¢nimi modeli, tradicijami, projekti in normami, ki med drugim tudi poudar-
jajo razli¢ne nacine clovekovega delovanja, njegovo intencionalnost, emancipacijo in
ustvarjanje politi¢ne skupnosti. Cetudi se nam zdi, da oba pojma zvenita podobno, izhajata
iz povsem razli¢nih miselnih tradicij: novoveski koncept strpnosti, ki izhaja iz anti¢nih in
srednjeveskih poskusov utemeljitve sobivanja razlicnih religij, se navezuje na razvoj libe-
ralne politi¢ne misli, medtem ko je koncept solidarnosti blizje evropski tradiciji francoske
revolucije in razvoju socialisti¢nih, komunitaristi¢nih ter delavskih gibanj 19. stoletja. So-
lidarnost pogosto naznacuje aktivno naklonjenost do podobnega (do oseb iste narodnosti,
religije ali pozicije v ekonomskem in politicnem procesu), medtem ko strpnost pogosto po-
meni pasivno sprejemanje drugacnosti (drugih religij, kultur, narodnosti itd.).

Tako postavljava trditev, ki jo bova v prispevku normativno (kako naj bi bilo) in empi-
ri¢no, (kako je bilo oziroma kako se ljudje spominjajo, da je bilo) razlagala, da je etika strp-
nosti obi¢ajno vpisana v liberalne politi¢ne projekte, medtem ko je etika solidarnosti, ki
tudi sicer implicira strpnost do drugega in drugacnega, sestavni del socialisti¢nih politi-
¢nih projektov: druzba, urejena po socialistiénih imperativih, ima vpisan solidarnostni
princip.

Pojma strpnost in solidarnost oznacujeva za vrednotna pojma, saj kazeta na vrednote
v formiranju medcloveskih vezi, na nac¢in vstopanja v medcloveske odnose in sicer na ka-
rakteristike medcloveskega odnosa v izbrani politi¢ni skupnosti. Pojma sta izmuzljiva,
kompleksna, arbitrarna in vec¢plastna, zatorej ju tezko zapakiramo v enoznacno, pozitivno
opredelitev ali definicijo. Sta zgodovinsko in politi¢noteoretsko variabilna in kazeta po
eni strani na vkljucenost posameznikov v skupnost, kako se skupnost z vrednotama strp-
nosti in solidarnosti oblikuje, in ne nazadnje, kaksni sta esenca in vsebina relacij ter odno-
sov med posamiénimi akterji/individuumi v politi¢ni skupnosti oziroma druzbi.

Razmisljanje o pojmih, ki se tvorijo na ravni etike, politi¢ne filozofije in politi¢ne teo-
rije — kamor pojma strpnost in solidarnost tudi uvrsc¢ava -, in zadevajo ¢loveske zadeve,
obenem pa nudijo moznost misljenja na ravni njihove zgodovinske epistemologije in epi-
stemoloske usklajenosti z izbrano politi¢no tradicijo,! nam omogoca prepletanje zgodo-
vinsko-pojmovne metode in analize (Koselleck 1999, 103 -123; Duso 2021) s kronozofskim
(Pomian 2010, 13) vstopanjem v zgodovinski ¢as, njegovo formo politi¢ne skupnosti in
tkanja medcloveskih vezi v smislu politi¢nega prijateljstva. Tak$na drza odraza mikro zgo-
dovinski vstop v ¢as, saj se ne zapletamo v (velike) zgodovinske dogodke, njihovo pozitiv-

1 Intelektualna zgodovina in zgodovina idej.

145



TEMA | Nina Znidarsicin Jernej Kaluza | Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialisti¢ne Jugoslavije

nost in nasebnostno branje, temvec se naslanjamo na razumevanje ¢asa skozi ¢lovesko
perspektivo in predpostavko, da pretekli ¢as in politi¢no skupnost ustvarjajo ljudje (Bloch
1996; Carr 2008), pri cemer se v njihovem delovanju izrazajo tudi vec¢je, makro politi¢ne
in druzbene vizije ¢asa in sicers$nji druzbeno-politi¢ni procesi ter prelomi. Oklepanje zgo-
dovinskega Casa z eti¢nimi in politi¢nofilozofskimi pojmi ne nazadnje nudi moznost razi-
skovanja politi¢ne skupnosti s pomocjo razumevanja karakteristik in form vzpostavljanja
medd&loveskih vezi, pa tudi intencionalnost politi¢nega delovanja v izbrani druzbi. Clove-
sko delovanje, ki je zaobjeto z izbrano politi¢no idejo in njeno zgodovinskostjo, lahko po-
enoteno imenujemo mentalne sheme zgodovinskega ¢asa in prostora (Le Goff 2001).
Proucevanje mentalitet in nacinov delovanj ¢loveka in njegovega vstopa v skupni prostor
pa po nujnosti zahteva vednostno eklekticen pristop: preplet zgodovine s politi¢no teorijo,
sociologijo, antropologijo, socialno filozofijo ... (prav tam).

Z vrednotnimi pojmi in poskusom njihovega zgodovinjenja s pomocjo izbranih politi-
¢nih idej in ideologij opredeljujemo pretekli ¢as tako, da mu pripiSemo trajnost v njegovi
eti¢ni preseznosti in predpostavljamo mogoce na ravni medcloveskega sveta in njegovih
vrednot. Ko razmisljamo o preteklosti, njegovi etiki in ureditvi intersubjektivnosti, obe-
nem kronozofsko razmisljamo o prihodnosti, in sicer, kaj dobrega se lahko nauc¢imo za da-
nasnji jutriin kaksne alternative v ¢loveskem delovanju lahko vendarle posvojimo v
imenu stremljenja k skupnemu dobremu.

Prispevek se v prvem delu osredotoc¢a na normativno, najstveno, eksplikacijo solidar-
nosti v socialisti¢nih projektih, pri ¢emer posebno pozornost nameniva polpretekli jugo-
slovanski socialisti¢ni dedis¢ini in razmisleku o vsebnosti strpnosti v socialisti¢ni soli-
darnosti. V drugem delu pa z analizo poglobljenih polstrukturiranih intervjujev s
starejSimi osebami, ki so retrospektivno razmisljale o vsakdanjem zivljenju v socialisti¢ni
Jugoslaviji, empiri¢no prikazeva udejanjenost normativne eksplikacije pojma socialisti-
¢na solidarnost v prakso oziroma njihov solidarnostni in strpen obc¢utek, s katerim so
oblikovali, tvorili in vstopali v med¢loveske odnose v nekdanji drzavi in federaciji, vse do
pricetka njenega ocitnega razpadanja v drugi polovici osemdesetih let.

Socialisti¢cna solidarnost in politiéno delovanje
v socialisticnih projektih

Liberalni politi¢ni projekti so utemeljeni na svobodi posameznika, privatni lastnini in
medcloveski razliki v smislu pluralizma ljudi, kulturne in identitetne razlike: razlicnost je
tako prepoznana v razlicnih ¢loveskih aspektih, in sicer glede na spol in spolno usmerje-
nost, raso, starost, etnijo in nacionalnost, versko izpoved (religija kot institucija), politi-
¢no stalisce ipd. V projekt je vpisana politicna ter druzbena neenakost in paradigma, da se
medcloveska razlika uposteva in ureja pravno ter zakonsko prav z uvedbo pojma enako-

146



d

5-6/2023

pravnost. Svoboda in emancipacija posameznika se tako udejanja s principom spostova-
nja drugega in drugacnega (liberalna demokracija), kar z drugimi besedami lahko imenu-
jemo tudi princip etike strpnosti: strpno delovanje ¢loveka do socloveka.

Pojem strpnost vsebuje predpostavko, da medcloveske razlike lahko ustvarijo nape-
tosti in konflikte, ki so lahko razresljivi samo z upostevanjem medcloveske razlike, tudi
pri formiranju in vstopanju v medcloveske odnose in sicersnji intersubjektivni svet. Dru-
zba, ki se tke skozi predpostavko o apriorni ¢loveski neenakosti, ne pa tudi neenakoprav-
nosti, potrebuje vezivo strpnosti, da se emancipatorni potencial posameznika in njegova
svobodna volja, obenem pa tudi njegova zasebnost, lahko v polni meri uresnic¢ujeta. Indi-
vidualisti¢no koncipiranje pojma strpnost — strpnost posameznika do drugega posamez-
nika - pa prezre skupnostni moment in ustvarjanje kolektivnega obcutka, ki se odraza
prav v pojmu solidarnost. Pojem solidarnost, ki je sicer v pomenskem preseku o sprejema-
nju drugacnosti s strpnostjo, v svoji komunitaristi¢ni vsebinski podstati ustreza sociali-
sti¢nim projektom, revolucijam in vizijam, ki zadevajo politi¢no in druzbeno delovanje
skozinacelo kolektivne enakosti in ideala brezrazredne druzbene ureditve.

Richard Schmitt (2016) izraz solidarnost tesno prepleta z levicarskimi/socialisti-
¢nimi gibanji in Marxovo pretenzijo po sloznosti in pripadnosti delavcev v skupnem, ra-
zrednem boju, ki v zadnji instanci pomeni tudi izvrSitev druzbene emancipacije ¢cloveka.
Schmitt vpeljuje ‘poseben’ pojem socialisti¢na solidarnost, ki se prav zaradi pridevniske
dolocenosti ‘socialisticna’ razlikuje od drugih interpretacij, vrst in teorij solidarnosti,® ki v
svoji razlagi sicer vsebujejo element, skupen socialisti¢ni solidarnosti, tj., daljudi veze v
izbrani politi¢ni skupnosti prav solidarnostni princip, ki zadeva na primer podobno bra-
nje in razvozlavanje druzbenih kodov, skupno zgodovino, kulturno dolo¢enost, skupne ri-
tuale, jezik, vrednote ipd. TakSen skupnostni moment tvori tudi kolektivni spomin na pol-
pretekli ¢as in predstavlja intersubjektivno vezivo.

Socialisti¢na solidarnost je tako posebna vrsta solidarnosti, ki izhaja iz iste podstati,
kot je to pri drugih tipih solidarnosti, vendar prav njena vkljucenost v socialisti¢no politi-
¢no idejo in vizijo socialisticne demokracije pomeni, da uposteva politicne imperative, ki
zaznamujejo socialisticne projekte, pretenzije po njihovi udejanjenosti in vzgoji/formira-
njunovega cloveka. Socialisti¢na solidarnost vkljucuje razliko, ki je vpisana v pojem ena-
kosti, poenotenosti v skupen cilj in zmoznost politicnega delovanja posameznika kot ak-
terja, ki materialni svet, ki ga obdaja, lahko prav zlastno akecijo in angazmajem spreminja
nabolje - predvsem z vizijo dobrega in sre¢nega zivljenja vseh - in ne da zunanji svet osta-
jataksen, kot je, torej staticen (Margolis 1992). V socialisti¢no solidarnost je vkljucena al-
ternativa in opozicija razredni druzbi in eksploataciji (kritika kapitalizma) in zahteva po
sloznosti, pripadnosti, politicnem delovanju in kolektivni zavesti. Slede¢ tovrstni koncep-
tualizaciji je sprememba in preobrazba mozna le takrat, ko je prebujen skupnostni ¢ut.

Solidarnost, ki je vpisana v socialisti¢ni projekt, tezko razumemo pasivno, kot pre-
prosto tisto, kar veze ljudi v izbrani politi¢ni skupnosti v obcutek skupnostnega in skupne

2  Razlagadrugih teorij in tipov solidarnosti npr. v Schmitt (2012, 2015) in Struhl (2012).

147



TEMA | Nina Znidarsicin Jernej Kaluza | Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialisti¢ne Jugoslavije

dedisc¢ine, ampak kot aktivno politi¢no delovanje, angaziranost, ki jo je zmozen ¢lovek
udejanjati z namenom vzajemnega dobrega (reciproc¢nost), ki pa ze vsebuje in implicira
moment kolektivnega, visjega dobrega (Steger 1994). Solidarnost je torej v tem primeru
izravnana in prepletena s pojmi enakost, politi¢na vkljucenost, politi¢ni razvoj v smislu
dejanske in normativne gradnje skupnega sveta, brezrazrednost in materialna pravi¢nost
(druzbena lastnina) (Zukin 2008), zatorej se solidarnostni potencial kaze predvsem v ti-
stih trenutkih, ko se izbrana manjsa ali ve¢ja politi¢na skupnost — na primer gradnja po-
vojne socialisti¢ne Jugoslavije - Sele na novo oblikuje in konstituira, tudi skladno s politi-
¢no idejo in ideologijo, ki ji sledi. V primeru socialisti¢cne Jugoslavije pa je v takratnih
programskih in angaziranih besedilih prisotna tudi namera po nenehnem revolucionira-
nju in reformiranju, v katerem politi¢no participirajo vsi ¢lani politicne skupnosti in v ka-
terije implicirana ideja, da je treba svet, ki bo v vsej polnosti izvrseval druzbeno emanci-
pacijo ¢loveka, Sele zgraditi.

Princip, po katerem deluje socialisti¢na solidarnost, je princip politicnega prijatelj-
stva (Jang 2018; Aristotel 20022, 2010), ki se tvori med ljudmi, drzavljani politi¢ne skup-
nosti, pri ¢emer je v ospredju skupnostna in utilitaristi¢na perspektiva dobrega zivljenja
vseh, dobrega skupnega bivanja, ki se kaze lahko kot skupen politi¢ni projekt, cetudi se
ljudje med seboj ne poznajo ali pa med njimi obstaja (identitetna) razlika, pri cemer jim je
v preseku njihovega delovanja in vzgiba dana politicna enakost, zmoznost delovanja in
raba govora. Pri tem se niti ne poraja potreba po obravnavi razlike, saj vpisana politi¢na
enakost pomeni zgodovinsko klasi¢no predpostavko, da so vsiljudje zmozni politicnega
delovanja in rabe govora. Tisto, kar veze druzbo, formirano z enakostjo in idealom brezra-
zredne druzbe, v kateri je odsotna eksploatacija drugega socloveka za privatno dobro po-
sameznika, je ravno solidarnost in vzajemnost, ki je vtkana v ¢loveske odnose zaradi vis-
jega cilja: naj ne bo dobro le enemu ¢loveku, temve¢ celotnemu kolektivu, celotni
skupnosti, druzbi.

Socialisti¢cna solidarnost vtemeljih in
emancipatorni viziji jugoslovanskega
samoupravnega socializma

Emancipacija ¢loveka se v Marxovi teoriji in marksisti¢ni vednosti uresnicuje v procesu
podruzabljanja (Marx 1969, 180): emancipacija ¢loveka naj bi bila izvrsena, ko bov
ospredju druzbeno in ne bo potrebe po politicnem urejanju cloveskih zadev, ko bo posa-
meznik upravljal s samim seboj, upravljal in razporejal z druzbenimi/ekonomskimi si-

8  Osmaknjiga Nikomahove etike.

148



d

5-6/2023

lami, bo torej samoupravljavec, in ko bo tvoril odnose na nac¢in vzajemnosti, recipro¢nosti
na podlagi odsotnosti prisile in eksploatacije. Socialisti¢ne revolucije, ki temeljijo na
marksisti¢ni vednosti in kamor uvrséamo tudi jugoslovansko revolucijo’ (Kirn 2017),
predstavljajo vimesno stopnjo, ko naj bi se angazirano in politi¢no udejanjal razredni boj,
in sicer tako, da bi delavci prevzeli in imeli oblast. Socialisticna Jugoslavija je z uvedbo sa-
moupravljanja (v zacetku petdesetih let), ideje zdruzenega dela (v sedemdesetih letih) in
sicer$njim formiranjem samoupravnega socializma skusala uresnicevati emancipacijo v
obliki podruzabljanja, in sicer tako, da bi bila implementacija samoupravljanja dobe-
sedna: ¢lovek naj bi upravljal s samim seboj, izrazal stalisce - t. i. pluralizem samouprav-
nih interesov — in deloval, ob tem pa naj bi samostojno, a skupnostno upravljal z druzbe-
nimi oziroma ekonomskimi silami. Edvard Kardelj takole zapisuje (1977, 104):*

»Kajti ob klasiénih svoboséinah in pravicah socialisticna samoupravna demokracija vzpostavlja
in zagotavlja predvsem svobodo ¢loveka, da v najvecji mozni meri sam — v pogojih in odnosih vza-
Jjemne odvisnosti, medsebojne demokraticne odgovornosti, solidarnosti® in enakopravnosti z dru-
gimi ljudmi — upravlja svoje interese, kar v bistvu tudi je resnicna clovekova svoboda.«

Izpostavljen programski zapis vsebuje elemente socialisti¢ne solidarnosti - in sicer
da ob odgovornosti do soc¢loveka, ki se kaze v principu vzajemnosti, soodvisnosti, recipro-
¢nosti in solidarnosti, poteka emancipacija ¢loveka v vlogi upravljaveca s samim seboj, ki
uposteva skupnostno in politi¢no enakost so¢loveka (tudi v Fischbach 2019). Solidarno-
stna vzajemnost, ki se ustvarja v navedenih pogojih, naj bi potekala sinhrono z razvija-
njem samoupravnega socializma in torej predstavlja SirSo politi¢no in komunitaristi¢no
akeijo. S solidarnostnim principom, ki je vpisan v jugoslovanski socialisti¢ni projekt, se je
ustvarjal mehanizem, kako naj biljudje bivali skupaj, bili slozni, sodelovali in prebujali al-
truisti¢ni ¢ut v zameno za to, da bi se uresnicevale visje politi¢ne vizije in cilji. Solidar-
nost je v socialisti¢nem projektu vendarle podrejena druzbenim in politi¢nim ciljem; njen
vzgib ni esencialno altruisticen, ampak kaze na pogojenost ¢loveskega delovanja in skup-
nosti v druzbeno-politi¢nem sistemu, v katerem ideoloski aparati delujejo v smeri sociali-
sti¢ne alternative.

V primeru socialisti¢ne Jugoslavije ne gre zgolj za to, da se s socialisti¢no solidar-
nostjo skusa vzpostavljati kolektivne vezi na ravni zamejene politi¢ne skupnosti (npr. av-
tonomne socialisti¢ne republike), temvec¢ tudi na ravni federacije, ki zdruzuje ve¢ nacio-
nalnih identitet. Socialisti¢na solidarnost vsebuje tako tudi elemente strpnosti do
razli¢nosti, ki je ze vpisana v samoupravni socialisti¢ni program tako, da je politi¢na ena-
kost in zmoznost politi¢ne participacije zagotovljena vsem, ki so sodelovali v ali so za-
namci socialisti¢ne revolucije in Se naprej materialno gradijo in politi¢éno/normativno
razvijajo socialisti¢no druzbo. V socialisti¢ni Jugoslaviji je bilo nekaj gesel, izrazov, ki so

4  Podobno lahko prebiramo v 153. ¢lenu tretjega poglavja in sicer v tretjem poglavju Svoboscine, pravice in dolZnosti
Sloveka in obéana v zadnji sprejeti Ustavi Socialisti¢ne federativne republike Jugoslavije (1974).

5  Poudarila avtorja prispevka.

149



TEMA | Nina Znidarsicin Jernej Kaluza | Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialisti¢ne Jugoslavije

naravni vsakdanje jezikovne rabe predstavljali solidarnostno vezivo, politi¢no prijatelj-
stvo in sloznost v socialisticnem projektu: npr. ‘tovaristvo’ in ‘bratstvo in enotnost’. Se po-
sebej zadnje geslo pa je - poleg gibanja neuvrscéenih, samoupravljanja, Tita,® narodno-
osvobodilnega boja/partizanskega gibanja - predstavljalo enega izmed pomembnih
temeljev jugoslovanske socialisti¢ne federacije (Duda 2017, 23, 34).

"Tovari$tvo’ in ‘bratstvo in enotnost’ sta izraza, ki sta z danasnje perspektive pogosto
videna kot socialisti¢ni floskuli.” V osnovi pa sta izraza, ki sta kljuc¢ni jezikovni igri takrat-
nega druzbeno-politicnega sistema, v katerem sta predstavljala pomembno druzbeno,
medclovesko vezivo v vecnacionalni druzbeni ureditvi. Posredno sta bila pomembna za
ohranjanje socialisti¢ne federativne ureditve, tudi v obliki strpnostnega nacina delovanja
in namena zadusiti nacionalisti¢ne tendence, ko v ospredju ne bi bila prisotna razlika,
temvec kolektivna in politi¢na enotnost na poti k skupnemu cilju: socialisticnemu revolu-
cioniranju in razvijanju skupnosti tako, da bodo kolektivna zavest, pripadnost in odgovor-
nost do politi¢ne skupnosti in socloveka ves ¢as prebujene. Solidarnostni potencial, ki se
odstira v jugoslovanskem socialisticnem projektu, pomeni torej altruisticen vzgib, ki pri-
haja iz podrejenosti politiki in politicnem poskusu prakti¢nega konkretiziranja podruza-
bljanja, obenem pa predstavlja moment vkljucevanja vseh akterjev — ne glede na njihovo
razliko - v skupen, ideoloski, tj. socialisti¢ni boj.

Analiza intervjujev: izkustvo solidarnostiin
strpnosti v vsakdanjem zivljenju

V nadaljevanju se sklicujeva na obsezno zbirko poglobljenih polstrukturiranih intervjujev
(N=96), ki so jih opravili studentje novinarstva s starejSimi osebami v okviru predmeta
Zgodovina novinarstva (nosilec predmeta in vodja omenjene raziskave je Jernej Amon
Prodnik). Intervjuji, opravljeni med letoma 2018 in 2021, so bili tematsko osredotoceni na
spremljanje medijev v casu socialisticne Jugoslavije. V posameznih sklopih, ki so za najin
namen posebej relevantni, pa so obravnavali tudi tematike mnenja o rezimu in izkustva
vsakdanjega bivanja v njem, druzbene in politi¢ne primerjave z danasnjim ¢asom, raznoli-
kosti/pluralnosti medijev ipd. V obravnavanem materialu, ki je bil bolj podrobno in celo-
stno analiziran ze v drugih besedilih (Kaluza in Prodnik 2022), je jasno izpostavljena kon-
ceptualna sorodnost na eni in tenzija na drugi strani med pojmoma strpnost in solidar-
nost in kako k njej prispeva specifi¢na regionalna zgodovina in socialisti¢cna dediscina.
Kontekst socialisti¢ne Jugoslavije je posebej prikladen za preucevanje pojmovnega
presecis¢a med socialisti¢no in liberalno politi¢no teorijo, saj gre za morda najbolj odprt

6  Titoje predstavljal politi¢no figuro, ki je pomenila skupnostno, zvezno vezivo (kult osebnosti).

7 Podobno velja za izraz druzbeno-politi¢ni delavec.

150



d

5-6/2023

socialisti¢ni druzbeno-politi¢ni red, ki v mnogih pogledih odstopa od stereotipne podobe
etatisticnega in birokratskega socializma in komunizma v Vzhodni Evropi (Sovjetska
zveza). Socialisti¢na Jugoslavija je nenazadnje po letu 1948 (informbiro) skusala z uvedbo
samoupravljanja in kasneje tudi kot ¢lanica gibanja neuvrscenih slediti in formirati tretjo,
vmesno pot (tretja sila) med zahodnim in vzhodnim blokom.

Solidarnost in strpnost med narodi Jugoslavije izstopata tudi zaradi poznejSega zgo-
dovinskega razvoja v devetdesetih letih, ki ga zaznamujejo vojne, vzpon nacionalizma,
kulturne in religiozne nestrpnosti, kar tudi v intervjujih izpostavljajo nekateri sogovor-
niki, ki pogosto zacetke razpadanja solidarnosti in sodelovanja v skupnem, socialisticnem
projektu povezujejo s Titovo smrtjo. Njegovo osebnost nasploh razumejo kot varuhinjo
nacela ‘bratstva in enotnosti’:

“Tito nas je nekako preprical v boljse Zivljenje in takrat se je tudi gospodarstvo zacelo Siriti, imeli
smo denar, malo bolje smo zaziveli. /.../ Ko se je Tito Ze staral, se je Se vedno govorilo o bratstvu in
enakosti, ampak smo pa Ze videli, da Slovenci Zivimo bolje kot tam dol, v Makedoniji ali Bosni.” (J.
Draskovic)?

Literatura, ki se ukvarja z vprasanjem tranzicije in razpada jugoslovanske federacije
se pogosto osredotoca predvsem na vprasanje spremembe na ravni identitete in identifi-
ciranja (Wilmer 2002; Kolstg 2014), pri ¢emer se pogosto spregleda, da je koncept identi-
tete — in z njim strpnosti - vezan bolj na liberalno miselno tradicijo, zaradi ¢esar morda ni
najbolj primeren za analizo socialisticne Jugoslavije. “Jugoslovanske identitete” namrec
ne smemo razumeti kot enostavno nasprotje poznejs$im “nacionalnim” identitetam, saj so
se ljudje, ki so ziveli v Jugoslaviji, kot poudarja Wilmer (2002, 81) identificirali z veéplas-
tnimi, prepletajo¢imi in prekrivajoc¢imi se identitetami - etnic¢no, versko, ideolosko in na-
cionalno. Jugoslovanska identiteta, ki je tesno prepletena s socialisti¢no politi¢no in sa-
moupravno druzbeno vizijo, se tako kaze kot kompleksna in eklekti¢na. Zasnovana je
skozi dve osrednji ravni: avtonomno republisko (nacionalna identiteta) in zvezno (v smi-
slu medrepubliskega sodelovanja v skupnem socialisticnem projektu).

Obcutek pripadnosti nacionalni ali lokalni identiteti pogosto ni bil v nasprotju z ob-
¢utkom pripadnosti Sirsi jugoslovanski skupnosti. Poleg tega jugoslovanske identitete ne
bi smeli razumeti v strogo etni¢nem smislu, temvec bi jo morali povezati z ideoloskimi
gradniki in temelji, kot so tradicija protifasisti¢nega boja in partizanskega gibanja, socia-
listi¢na revolucija, ‘bratstvo in enotnost’ med jugoslovanskimi narodi in neformalni Titov
kult. Slovenija je v tem kontekstu posebej zanimiv primer, saj gre za podrocje, na katerem

8 Ko se sklicujeva na neposredne izjave sogovornikov, te navajamo z imeni ali psevdonimi (glede na to, ali so se odlo-
¢ili za anonimizirano ali za neanonimizirano sodelovanje). Podatkovne baze, v katerih so arhivirani vsi intervjuji, ki so
nastali v okviru projekta Vloga komunikacijskih neenakosti v dezintegraciji ve¢nacionalne druzbe (vodja dr. Igor Vo-
bi¢), so dostopne v Arhivu druzboslovnih podatkov na FDV. Glej Jernej Amon Prodnik, Novinarstvo v socialisti¢ni Ju-
goslaviji in imaginariji medijev skozi obéinstvo, 2019 (Ljubljana: Arhiv druzboslovnih podatkov, 2020); Jernej Amon
Prodnik in Jernej Kaluza, Novinarstvo v socialisti¢ni Jugoslaviji in imaginarij medijev skozi ob¢instvo 2020 (Ljubljana:
Arhiv druzboslovnih podatkov, 2021); Jernej Amon Prodnik in Jernej Kaluza, Novinarstvo v socialisti¢nih Jugoslaviji
in imaginarij medijev skozi obéinstvo 2021 (Ljubljana: Arhiv druzboslovnih podatkov, 2022).

151



TEMA | Nina Znidarsic in Jernej Kaluda | Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialisti¢ne Jugoslavije

je bilo vseskozi moc¢no prisotna precejSnja etni¢na distanca do ostalih jugoslovanskih na-
rodov (Perunovic 2016, 826), kar pa ni nujno impliciralo tudi nesolidarnost z njimi ali di-
stanciranja od jugoslovanskega rezima. Prav nasprotno - v skladu z nac¢elom ‘bratstvo in
enotnost’, ki vkljucuje tako elemente solidarnosti kot elemente strpnosti - se je lokalna
identiteta oblikovala v kompleksnem procesu, ki je vseboval tako elemente distanciranja
in priznavanja republiskih razlik, kot tudi v procesu medrepubliske solidarnosti. V argu-
mentacijah sogovornikov je tako zelo pogosta specifi¢na “severnjaska” lokalna perspe-
ktiva, ki ‘bratstvo in enotnost’ razume tudi kot strpnost in solidarnost do “juga”.

Kot smo ze ugotavljali v prejSnjih raziskavah in analizah (Kaluza in Prodnik 2022), so
intervjuji o medijih v Jugoslaviji primerni tudi za $ir$o analizo odnosa do druzbeno-poli-
ti¢nega rezima in nac¢inov subjektivacije (glede na sirSe druzbeno dogajanje v razli¢nih ziv-
ljenjskih obdobjih posameznih intervjuvancev in intervjuvank). Glede na to, da so bili ti
rojeni med letoma 1940 in 1955, prehodi med obdobji njihovega zivljenja do dolo¢ene
mere korespondirajo s fazami razvoja druzbeno-politicnega sistema: spomini na otrostvo
tako pogosto sovpadajo s spominom na tezke zivljenjske razmere in druzbeno obnovo v
povojnem obdobju, mladost intervjuvancev s pospeseno modernizacijo v Sestdesetih in
sedemdesetih letih, njihova odraslost z vrhuncem titoisti¢ne Jugoslavije okrog leta 1980
in s poznej$o postopno dezintegracijo rezima, njihova zrela leta pa z zivljenjem v samo-
stojni Sloveniji. Tudi prvi dvomi v legitimnost in eksplicitne kritike rezima se pogosto
(prej kot s spominjanjem na civilnodruzbeno dogajanje v osemdesetih letih) izrazajo v
obliki osebnih anekdot, ki nakazujejo narascanje pomena identitetnih razlik - denimo
med sluzenjem vojaskega roka, na delovnem mestu, na potovanjih po drugih socialisti¢nih
republikah itd.

Format zivljenjskega intervjuja [life-story interview] je posebej prikladen za prouce-
vanje medsebojnega prepletanja zasebne in javne sfere, individualnega in kolektivnega
spomina, posameznikove zivljenjske zgodbe in zgodbe o razvoju takratnega druzbeno-po-
liticnega sistema. Izkaze se, da se tovrstno spominjanje ne ujema povsem z v zgodovinopi-
sju prevladujo¢imi narativi, v katerih je pogosto spregledana prav dimenzija legitimacije
sistema na ravni vsakdanjega zivljenja in posameznikovega (imikro) izkustva. Prav subje-
ktivno obc¢utenje solidarnosti v ¢asu socialisti¢ne Jugoslavije je eden izmed tovrstnih fe-
nomenov, ki ga ni mogoce povsem celovito zajeti z analizo bolj klasi¢nih zgodovinskih vi-
rov. O obcutku solidarnosti intervjuvanci porocajo predvsem v zgodnjih fazah svojega
zivljenja (petdeseta in Sestdeseta leta); omenjajo razlicne osebne anekdote, ki naj bi pod-
¢rtovale udejanjanje solidarnosti v socialisticnem projektu, kot so pripovedi o delovnih
akcijah, zbiranju sredstev za manj razvite drzave v federaciji, kolegialno in tovarisko
vzdusje v delovnem okolju itd.

“Takrat je obstajala velika solidarnost. Kmalu po vojni so gradili celotno Jugoslavijo — gradile so
se vse republike skupayj, ljudje iz cele drzave so prihajali na isti kraj in gradili, od Zeleznic do to-
varn. Tedaj je bilo ‘bratstvo in edinstvo’ v pravem pomenu besede.” (N. Levpuscek,)

“Te parole so bile povsod, bratstvo in enotnost je trajalo tam do leta osemdeset /.../ To je bilo pri-
sotno, ni bilo samo parola, kot sem zacutil na sluzbenih poteh po sirni Jugoslaviji.” (D. Pernek,)

152



d

5-6/2023

Jugoslovanski samoupravni socializem je bil, zlasti v obdobju med letoma 1950 in
1980, v mnogih elementih blizje Bogdanovovi ideji socializma kot ‘bottom up’ konstru-
ktivizma in produktivizma (glej Wark 2018) in torej oddaljen od stereotipne podobe ko-
munizma kot hierarhi¢nega in centraliziranega etatizma. Konstruktivni odnos do takrat-
nega druzbeno-politicnega reda je po mnenju mnogih intervjuvancev tudi glavni razlog,
zakaj so se identificirali s sistemom. Eden od sogovornikov takole orisuje svoje izkustvo:

“Ljudje so bili zadovoljni, zlahka si dobil sluzbo, povsod so se pekli odojki /.../, iz osebnih dohodkov
smo prispevali za gradnjo stanovanyj in to se je gradilo na deset tisoce stanovanj po vseh republi-
kah/.../” (Novakov Janez)

Udejanjanje solidarnosti se je tako primarno uveljavljalo v kontekstu sfere dela, v ka-
terem je solidarnostni princip delovanja tudi presegel republiske meje in dosegal moment
skupnostnega na zvezni ravni:

“Ne spomnim se tocno, kako in v katerih medijih, ampak poudarjanje teh besed [‘bratstva in enot-
nosti’] je pomenilo, da se moramo razumeti med sabo, potrpeti, biti stroni, delati za skupno dobro,
da se razvijamo, da bomo imeli vsi delo, da bodo imeli mladi delo /.../.” (Planinski Sokol)

“Slovenca si imel za istega prijatelja kot Srba, bi rekel po domace.” (S. Topolnik)

Tovrstna konstruktivna naravnanost pa se je odrazala tudi v obliki pretezne naklo-
njenosti in nekriti¢nosti do rezima, ki ni bila zgolj posledica strozje regulacije javnega go-
vora, temvec pogosto tudi odraz avtenti¢ne identifikacije s sistemom. “Poseben problem
bibil, ¢e bi kdo poskusal kritizirati ‘bratstvo in edinstvo™ (H. Molan), ugotavljajo nekateri
sogovorniki, vendar pa se vec¢ini tovrstno ‘enoumje’ ni zdelo problemati¢no, saj so v jugo-
slovanski gradnik ‘bratstva in enotnosti’, ki je tesno povezan s figuro Tita in antifasisti¢no
tradicijo, pristno verjeli. Pomanjkanje izrazanja nestrpnosti in nesolidarnosti niso doje-
mali kot znak nedomokrati¢nosti rezima, temvec - ravno nasprotno — kot znak njegove
naprednosti.

Identificiranje z jugoslovanskim sistemom se zdi - vsaj z danasnje perspektive — tudi
precej apoliti¢no, saj je prej kot na podrobnem ukvarjanju s politiko v ozjem pomenu te-
meljilo na skupku druzbenih praks, ki so bile na eni strani povezane z vsakodnevnim ziv-
ljenjem, na drugi strani pa z mediatizirano podobo Tita in z mnozi¢nimi dogodki, kot je
bila na primer Stafeta mladosti. Tudi sogovorniki, ki so bili najbolj naklonjeni do rezima,
pogosto poudarjajo svojo apoliticnost in dolgo¢asnost novinarskega poroc¢anja o razli¢nih
sejah, kongresih Zveze komunistov ipd. V nasprotju s stereotipno podobo politicnega dog-
matizma svoja staliS¢a do sistema povezujejo z vsakdanjim zivljenjem in praksami kon-
struiranja nove druzbe.

Med intervjuvanci so bili prisotni tudi bolj kriti¢ni glasovi, ki so poudarjali neavtenti-
¢nost in vsiljenost principa ‘bratstva in enotnosti’ in izrazali dvom v pristnost strpnosti in
solidarnosti v jugoslovanskem socialisticnem projektu. Nekateri intervjuvanci so kon-
stantno poudarjanje ‘bratstva in enotnosti’ videli predvsem v korist ideji zvezne centrali-

153



TEMA | Nina Znidarsic in Jernej Kaluda | Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialisti¢ne Jugoslavije

zacije in srbski narodnosti, ki je po nacionalnem delezu predstavljala vec¢ino in naj bi
imela nasploh vec¢jo druzbeno in politi¢no moc v takratnemu rezimu.

“Jaz sem razumel [‘bratstvo in enotnost’] kot sloznost med narodi, da Zivijo en z drugim /.../. Lju-
dje se niso prepirali med sabo, so pa potem voditelji imeli raznorazne svoje ideje, recimo to o veliki
Srbiji.” (A. Zabjek)

Sicerjs$nji dvomi v legitimnost jugoslovanskega rezima, ki so postali vedno bolj pogo-
stiv osemdesetih letih, se v izjavah intervjuvancev pogosto izrazijo v obliki medrepubli-
$ke nesolidarnosti in asimetri¢nosti. Posebej pogosta je perspektiva na razpad Jugosla-
vije, ki poudarja pomen sovpadanja ekonomskih in kulturnih razlik ter delovnih navad.

“Nas Slovencev je bilo 6% v Jugoslavijfi, pa smo bruto dohodek napolnili s svojo proizvodnjo 20% v
jugoslovanski budget, kar me je Ze takrat zelo motilo.” (A. Klemendic)

“Toliko je bilo poudarka na bratstvu in enotnosti med narodi, da smo imeli tiste ljudi radi/.../. Na-
petosti so se zacele, ko je sel denar samo tja dol, za nerazvite — te ‘nerazvite’ so imeli ljudje stalno
na jeziku. Ko smo bili mlajsi, pa ne, ko so sli Tito, Naser in Selassie skozi nas kraj, smo tam pet ur
cakali z zastavicami, takrat smo drugace razmisljali.” (Primorska Nona)

Spominski intervjuji, ki tematizirajo izkusnjo vsakdanjega zivljenja v socialisti¢ni
Jugoslaviji, razkrivajo, da je postopno distanciranje od jugoslovanske identitete in odmik
od skupnostnih vizij, ki so potekale tudi pod izrazom ‘bratstvo in enotnost’, potekalo ob
vzniku odcepitvenih tezenj in pretenzije po samostojni parlamentarni republiki. Slednje
se priintervjuvancih odraza v argumentaciji skozi perspektivo dela in izpostavljanje pro-
blematike nesorazmernega placila za delovno uspesnost na osebni ravni in nesorazmerne
delitve in ekonomskega razvoja med republikami na ravni celotne federacije.

Tako lahko oblikujeva sklep, da socialisti¢na solidarnost, ki deluje po nacelih enako-
sti, enotnostni, skupnostnega in recipro¢nega - tudi na internacionalni ravni, pri¢ne poje-
njati takrat, ko v ospredje ocitno vstopi nacionalna, etni¢na ter kulturna razlika in ko eko-
nomske/druzbene ter politicne neenakosti postanejo tako izrazite in ljudem motece, da
jih niti solidarnostni princip, vpisan v socialisti¢ne projekte pod razli¢nimi gesli, ne more
zadrzati pred dokon¢nim razpadom in propadom poskusa gradnje alternativne socialisti-
¢ne moderne.

Sklepna misel

Z vpeljavo koncepta socialisticna solidarnost sva oblikovala raziskavo in analizo vkljuce-
nosti solidarnosti in z njo strpnosti v druzbeno-politi¢ni sistem socialisti¢ne Jugoslavije.
7 empiri¢no analizo poglobljenih polstrukturiranih intervjujev sva pokazala, da je soli-

154



d

5-6/2023

darnostni princip vtkan v jugoslovanski socialisti¢ni projekt, njegove vizije in poskuse ne-
nehnega revolucioniranja, predvsem v prvih desetletjih nastajanja nove druzbeno-politi-
¢ne ureditve in poskusa izgradnje alternative, ki bi oponirala zahodnim in vzhodnim druz-
benim in politiénim modelom. Zacetno vtkanost solidarnostnega delovanja v medcloveskih
odnosih interpretirava usklajeno s kolektivnim momentom in zagonom, da se ravno po
principu sodelovanja, vzajemnosti in reciproc¢nostilahko preseze bedo in opustosenje
druge svetovne vojne, obenem pa globokim verjetjem v socialisti¢no in samoupravno
druzbeno-politi¢no idejo, ki je vseskozi spremljala skupnostno uresnicevanje in spremin-
janje zunanjega, materialnega sveta.

V socialisti¢ni princip solidarnosti se je tako manifestirala ideja enakosti, enotnosti
in skupnega boja, ki je izravnavala identitetne neenakosti (nacionalne, kulturne, politi¢ne,
ekonomske itd.) na zvezni, internacionalni ravni, saj v skupnostni gradnji novega druz-
beno-politicnega reda zanje ni bilo prostora. Pomembno vezivo, ki je premoscalo napeto-
sti, ki bi nastajale zaradi identitetnih neenakosti, so bile ravno jezikovne igre - 'tovari-
Stvo’, ‘bratstvo in enotnost’ —, ki so bile videne kot temelj kompleksne jugoslovanske
identitete, ki — ¢eravno je prepoznavala identitetno neenakost — je hkrati namensko ni
upostevala. Socialisti¢no politi¢no in druzbeno delovanje skupnostno in ¢lovekovo eman-
cipacijo namrec postavlja v ospredje na nacin, da je razlika in pluralnost ljudi v nacelu
enakosti ze uposStevana in tako ne predstavlja potrebe po posebni obravnavi. Nacelo ena-
kosti je v socialisti¢nih projektih utemeljeno na kolektivnem skupnem dobrem. Enotnost,
ki pronica skozi enakost, tako ne vkljucuje etike strpnosti, saj je solidarnostno skupno-
stno vezivo tisto, ki angazirane ¢lane politi¢no poenoti v skupno udejstvovanje, ki se pred-
vsem odraza v sferi dela in delavstva, saj je celoten jugoslovanski druzbeno-politi¢ni si-
stem izgrajen na poskusu angaziranega delavca kot samoupravljavca. S samoupravljanjem
je delavcu pripisana svojstvena avtonomnost, pri ¢emer je vanjo ze vkljucena vzajemnost,
odgovornost in solidarnost do socloveka, s katerim posameznik tvori, ustvarja in vstopa v
skupni svet.

Nujnega pomena je, da socialisticno Jugoslavijo interpretiramo skladno s koncep-
tualnim aparatom, ki ustreza (marksisti¢ni) vednosti, ki sestavlja idejo alternativnih so-
cialisti¢nih projektov. S tem ne le sledimo 'pravilnejsi’ epistemologiji zgodovinskega ¢asa
in prostora, temvec tudi celoviteje razumemo in razlagamo ¢loveska izkustva v takratnem
vsakdanjem zivljenju. Solidarnost — konkretno socialisti¢na solidarnost — je vrednotni in
eti¢ni pojem, ki nakazuje, kako se medcloveske vezi tvorijo v izbrani politi¢ni skupnosti. V
socialisti¢ni Jugoslaviji je solidarnost predstavljala pomembno druzbeno vezivo, ki je do
doloc¢ene zgodovinske tocke bila podstat socialisti¢nega projekta, skupnih vizij, se pripe-
njala na jugoslovansko identiteto, in vsaj do neke mere 'delovala’ in zadusila ¢loveske
razlike, ki se konkretno pojavljajo v obliki identitet v liberalnih politi¢nih in druzbenih
projektih. Tako se lahko iz preteklosti nauc¢imo, da solidarnost - ¢e se zeli prepricljivo
distancirati od nestrpnosti - zahteva angaziranega drzavljana, ¢loveka, ki bo lastno avto-
nomnost pogojeval z odgovornostjo do ¢loveka, ki ga vidi kot razlicnega v nacelu enakosti
(pluralizem v enakosti).

155



TEMA | Nina Znidarsic in Jernej Kaluda | Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialisti¢ne Jugoslavije

Literatura

Aristotel: Nikomahova etika. Ljubljana: Slovenska matica, 2002.

Aristotel: Politika. Ljubljana: GV Zalozba, 2010.

Bloch, Marc: Apologija zgodovine in zgodovinarjev poklic. Ljubljana: Studia humanitatis, 1996.
Carr, Edward Hallett: Kayj je zgodovina?. Ljubljana: Studia humanitatis, 2008.

Duda, Igor: Kameni temeljci: Stupovi jugoslavenskog drustva i pioniri kao mali socijalisticki ljudi. Stvara-
nje socijalistickog ¢ovjeka: Hrvatsko drustvo i ideologija jugoslavenskog socijalizma. Ur. Igor Duda. Za-
greb, Pula: Srednja Evropa, 2017. 23 -49.

Duso, Giuseppe: Logika oblasti: pojmovna zgodovina kot politicna filozofija. Ljubljana: Krtina, 2021.

Fischbach, Franck: Kaj je socialisticna viada? Kar je Zivo in kar je mrtvo v socializmu. Ljubljana: Krtina,
2019.

Jang, Misung: Aristotle’s Political Friendship (politike philia) as Solidarity. Aristotle on Emotions in Law
and Politics. Ur. Liesbeth Huppes-Cluysenaer in Nuno M.M.S. Coelho. Springer, 2018. 417-433.

Kaluza, Jernej in Prodnik Amon, Jernej: Remembering Media and Journalism in Socialist Yugoslavia:
Oral History Interviews with Audiences, Prispevki za novej$o zgodovino, Vol. 62, n. 1, 2022, 123 - 146.

Kardelj, Edvard: Smeri razvoja politicnega sistema socialisticnega samoupravijanja. Ljubljana: CZP Ko-
munist, 1977.

Kirn, Gal: Jugoslovanska revolucija skozi tri partizanske prelome. éasopis za kritiko znanosti
45(269)/2017, 317-332.

Koselleck, Reinhart: Pretekla prihodnost: prispevki k semantiki zgodovinskih ¢asov. Ljubljana: Studia hu-
manitatis, 1999.

Kolstg, Pal: Nation-building versus Yugonostalgia. Nations and Nationalism 20, 2014: 760-781.
Le Goff, Jacques: Mentalitete: dvoumna zgodovina. Monitor ISH 3(1-2)/2001, 173-185.

Margolis, Joseph: Praxis and Meaning: Marx’s Species Being and Aristotle’s Political Animal. Marx and
Aristotle: Nineteenth-century German Social Theory and Classical Antiquity. Ur. George E. McCarthy.
Savage: Rowman & Littlefield, 1992. 329-355.

Marx, Karl: Prispevek k Zidovskemu vprasanju. Izbrana dela v petih zvezkih: I. zvezek. Ur. Boris Ziherl.
Ljubljana: Cankarjeva zalozba, 1969. 149-188.

Perunovic, Sreca. “Animosities in Yugoslavia before Its Demise: Revelations of an Opinion Poll Survey.”
Ethnicities, 16 (6)/2016, 819-41.

Pomian, Krzysztof: Red casa. Ljubljana: Krtina, 2010.

Schmitt, Richard: Solidarity: The Elusive Road to Socialism. Taking Socialism Seriously. Ur. Anatole An-
ton in Richard Schmitt. Lexington Books, 2012. 135-155.

Schmitt, Richard: Socialist Democracy and Solidarity. Socialism and Democracy 29(1)/2015, 17-37.
Schmitt, Richard: Solidarity in Socialism. Radical Philosophy Review 19(2)/2016, 429-451.

Steger, Manfred: A Perspective on Solidarity in a ‘Post-socialist’ World. History of European Ideas 19(1-
3)/1994, 325-331.

Struhl, Karsten J.: Socialism and Human Nature. Taking Socialism Seriously. Ur. Anatole Anton in Ric-
hard Schmitt. Lexington Books, 2012. 97-134.

Ustava Socialisticne federativne republike Jugoslavije, 1974.
Wark, Mckenzie. Molekularno rdece. Ljubljana: Sophia, 2018

Wilmer, Frankie. The Social Construction of Man, the State and War Identity, Conflict, and Violence in
Former Yugoslavia. London: Routledge, 2002.

Zukin, Sharon: Beyond Marx and Tito: Theory and Practice in Yugoslav Socialism. Cambridge, New York:
Cambridge University Press, 2008.

156



d

5-6/2023

Podatkovne baze

Amon Prodnik, Jernej. “Novinarstvo v socialisti¢ni Jugoslaviji in imaginariji medijev skozi ob¢instvo,
2019” [podatkovna datoteka]. Ljubljana: Univerza v Ljubljani, Arhiv druzboslovnih podatkov, 2020. ADP -
IDNo: MEDJUG19. https://doi.org/10.17898/ADP_MEDJUG19_V1.

Amon Prodnik, Jernej in Jernej Kaluza. “Novinarstvo v socialisti¢ni Jugoslaviji in imaginariji medi-
jev skozi obéinstvo, 2020” [podatkovna datoteka]. Ljubljana: Univerza v Ljubljani, Arhiv druzboslov-
nih podatkov, 2021. ADP - IDNo: MEDJUGR20. https://doi.org/10.17898/ADP_MEDJUG20_V1.

Amon Prodnik, Jernej in Jernej Kaluza. “Novinarstvo v socialisti¢ni Jugoslaviji in imaginariji medi-
jev skozi obc¢instvo, 2021”7 [podatkovna datoteka]. Ljubljana: Univerza v Ljubljani, Arhiv druzboslov-
nih podatkov, 2022. ADP - IDNo: MEDJUG?21. https://doi.org/10.17898/ADP_MEDJUG21_V1.

Povzetek

Prispevek izhaja iz zoperstavljenosti (liberalnega) pojma strpnosti in (socialisti-
¢nega) pojma solidarnosti. Avtorja ugotavljata, da ta zoperstavljenost pride manj do izraza
v primeru socialisti¢ne Jugoslavije, saj se izkaze, da je strpnost implicitno prisotna zno-
traj konceptualizacije socialisti¢ne solidarnosti. To sopojavljanje analiziramo na norma-
tivni (kako naj bibilo) in empiric¢ni (kako je bilo) ravni. Na normativni ravni razmisljamo
o pojmih, ki se tvorijo na ravni etike, politi¢ne filozofije in politi¢ne teorije ter zadevajo
¢loveske zadeve, obenem pa nudijo moznost misljenja na ravni njihove zgodovinske epi-
stemologije in epistemoloske usklajenosti z izbrano politi¢no tradicijo, kar nam omogoca
prepletanje zgodovinsko-pojmovne metode in kronozofskega vstopa v zgodovinski ¢as. Na
empiri¢ni ravni izhajamo iz intervjujev o spominjanju na medije v ¢asu socialisti¢ne Ju-
goslavije. Ugotavljamo, da se je v socialisti¢nem principu solidarnosti manifestirala ideja
enakosti, ki je izravnavala identitetne razlike, pri cemer so pomembno vezivo igrale jezi-
kovne igre (tovaristvo, bratstvo in enotnost), ki so predstavljale eno kljuc¢nih legitimacij
jugoslovanskega druzbeno-politi¢nega sistema.

Kljuéne besede
strpnost, socialisti¢na solidarnost, vsakdanje zivljenje, socialisti¢na Jugoslavija

157



TEMA | Nina Znidarsic in Jernej Kaluda | Strpnost kot sestavni del solidarnosti: primer socialisti¢ne Jugoslavije

Summary

This article is based on the opposition of the (liberal) concept of tolerance and the
(socialist) concept of solidarity. The authors note that this opposition is less pronounced
in the case of socialist Yugoslavia, as it turns out that tolerance is implicitly present
within the conceptualization of socialist solidarity. We analyse this co-occurrence on
both a normative (how things should be) and empirical (how things were) level. At the
normative level, we discuss concepts that are formed at the level of ethics, political
philosophy and political theory and concern human affairs, while at the same time
offering the possibility of thinking at the level of their historical epistemology and
epistemological alignment with a given political tradition, which enables us to interweave
the historical-conceptual method and chronosophical entry into historical time. On an
empirical level, we take as our point of departure interviews about memories of the media
during socialist Yugoslavia. We conclude that the idea of equality manifested itselfin the
socialist principle of solidarity, which levelled differences in identity. A particular way of
using language (words such as comradeship, brotherhood and unity), which represented
one of the key legitimations of the Yugoslav socio-political system, acted as an important
binder.

Keywords
tolerance, socialist solidarity, everyday life, socialist Yugoslavia

158



d

5-6/2023

STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

b4

Stiri Antigone in
gordijski vozel
spravljive tolerance

Mirt Komel

Vprasanja tolerance se ta prispevek loteva z analizo stirih figur Antigone, kakor
se zarisujejo od anti¢ne dobe vse do danasnjih dni. Od klasi¢ne Sofoklejeve tra-
gedije Antigona do Smoletove povojne reimaginacije grskega mita, pa od VAV
kove brechtovske reinterpretacije starogrske drame do Grete Thunberg, zive
Antigone nasega casa, ki naravnost utelesa eti¢no drzo politicnega delovanja.
Antigona nam v teh Stirih precej razli¢nih podobah tukaj predstavlja Stiri mozne
nacine, kako razumeti, obravnavati, interpretirati in nenazadnje tudi, kako pre-
sekati »gordijski vozel« tolerance, ki zastavlja vprasanje: »Ali naj bomo toleran-
tni do netolerantnih?«

159



TEMA | Mirt Komel | Stiri Antigone in gordijski vozel spravljive tolerance

Antigona: »Zacnemo v temi

in rojstvo je nasa smrt.«

Ismena: »Kdo je to rekel 2«
Antigona: » Hegel.«

Ismena: »Slisati je bolj Beckett.«
Antigona: »Hegla je parafraziral.«
Ismena: »Mislim, da ne.«

Anne Carson, Antigonick

Ajshil je nekoc¢ pripomnil, da vsi tragiski pesniki »zgolj pobiramo drobtinice z obilne
mize Homerjeve, s ¢imer je imel v mislih to, da starogrske tragedije povecini obravnavajo
motive iz epskega cikla, ki se vrti okoli Iliade. Obstaja verz, ki vsebino epskega cikla
zgos$ca z nekaj preprostimi besedami: Aog &’ €teleieto Pouli) (Opupog 1992, 26) ali »Zevs
tako je odlocil« (Homer 2017, 15) ali »tako sklep Zevsa je tekel« v Sovretovem prevodu
(Homer 1965, 41) Alog Pouhi—-»Zevsov nacrt« ali »Zevsova volja«—je sicer motiv, ki se
ponavlja v celotnem epskem ciklu, ki razvija zgodbo trojanske vojne nazaj do rojstva bo-
gov in tebanske vojne in naprej do padca Troje ter vrnitve ahajskih junakov domov. ALog
PouAi] nasploh napotuje na stvari, ki so »bozansko nujne«, vendar nam Kipria, ki poje o
izvoru trojanske vojne in pokriva vsebino vse do zacetka Iliade, v enem izmed redkih
ohranjenih fragmentov specificira vsebino »Zevsovega nacrta« (cf. West 2003, 82-3):

Dawvno je ¢as bil, kadar nesteta so ljudstva tavdla,
Zemljo z globokimi grudi pa s svojo so tezo tezila.
Zevs, ko videl je tole, usmili se Gaje rednice:

v umu bozanskem jo sklene ¢loveske tezine resiti,
vojno trojansko razvname, smrt da utez ji olajsa.
Mrli ljudje so pred Trojo — Zevs takd je bil sklenil.

Zevsov nacrt je bil torej ta, da je s tebansko in trojansko vojno razbremenil Gajo, tako
da je vsako pojavitev »Zevsove volje« mogoce brati kot idejo boga, ki z vojnami in drugimi
nadlogami razredci ¢lovestvo, da bi resil Zemljo. V tem pogledu se zdi zgodba Antigone, s
katero se sklene tebanski cikel, ki poje o tragediji Kralja Ojdipa, kaplja v morje, nebistven
dogodek v veliki bozanski shemi stvari. A ravno zaradi svoje neznatnosti vpri¢o bozanskih
nacrtov naravnost emblemati¢no utelesa tragiskost cloveskega delovanja. V tem kontek-
stubomo tako Antigono — v svoji izvirni razli¢ici pri Sofokleju in njenih dveh modernih
predelavah pri Smoletu in Zizku - brali predvsem kot eminenten primer politi¢nega delo-
vanja, ki nam lahko pomaga razumeti in ravnati s sodobno zagato tolerance, se zlasti ko
gre za vprasanje resevanja sveta pred pereco ekolosko katastrofo, nemara se eno (Se zad-
njo?) manifestacijo starogrskega Alog foul): ali smo lahko tolerantni do netolerantnih in
alilahko toleriramo pocetje, ki unicuje skupen svet?

160



d

5-6/2023

Sofoklejeva Antigona

Antigona je sklepna tragedija Sofoklejeve trilogije, s katero se sklene usoda rodu Labdaki-
dov, katere protagonist je Ojdip v Kralju Ojdipu in Ojdip v Kolonu, sicer pa predstavlja ne-
posredno nadaljevanje Ajshilove Sedmerice proti Tebam, mita, ki je sicer bil obdelan ze v
Tebaidi, enem izmed Stirih epov tebanskega epskega cikla, ki tvori sestavni del velikega
epskega cikla.

Sedmerica proti Tebam prepeva o vojni, ki se je razvnela med bratoma Eteoklom in
Polinejkom, Ojdipovima sinovoma, ki ju je oce preklel, da sta se sporekla zaradi kraljeve de-
disc¢ine. Eteokel je namrec prekrsil dogovor, po katerem naj bi si brata monarhic¢no oblast
demokrati¢no izmenjala v danem ¢asovnem obdobju, tako da je Polinejk s podporo izbra-
nih argoskih herojev in njihovih vojska napadel svoj domaci polis Tebe in pri tem skupaj z
bratom umrl (cf. Ajshil, 2005). Tukaj se zacne zgodba Antigone, ki je kot otrok nastopila ze
poprej skupaj s svojo sestro Ismeno, ko sta skupaj pospremili svojega oc¢eta do konca nje-
gove zemeljske potiv Ojdipu v Kolonu. V Sedmerici se sestri vrneta v Tebe, da bi preprecili
bratomorno vojno, ki jo je prerokoval Tejrezijas, vendar se tako tukaj kot povsod drugje v
grski mitologiji Usoda izkaze za neizprosno. Antigono tako najdemo, kako s svojo omah-
ljivo sestro Ismeno zeli pokopati svojega umrlega brata Polinejka kljub odloku, ki ga je iz-
rekel Kreon (Sofoklej 2017, 16):

Eteokla, ki se je izkazal v boju

in padel kot junak za rodno mesto,
slovesno naj pokopljejo, s castmi,

ki spremljajo najboljse v spodnji svet.
A brata Polinejka, ki se dvignil
ubeznik zoper rodne je bogove,

ki hotel zemljo dedov je poZgati,

in hotel bratske krvi se napiti,

rojake usuznjiti, nihce ne sme
zagrebsti in nihce objokovati.

Antigona pa se Kreonovemu odloku upre tako, da se v svojem slovitem govoru skli-
cuje na visji ideal pravi¢nosti in na nenapisane, ve¢ne bozje zakone (Sofoklej 2017, 28):

Sajni bil Zevs, ki dal je tak razglas.
Praviénost, ki z bogovi biva v Hadu,
ni taksnih vsilila ljudem zakonov.
Vem, da razglas minljivega éloveka
nima moci, da omaje neomagne

in nenapisane bogov zakone.

Njih zakon ni od danes ne od véeray,
na vek velja, nihée ne ve, od kdaj.

Aristotel je smoter tragedije opredelil kot »proizvajanje strahu in socutja in njihovo
ocCiScenje« (Aristotel 1982, 69), pri ¢emer je princip tragedije ponazoril s Sofoklejevim

161



TEMA | Mirt Komel | Stiri Antigone in gordijski vozel spravljive tolerance

Kraljem Ojdipom, tragiskim junakom, ki zaradi svoje usode v gledalcih zbuja tako »strah
kot socCutje« in nujno oc¢iScenje. Toda pripomniti velja, da Sofoklej z Antigono razvije Se
veliko bolj sofisticiran mehanizem katarzi¢nega oc¢iS¢enja, namrec, poprejSnjega tragi-
Skega junaka razcepi na dvoje: na Kreona, ki zastopa posvetne, ¢loveske, drzavne, politi-
¢ne zakone — in Antigono, ki zastopa svete, druzinske, bozanske, vecne zakone.

Hegel prav zaradi tega na primeru Antigone dopolnjuje Aristotelovo funkcijo katarze
takole: »Glede te Aristotelove trditve ne smemo upostevati zgolj obcutka strahu in socu-
tja, temvec tudi vsebinski princip,« saj je ze res, da nas je lahko »strah moci zunanjosti in
koncnosti«, ki obvladuje ¢lovesko delovanje kot po nakljucju, ali pa da nas je strah »moci
bitja-na-sebi-in-za-sebe« ali »bozanskih bogov, ki si nasprotujejo tako, da vsakr§nemu
¢loveskemu delovanju zoperstavijo drugo, njemu nasprotno delovanje, »toda tisto«, pravi
Hegel, »Cesar nas mora biti zares strah, ni nasilje in represija, pac pa eti¢cna moc, ki doloca
svojo lastno svobodno voljo, in je obenem tisto ve¢no in nedotakljivo (Unverletzliche).«
(Hegel 2001, 59) In tako kot strah, ima tudi socutje (Mitleiden) dve plati: po eni strani je to
»zgolj obcutek zalosti, tj. socutje do nesrece in trpljenja drugih, ki se obcuti kot nekaj kon-
¢nega in negativnegac, po drugi strani pa »pravo socutje pomeni socutje do eti¢nega upra-
vicenja trpecega, afirmativnega in substancialnega, ki mora biti v njem prisotno,« in kar
predstavlja nadaljevanje poprejSnjega momenta strahu, kolikor je pac razlog za trpljenje
nekoga njegov lasten eti¢ni princip; ne-eticen princip pac ne proizvaja socutja, temvec
prej neko perverzno privoscljivo zadovoljstvo, da je »pravici bilo zados¢eno« (Hegel 2001,
60). Skratka, strah nas ne sme biti neke vnanje represije, panaj jo proizvedejo bogovi, na-
rava ali drzava, pac pa nas mora biti Se kako strah nasega lastnega, partikularnega, subje-
ktivnega eti¢nega principa, ki nujno pride v kolizijo z eticno substanco v trenutku, ko se
poskusa udejanjiti v dejanskosti. To je tisto, kar v Sofoklejevi Antigoni zbuja socutje tako
do Antigone kot Kreona kljub temu, da je vsak netoleranten do eti¢nega principa drugega:
oba protagonista namrec uveljavljata svoj lasten eti¢ni princip - eden sklicujo¢ se na
drzavo, druga na druzino - pri cemer zanikata drug drugega, in zaradi tega tudi oba na
koncu tragi¢no propadeta.

Namesto Aristotelove katarze Hegel zato predlaga spravo kot pravi smoter tragedije,
spravo, ki pokaze »vecno pravico, ki poseze s svojo absolutno mocjo v relativno upravi-
¢ene, enostranske smotre in strasti, saj ne more dopustiti, da bi se konflikt in kontradik-
cija eti¢nih moci, ki so po svojem lastnem pojmu eno, konsolidirala v dejanskosti.« (Hegel
2001, 60) Sprava v primeru Antigone pomeni spravo povsem razli¢nih in medsebojno ne-
spravljivih eti¢nih principov drzave in druzine, ali, Se SirSe zajeto, sfer sekularnega in sa-
kralnega, ki morata obe propasti ali — heglovsko re¢eno - se samoodpraviti kot zgolj mo-
menta absolutne eti¢ne substance.

Heglov estetski pojem sprave — vkljucno z njegovimi politi¢nimi, pravnimi in zgodo-
vinskimi implikacijami, kakor jih razvija drugje, Se zlasti v Frenomenologiji duha in Filo-
20fiji prava — pa je Se zlasti pomemben za razumevanje nadaljnjih dveh reinterpretacij
Antigone, kakor sta ju podala Smole v povojnem ¢asu, Zizek panedavno.

162



d

5-6/2023

Antigona po slovensko

Dominik Smole je 1960 svojo Antigono modeliral po izvorni Sofoklejevi tragediji, vendar ji
je dal sodoben, moderen zasuk, s ¢imer je hotel starogrski mit posodobiti in univerzalizi-
rati, dosegel pa ravno nasprotno: namrec, da jo je Se kako partikulariziral - z enostransko
postavitvijo na stran Antigone in prav tako enostransko o¢rnitvijo Kreona — s ¢imer je
verjetno pripomogel tudi k temu, da se je, vsaj v slovenskem prostoru, retroaktivno tudi
Sofoklejevo tragedijo bralo skozi taksne pristranske lece.

Izvirna poteza Smoletove drame je zagotovo odsotnost glavne protagonistke Anti-
gone, ki se sploh ne pojavi na sceni, je pares, da jo po drugi strani zastopata najprej njena
sestra Ismena, ko pa se slednja pragmatic¢no ukloni stricevi politiki, njeno vlogo prevzame
Paz, tako da dobimo dvojno zastopstvo Antigonine eti¢ne pozicije: »Drugacen svet, av
njem je Polineik. In paz. In ona. Le mene ni. Le mene ni. A ne vzdrzim, jaz ne vzdrzim tega,
danekaj je, kjer mene ni.« (Smole 1995, 66) Iz partikularne zahteve po pokopu brata se ar-
gumenti postopoma—mestoma implicitno, mestoma eksplicitno— univerzalizirajo v zah-
tevo po pokopu mrtvih nasploh: »V leé¢i prihodnosti je razodeto, kaj je ravno in kaj je krivo.
Ni¢ niravnega v prihodnje, kar je zdaj krivo.« (Smole 1995, 53) Pokopu »izdajalca domo-
vine« nasprotujejo Kreon, njegov sin Hajmon, in »drzavni filozof« Tejrezijas: »Zvesti lju-
dje, ki jim zares in ne samo v besedi je mar blaginja tega mesta, so mi porocali, da sta s se-
stro prekrsili besedo in obsli ukaz, sad moje milosti, ponudbo sprave in miru.« (Smole
1995, 51) Problem sprave in s tem povezano vprasanje tolerance je tukaj enostransko na
strani »pozitivne« eti¢ne triade Antigona-Ismena-Paz, ki ji je zoperstavljana prav tako
enostransko »negativna« triada Kreon-Hajmon-Tejrezijas.

Nemara Smoletova intenca sploh ni bila neposredno obravnavati problem »pokopa
mrtvih« v povojni Jugoslaviji, pac pa zgolj podati univerzalno eksistencialno dilemo med
privatno, druzinsko, »pravo« etiko na eni in javno, drzavno »nepravo« etiko na drugi, kljub
temu pa se je marsikatera interpretacija na slovenskih odrih zasukala prav v to smer, ka-
kor npr. zadnja uprizoritev Antigone v novogoriskem Slovenskem narodnem gledaliscu,
podnaslovljena »poeti¢na politicna dramac, o kateri je reziser Luka Marcen mdr. dejal, da
je »Antigona tu zato, da zvemo, kdo smo.« No, in kdo smo? Politi¢na skupnost, v katero
vedno znova vdirajo »duhovi preteklosti« v podobi medsebojno izklju¢ujocih se pozicij
»partizani-domobranci«, kakor jih zastopajo dandanasnji Eteokli in Polinejki, s ¢imer se
odpira Se kako aktualno vprasanje tako sprave kot tolerance: Antigonina dilema se v tej
luci izkaze za dilemo »pokopa domobrancev«, Kreonova pa, kako doseci tolerantno
»spravo in mir« v pogojih tako radikalnega razcepa znotraj skupnosti. Vidimo lahko, kako
toleranca v tej perspektivi zlahka menja mesto: po eni strani je toleranca na strani »zma-
govalcevy, rezultat prevladujoce povojne ideologije, ki je dosegla »mir in spravo« z zgodo-
vinsko zmago, a po drugi strani je toleranco prav zlahka najti tudi na strani »porazencevg,
ki na videz noc¢ejo ni¢ drugega od tega, kot da »v miru pokopljejo svoje mrtve, in da se jim
S »spravo« tolerantno prizna enakovredno pozicijo.

163



TEMA | Mirt Komel | Stiri Antigone in gordijski vozel spravljive tolerance

Paradoks, ki ga je mdr. spregledal bivsi predsednik RS Borut Pahor, eden izmed glav-
nih zastopnikov »sprave« v samostojni Sloveniji — o ¢emer pri¢a njegovo politi¢no delova-
nje nasploh in Se posebej njegov govor ob postavitvi »spomenika sprave« naljubljanskem
kongresnem trgu—je seveda v tem, da ta druga, »domobranska« pozicija, v katero je pri
Smoletu (ali vsaj prinjegovih »desnih« interpretih) pahnjena Antigona, problematic¢na ze
zgolj zaradi tega, ker je ideologija, ki jo zastopa/jo, sama neskladna z ideologijo sprave in
tolerance: kako se spraviti z nekom, ki spodkopava sam pojem sprave? Kako biti toleran-
ten do nekoga, ki sam ne priznava nacela tolerance? Sploh pa: ali so nacela tolerance uni-
verzalna ali partikularna? In ¢e so univerzalna, ali jih sploh lahko kdo dejansko zastopa s
svoje neogibno partikularne politi¢ne pozicije, in ¢e so partikularna, ali niso potemtakem
enakovredna nacelom netolerance, in potemtakem enako (ne)pomembna?

Nemara silahko pri vseh ali vsaj nekaterih teh dilemah pomagamo z najnovej$o
knjigo Alenke Zupancic, ki je posvecena prav Antigoni, od katere si za naslov in izhodisce
vzame verjetno enega izmed najbolj Skandaloznih verzov, ki, pomenljivo, v Smoletovi ver-
ziji umanjka: Pustila bi jih trohneti (cf. Zupancic 2022). Knjiga se loteva starogrskega mita
in njene kasnejSe modernizacije z ve¢ razli¢nih vidikov, od vprasanja nasilja, ki presega
nazornost filmskih in drugih medijskih uprizoritev (nasilje jezika, nacel, Zelje, subjektiv-
nosti ete.), pavse tja do eticnih dilem, od katerih je seveda klju¢na natanko tista, ki posodi
verze naslovu knjige, namre¢, Antigonina izjava, da ¢e bi njeni otroci ali celo moz lezali
nepokopani, bi jih »pustila trohneti«. Skandaloznost te izjavalezivtem, da Antigona ne bi
bila pripravljena storiti univerzalnega eti¢nega dejanja pokopa ¢e ne v izkljuc¢no tem par-
tikularnem primeru, ko gre za lastnega brata, zaradi ¢esar jo je strukturno treba umestiti v
incestno pozicijo »precenjevanja lastne krvi«.

Lévi-Strauss se v svoji Strukturalni studiji mita prvic¢ (in zadnji¢?) loti nekega evrop-
skega mita—in to ne katerega koli, temve¢ ni¢ manj kot Ojdipovega mita, pod katerim ra-
zume ni¢ manj kot celotno tebansko plemisko hiso, ki sega nazaj do Kadmosa in naprej do
Antigone - pri cemer vse »miteme« zvede na serijo binarnih opozicij, ki jih je v zadnji in-
stanci mo¢ zreducirati na dvoje (cf. Lévi-Strauss 1963, 206-231): precenjevanje (Kadmos
se odpravi poiskat svojo sestro Evropo; Ojdip se poroci s svojo materjo Jokasto; Antigona
se odloci pokopati brata Polinejka) ali podcenjevanje (bratomorilski zmajevi zobje, ki jih
Kadmos vsadi v zemljo, potem ko premaga zmaja; Ojdip na krizpotju ubije lastnega oceta;
Eteokel ubije brata Polinejka) krvnega sorodstva, in pa precej bolj zapleteno precenjeva-
nje ali podcenjevanje avtohtonosti cloveskega rodu, kjer je razlika razumljena kot opozi-
cijamed »rojenost iz zemlje« in »rojenost iz starSev, kolikor »zanikanje avtohtonosti«
povezuje Kadmov boj z zmajem ter Ojdipovo premagovanje sfinge na nacin, da oba zani-
kata bitji, ki sta »rojeni iz zemlje«, medtem ko potrjevanje avtohtonosti, to je cloveske »ro-
jenost iz zemlje, potrjuje etimologija rodu Labdakov, kolikor pac naj bi ¢lovek, ko se rodi
iz zemlje, imel najprej tezave shoditi. Veliko avtorjev je Lévi-Straussov pristop kritiziralo
natanko na tej spotakljivi tocki etimoloskih izpeljav, in res, ¢isto vsak, ki ima vsaj nekaj fi-
loloskega znanja, sicer priznava ustreznost izpeljave, vsaj kar se Ojdipovih »oteklih nog«
tice, se palahko nalastne oc¢izlahka preprica, da je med Lajom in »levico« ali »nerodno
hojo« prav tako malo zveze kot med Labdakosom in »Sepavostjo« ali »hromostjo«.

164



d

5-6/2023

V tem svobodnem strukturalisticnem duhu se tako lahko lotimo tudi same »Anti-
gone« preko besedne igre v zvezi z etimologijo njenega imena: Avtiyovn je sestavljena iz
avtl (“proti” v smislu “v primerjavi”) in yovevg (“prednik”, “roditelj” ali v pluralu “starsi”)
in potemtakem tista, ki “stoji v primerjavi s svojimi predniki”, ali pa tudi “vredna svojih
starsev” kakor to obi¢ajno interpretirajo — mi pa se bomo prepustili skusnjavi besedo-
tvorja in izpeljali, da je Antigona tista, ki “stoji na mestu svojih starsev”, ki stoji ali hodiv
“starSevih Cevlji” ali Se bolje tista, ki “stopa po stopinjah svojih starsev”.

Antigona je pac plod incesta in tudi njena etika ni ni¢ drugega kot etika incesta.

Kako se torej izmotati iz zagate, kjer se Antigonina in Kreonova eti¢na pozicija izka-
zeta za enako univerzalno (ne)veljavni? Nemara je tukaj dobra tocka, da se obrnemo $e na
eno slovito slovensko verzijo starogrskega mita, tj. Zizkovo Antigono, podnaslovljeno
»trojno zivljenje Antigone«, za katero je sam avtor v spremnem uvodu napisal, da se »be-
sedilo ne pretvarja, da je umetnisko delo, pac pa je eticno-politi¢na vaja« (Zizek 2015, 30),
saj po bolj ali manj zvestem sledenju starogrskemu originalu na koncu vendarle poda tri
razli¢ne, mo¢no modernizirane in posodobljene »konce«: »prva razlic¢ica sledi Sofokleje-
vemu razpletu, tako da »Zbor na koncu slavi Antigonino brezpogojno vztrajanje prilas-
tnih nacelih«; »druga razlicica prikaze, kaj bi se bilo zgodilo, ¢e bi Antigona dejansko zma-
gala, pri cemer »Zbor na koncu zapoje brechtovsko hvalnico pragmatizmuc; »v tretji
razli¢ici pa Zbor ni ve¢ podajalec zdravorazumskih modrosti, pa¢ pa postane aktivni de-
javnik.« (Zizek 2015, 29) Ta tretji, nemara najbolj »Zizkovski« konec, nam prikaze Zbor, ki
stopina prizoris$ce v vlogi univerzalnega razsodnika, ki partijsko ne samo obsodi na smrt
tako Kreona kot Antigono v imenu ljudstva, marvec tudi vzpostavi ljudsko oblast v Tebah.

Zizkova »reSitev« za distinktivno slovensko dilemo sprave in s tem povezano vprasa-
nje tolerance, kakor smo ga zastavili zgoraj na primeru Smoletove Antigone, je torej
brechtovsko zasnovana komunisti¢na Partija, ki naj s pravo spravo preseze tako »partijo
partizanov« kot tudi »stranko domobrancev«.

Antigona Thunberg

Cakajoé na dejanski zgodovinski nastop tak$ne univerzalne Partije, ki bi bila zmoZna pre-
seCi partikularne partijske interese, je sedaj nemara cas, da sklenemo naso razpravo, ki se
je sprehodila od Sofoklejeve tragedije preko Smoletove drame do Zizkove »eti¢no politi-
¢ne vajeg, s Se eno, »Cetrto Antigono«.

Greta Thunberg je definitivno »Antigona nasega ¢asa, pa ¢eprav véasih deluje kot
Kasandra, katere prekletstvo sestoji v tem, da govori resnico, a njenim prerokbam nihce
ne verjame, namred, da »nasa hia gori.« Se zlasti pa ji ne, pri¢akovano, verjamejo zaniko-
valci podnebnih sprememb, paranoic¢ni teoretiki zarote, in nasploh ameriska alt-right
desnica, ki v njej vidi zgolj »nekoliko jeznega otroka, ki bi se moral »skulirati« in »ve¢ ho-

165



TEMA | Mirt Komel | Stiri Antigone in gordijski vozel spravljive tolerance

diti v kino s prijatelji.« To je bila bolj ali manj vsebina tvita z leta 2019 bivsega predsed-
nika ZDA Donalda Trumpa, za katerega je Greta Thunberg pocakala 11 mesecev, da mu je
vrnila milo za drago, ko je med Stetjem glasovnic ameriskih predsedniskih volitev pani¢no
tvital »STOP THE COUNT!«, na kar mu je besedo za besedo povzemajoc¢ njegov tvit vrnila
milo za drago: »Donald must work on his Anger Management problem, then go to a good
old fashioned movie with a friend! Chill Donald, Chill!« (Donald bi moral upravljati s svojo
jezo, potem pa oditi v kakSen staromoden kino s prijateljem! Pomiri se, Donald, pomiri!«).
Greti v tem primeru ni bilo pod ¢astjo narediti to, kar sicer po¢nejo Se zlasti desnosucni
troli v tvitosferi: namrec, da kradejo vsebine, argumente, in tvite kreativnim, tolerantnim
levo-liberalnim tviteraSem_icam, in jih potem brezsramno sprevracajo sebi in svoji
skrajno sovrazni, netolerantniideoloski agendi v prid.

Ampak obstaja Se en veliko boljsi in bolj sodoben primer tviteraskega besednega spo-
pada, ki nam nazorno pokaze, kako se stvari streze na Twitterju, kjer s prijazno besedo, ra-
cionalnimi argumentacijami in nasploh tolerantno drzo ne prides nikamor. Andrew Tate,
nekdanji kickboxer, spletni podjetnik in poklicni mizoginist, je 27. decembra 2022 tvitnil
samohvalen, sovrazen tvit o svoji zbirki Sportnih avtomobilov, s pripeto sliko samega sebe
ob enem izmed svojih jeklenih konjickov na bencinski ¢rpalki: »Please provide your email
address so I can send a complete list of my car collection and their respective enormous
emissions« (»Prosim, posreduj mi svoj e-postni naslov, da ti lahko posljem popoln seznam
svoje zbirke avtomobilov in njihovih ogromnih izpustov.«). Namesto tega, da bi nasedla
provokaciji, ali, kar bi bilo $e slabse, tolerantno odgovorila s kak§nim pojasnjujo¢im, pre-
pricujoéim tvitom o tem, kako avtomobili, Se zlasti tako potratni, kot so njegovi, skodujejo
okolju, v brezupnem upanju, da bi kogarkoli, Se najmanj pa njega, prepricala v resnost
podnebne krize, mu je Greta odgovorila s pravljicnimi devetimi besedami:»Yes, please do
enlighten me. Email me at smalldickenergy@getalife.com« (»Da, razsvetli me, poslji mi e-
sporocilo na smalldickenergy@getalife.com«). Samooklicanega alfa samca je ta tvit tako
sprovociral, da je ze deset ur kasneje tvitnil video, v katerem je poskusil reafirmirati svojo
moskost tako, da se je pojavil v halji s cigaro in $katlo pice v rokah, na podlagi ¢esar ga je
potem nasla in pridrzala romunska policija.

Antigona Thunberg je, skratka, s tem in poprejsnjim tvitom nazorno pokazala, kako
kaze presekati gordijski vozel tolerance, Se zlasti na Twitterju, tej ponesrec¢eni postmo-
derni agori nasega Casa: »Ali naj bomo tolerantni do netolerantnih?«—»Ne. Pustimo jih
trohneti.«

166



d

5-6/2023

Bibliografija

Ajshil: Sedmerica proti Tebam. Maribor: Zalozba Litera, 2005.

Aristotel: Poetika. Ljubljana: Cankarjeva zalozba, 1982.

Hegel, GW.F.: Predavanja o estetiki: dramska poezija. Ljubljana: Problemi, 2001.
Homer: Iliada. Ljubljana: Cankarjeva zalozba 1965.

Homer: Iliada. Ljubljana: Mladinska knjiga 2017.

Ogog: Thag. Atene, Cactus Editions, 1992.

Levi-Strauss, Claude: Structural Anthropology. New York, Basic Books.
Sofoklej: Antigona. Ljubljana, Mladinska knjiga, 2017.

Smole, Anton: Antigona. Ljubljana, Mladinska knjiga, 1995.

Zupanc¢i¢, Alenka: Pustila bi jih trohneti. Ljubljana, Problemi, 2022.
Ziiek, Slavoj: Antigona. Problemi, 2015.

West, M. L.: Greek Epic Fragments. London, Loeb Classical Library, 2003.

Povzetek

Vprasanja tolerance se ta prispevek loteva z analizo Stirih figur Antigone, kakor se
zarisujejo od anti¢ne dobe vse do danasnjih dni. Od Sofoklejeve tragedije Antigona, v ka-
teri se za kljuc¢en pojem—se zlasti Heglove interpretacije—izkaze sprava; do Smoletova
povojne reimaginacije grskega mita v obliki moderne eksistencialne drame, v kateri je An-
tigona prisotna s svojo odsotnostjo, in kjer se vprasanje sprave zastavi v kontekstu po-
vojne Jugoslavije in sodobne Slovenije; pa od Zizkove brechtovske reinterpretacije staro-
grske drame, kjer je Zbor tisti, ki preseze partikularni eti¢ni opoziciji, ki ju zastopata
Antigona in njen nasprotnik Kreon; vse do Grete Thunberg, zive Antigone nasega ¢asa, ki
naravnost utelesa nepopustljivo eti¢no drzo politicnega delovanja. Antigona nam v teh
Stirih precej razlicnih podobah predstavlja $tiri mozne nacine, kako razumeti, obravna-
vati, interpretirati in nenazadnje tudi, kako presekati paradoksni »gordijski vozel« tole-
rance, ki nam nenehno zastavlja nemogoce vprasanje: »Ali naj bomo tolerantni do netole-
rantnih?«

Kljuéne besede
Antigona, Sofokles, Dominik Smole, Slavoj Zizek, Greta Thunberg

167



TEMA | Mirt Komel | Stiri Antigone in gordijski vozel spravljive tolerance

Summary

This article addresses the issue of tolerance by analysing four figures of Antigone, as
they are depicted from antiquity to the present day. From Sophocles’ tragedy Antigone, in
which the key concept—especially Hegel’s interpretation—appears to be reconciliation to
Smole’s post-war reimagining of the Greek myth in the form of a modern existential
drama, in which Antigone is present through her absence, and where the question of
reconciliation is raised in the context of post-war Yugoslavia and modern Slovenia; and
from Zizek’s Brechtian reinterpretation of the ancient Greek drama, where the Chorus is
the one that transcends the particular ethical opposition represented by Antigone and her
opponent Creon, all the way to Greta Thunberg, the living Antigone of our time, who
literally embodies the unyielding ethical stance of political action. In these four quite
different images, Antigone presents us with four possible ways to understand, deal with,
interpret and, last but not least, cut through the paradoxical "Gordian knot” of tolerance,
which constantly asks us the impossible question: “"Should we be tolerant of the intole-
rant?”

Key words
Antigone, Sophocles, Dominik Smole, Slavoj Zizek, Greta Thunberg

168



d

5-6/2023

STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Pogoji tolerance

Sabina Autor

Toleranco zaznamujejo kontroverze in spori. Rainer Forst konflikt oznaci za eno
izmed temeljnih znacilnosti tolerance, kajti nanj neizbezno tréimo prav na vseh
ravneh ukvarjanja s toleranco.! Bodisina ravni opredelitve pojma bodisi na ravni
njenih utemeljitev ter na ravni udejanjanja tolerance kot druzbenega ali politi-
¢nega nacela. Ob tem izpostavi, da je polje, ki ga toleranca obsega, vsaj tako kom-
pleksno in konfliktno, kakor so bile razmere v Angliji 17. stoletja,? v casu, ko je

John Locke napisal Pismo o toleranci.

1 Rainer Forst, Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines umstritenen Begriffs, Suhrkamp
Verlag, Frankfurt am Main 2003, str. 12-3.

2  Pravtam, str. 245.

169



TEMA | Sabina Autor | Pogoji tolerance

Sodobne razprave o toleranci se ve¢inoma umescajo v analiti¢no filozofsko tradicijo,
predvsem v polje etike in politi¢ne filozofije. Osredotocajo se na avtenti¢ne objekte tole-
rance, njena protislovja in meje, utemeljujejo toleranco kot krepost ali vrednoto itd. Na
drugi strani pa se skozi histori¢no perspektivo kot $irsi pojem tolerance umescéajo tudi ra-
zli¢ne prakse.® Upostevanje histori¢ne zaznamovanosti pojmov je klju¢no za razumevanje
tudi pri toleranci in ni le nepomembna pritiklina, temvec bistveno dolocuje tudi sam po-
jem tolerance. Hkrati pa tudi pojem doloc¢a oziroma uc¢inkuje na okolis¢ine svojega trenut-
nega prostora in casa.

Pojem tolerance je nedvomno otrok novega veka, ki se nato formulira v ¢asu razsvet-
ljenstva. Toda idejam in praksam, ki so po uc¢inkih ali strukturi podobne toleranci oziroma
toleriranju, lahko sledimo globoko nazaj v antiko oziroma stari svet. Ta histori¢ni okvir
sluzi obi¢ajno za oznacevanje tolerance v njenem SirSem pomenu in ni prepoznan toliko
kot konstitutiven za razvoj in utemeljevanje pojma samega. Toda Forst to tiho podmeno,
da »obdobje antike in srednjega veka predstavlja le manj pomembno predzgodovino tole-
rance«* ovrze z iz¢rpnim pregledom osrednjih del avtorjev teh obdobij ter pokaze, da
imata antika in srednji vek bistveno vecji vpliv na oblikovanje pojma tolerance, kakor se
jima obicCajno priznava. Kajti ideja tolerance je resda na novo interpretirana, vendar so se
moderne utemeljitve tolerance v veliki meri navezale na ze obstojeCe argumente, ki sta jih
ze predhodno prispevala prav antika in srednji vek: kr§c¢anski motivi ljubezni in usmilje-
nja, lo¢itev posvetne in duhovne oblasti, ideja svobode vesti in vere, naravnopravna raz-
misljanja itd.® Tudi eti¢no drzo stoikov, ki oznacuje vrsto samoobvladovanja in osvoboje-
nosti afektov z namenom doseganja stoiskega ideala — apatije, s katero lahko ¢lovek
doseze sre¢nost oziroma eudamonijo. éeprav pri stoikih (Se) ne gre za specifiko danas-
njega pomena tolerance je obema konceptualizacijama skupna nekak$na samoomejitev
oziroma vzdrznost, ki pri stoikih nastopa v razmerju do samega sebe, pri moderni tole-
ranci pavrazmerju do drugega.

V tem ¢lanku se bomo posvetili dvema pomembnima elementoma tolerance: zadrza-
nju dejanja, ki omogoca razliko v javnem prostoru, in vprasanju meje tolerance. Oba ele-
menta sta sicer klasi¢ni topiki razprav o toleranci, vendar se ju ne bomo lotili iz obi¢ajnih
perspektiv. Najprej bomo obravnavali mejo tolerance s pomocjo zastavka tolerance Her-
berta Marcuseja, ki predstavlja dragocen prispevek k sodobnim utemeljitvam koncepta
tolerance in ne izhaja iz analiti¢ne oziroma liberalne filozofske tradicije ter tako odpira in
omogoca nova podrocja raziskovanja tolerance izven ustaljenih pristopov. Nato bomo
odprli vprasanje zabrisovanja meje med javnim in zasebnim prostorom kot ene izmed
specifik sodobnega casa, ki kr¢i tradicionalni habitat tolerance. Oba vidika preci skupno

8  Michael Walzer na primer obravnava toleranco v §irSem pomenu tako, da sledi primerom praks podobnim toleri-
ranju in tako utemeljuje toleranco predvsem kot modus vivendi. Predmet njegove obravnave, kot poudari, je »mirolju-
bno sobivanje skupin ljudi z razli¢nimi zgodovinami, kulturami in identitetami, kar je tisto, kar toleriranje omogoca«.
Michael Walzer , »O toleranci«, prev. Janez Krek in Sonja Kelsin, v: Problemi, $t. 3-4/1998, str. 99.

4  Rainer Forst, Toleranz im Konflikt, str. 125-6.

5  Pravtam.

170



d

5-6/2023

vprasanje (ne)moznost udejanjanja tolerance v sodobnem svetu in uposteva tudi druge
znacilnosti sodobnosti, ne le uveljavljen okvir liberalnih svobo$¢in in pravic.

Na meji tolerance

Opredelitev elementov oziroma jedro pojma tolerance je pravzaprav primarna zamejitev,
ki obsega subjektovo odklonilno staliSce do objekta in zadrzanje dejanja, torej, da subjekt
ne poseze, kar bi bilo skladno z njegovim staliS¢em, in seveda v taksno dejanje ni prisiljen.
Pogoji toleranco definirajo in so njena skupna podlaga, da ne postane le skupek opisov po-
samic¢nih praks in interpretacij oziroma kot poudari Forst, da bi razli¢ni »nacini uporabe
tolerance bili veljavni kot smiselne predstave, morajo imeti skupno pomensko jedro: in to
je pojem tolerance«.®

Na drugi strani pa mejo tolerance doloca prav netoleranca kot njeno nasprotje. Ven-
dar je ob tem pomembno poudariti, da netoleranca ni preprosto simetri¢no nasprotje tole-
rance, ampak se razlikujeta natanko v ze omenjenem elementu zadrzanja dejanja. Pri ne-
toleranci je namrec subjektovo delovanje »skladno« s svojim stalis¢em. Zato je pozicija
subjekta v razmerju do objekta protislovna le pri toleranci, ne pa tudi pri netoleranci.

Ob protislovju, ki je inherentno jedru pojma tolerance, prostor tolerance zamejuje
tudi protislovje njene »samoukinitve« od koder izhaja zahteva po zamejitvi tolerance do
netolerance. Torej protislovje oziroma moznost, da toleriranje netolerance pripelje do
njene lastne ukinitve, zahteva postavitev meje tolerance, ki jo oznacuje netoleranca do ne-
tolerance. Slednje je izérpno obravnavana tematika v okviru razprav o toleranci in ob tem
najpogosteje navajana je utemeljitev Karla Poppra, ki pravi, da bi morali »vimenu tole-
rance« zahtevati pravico do netoleriranja: »Neomejena toleranca nujno vodi v izginotje
tolerance. Ce neomejeno toleranco razsirimo celo na tiste, ki niso tolerantni, ¢e nismo
pripravljeni braniti tolerantne druzbe pred silnimi napadi netolerantnih, potem bodo to-
lerantni in z njimi toleranca uniceni [...].«” Nezamejeni toleranci torej grozi njena samou-
kinitev oziroma, kakor jo zastavi Herbert Marcuse, postane »sprevrzena«. Tako Popper
kot Marcuse, ki se sicer umescata vsak v povsem drugo miselno in filozofsko tradicijo,

6  Forst vpelje metodolosko razlikovanje med pojmom in koncepcijami, pri ¢emer se nasloni na razlikovanje med
pojmom pravic¢nosti in razliénimi koncepcijami praviénosti Johna Rawlsa. Pojem tolerance tako opredeljuje Sest se-
stavnih delov, ki so: komponenta odklonitve (Ablehnungs-Komponente), komponenta dopustitve (Akzeptanz-Kompo-
nente), meja tolerance, komponenta svobodne volje (aus freien Stiicken) in komponenta utemeljevanja tolerance, ki ga
pojem pusca vsebinsko odprtega. Specifi¢ne interpretacije teh sestavnih delov pojma so $tiri koncepcije: dopustitve
(Erlaubnis-Konzeption), koeksistence (Koexistenz-Konzeption), spostovanja (Respekt-Konzeption) in vrednosti
(Wertschdtzung-Konzeption). Prav tam, str. 31-48. Prim. tudi Rainer Forst, »Toleration: Concept and Conceptions« v:
Mitja Sardoc (ur.), The Palgrave Handbook of Toleration, Palgrave Macmillan 2022, str. 16-19. Podobno opredeli glavne
elemente pojma tolerance tudi John Horton. Cf.:, Toleration v: Edward Craig (ur.), The Shorter Routledge Encyclopedia
of Philosophy, Routledge, London 2005.

7 Karl Popper, The open society and its enemies. Vol. 1, the spell of Plato, Routledge, London 1995, str. 265.

171



TEMA | Sabina Autor | Pogoji tolerance

opozorita na nevarnost »radikalnih« in »nazadnjaskih« skupin, ki so v druzbi sicer manj-
Sinske. Toda Marcuse pri tem vpelje pomemben premik in sicer v smeri, da to pomeni ne-
toleranco tudi do »njihovega misljenja, mnenja in besede«.® Ce je mejatolerance pri Pop-
perju akt nasilja, torej, »da se nasa obveza toleriranja manjsine konca takrat, ko manjsina
pricne izvajati nasilje«,? pa Marcuse vidi nevarnost ze v Sirjenju njihovih idej in misli in
jih je zato potrebno zaustaviti, Se preden bi ta mogla postati dejavna. Drugi pomemben
Marcusejev premik pa je, da opozori in pokaze tudi na netoleranco samega ustroja druzbe
kot zatirajoce ter netolerantne in ki je kot taka v neskladju s samo idejo tolerance. Prav
Marcusejeva izhodis¢na ugotovitev eseja Represivna toleranca® je, da se je toleranca spre-
vrgla, saj »v prvi vrsti sluzi zaséiti in ohranjanju represivne druzbe, ¢e pomaga nevtralizi-
rati opozicijo in delati ljudi neobcutljive za drugacne in boljSe oblike zivljenja [...]«.1
Marcusejeva zastavitev tolerance pociva na idejah, ki jih je razvil Ze v svojih predhod-
nih delih,'? in se tako umesca v tradicijo kriti¢ne teorije frankfurtske Sole. Sprevrzenost
tolerance, o kateri piSe Marcuse, ni v tem, da je sprevrzena sama po sebi, ampak je odraz
karakteristike sodobnih druzb oziroma pojavna oblika »represivnega znacaja razvite in-
dustrijske druzbe, ki jo zaznamuje enodimenzionalnost. Ta izhaja predvsem iz nemozno-
sti oblikovanja opozicij na vseh ravneh druzbe. Tako na ravni njenega ustroja kakor tudi
¢loveka in misljenja. Spremembe so »osvobajajoco« funkcijo tolerance, to »veliko pridobi-
tev liberalne dobe, kot pravi Marcuse, sprevrgle na nacin, da je sicer priznana kot vred-
nota in se udejanja tako, da »hrabri nekonformisti¢nost in sprostitev na podrocjih, ki pus-
¢ajo dejanski zatiralski stroj druzbe popolnoma nedotaknjen; ali pa ga celo krepijo, tako
davec kot privatno in osebno in zatorej avtenti¢no opozicijo nadomestijo z zadovoljeva-
njem privatnega in osebnega upora.«!® Ta proces represivne desublimacije posameznika
poteka na podrocjih, ki ustroj druzbe pustijo popolnoma nedotaknjen oziroma ga Se kre-
pijo. Toda, prav nasprotno, opozori Marcuse pa je francosko razsvetljenstvo v boju proti
absolutisti¢ni drzavi zahtevo po toleranci postavilo kot del prizadevanja za »boljSo obliko
oblasti« in druzbe. Ideja tolerance ni bila razumljena relativisti¢no, v smislu priznanja
vseh obstojecih strani, ampak je pomenila »odpravo ene najvplivnejsih strani: duhov-
SCine, povezane s fevdalnim plemstvom, ki pa je nestrpnost uporabljalo kot sredstvo go-
spostva.«.* Vendar se je danes »politicno mesto tolerance« spremenilo, saj »ljudstvo tole-
rira vlado, ki v zameno dopusc¢a opozicijo v okviru, ki ga dolo¢ajo vzpostavljene oblasti.«®

8 Herbert Marcuse, »Represivna toleranca, prev. Igor Luksic, v: C’asopis za kritiko znanosti 164-165/1994, str. 112

9 Karl Popper, »Toleration and Intellectual Responsibility«, v: On toleration, S. Mendus in D. Edwards (ur.), Oxford
University Press, New York 1987, str. 19.

10 Prvic je esej izsel leta 1965 v A Critique of Pure Tolerance. Robert Paul Wolff, Barrington Moore, Jr., in Herbert
Marcuse, A Critique of Pure Tolerance, Beacon Press, Boston 1965.

11 Marcuse, »Represivna toleranca, str. 112.

12 Herbert Marcuse, Um in revolucija. Hegel in nastanek teorije druzbe, prev. Zdenka Erbeznik, Bozidar Debenjak,
Studia Humanitatis, Ljubljana 2004. One-Dimensional Man: Studies in the Ideology of Advanced Industrial Society,
Beacon, Boston 1964.

13 Marcuse, »Represivna tolerancax, str. 114.
14 Herbert Marcuse, Um in revolucija. Hegel in nastanek teorije druzbe, str. 330.
15 Herbert Marcuse, »Represivna tolerancac, str. 97.

172



d

5-6/2023

Odprava sedanje »Ciste« tolerance« in vpeljava »razlikova(l)ne tolerance« je zoper-
stavitev »§kodljivi ideologiji, ki trdi, da je toleranca v tej druzbi zZe institucionalizirana.«
Marcusejev argument ni argument proti ideji tolerance, ampak proti druzbenemu ustroju,
v katerem se toleranca vzpostavlja kot represivnain v nasprotju z razsvetljensko idejo.
Ta korak nazaj predvsem k razsvetljenski ideji tolerance, ki sicer ni obi¢ajen in znacilen
za obravnave tolerance v normativni filozofiji, je pomemben, saj zastavlja idejo tolerance
tako, da ta ze v sebi vsebuje zahtevo po netoleranci do netolerance. Tako se ne pojavi po-
treba, da bi bilo potrebno zamejiti toleranco »zunanje«, da bi preprecili njeno samoukini-
tev, kakor se argumentira v tradiciji liberalnih utemeljevanj tolerance. Razsvetljenska
ideja tolerance, ¢e nekoliko poenostavimo, ze vsebuje protislovje hkratnosti dopusc¢anja
razlike in zavracanja netolerance, hkratni napad na netoleranco in fanatizem in predvsem
upor proti oblasti. Tako Voltaire fanati¢no netoleranco vidi kot bolezen ¢lovestva: »Kaj je
toleranca? To je privilegij ¢lovestva. Vsi smo zgneteni iz Sibkosti in napak vzajemno si od-
puscajmo neumnosti, to je prvi zakon narave. [...] Jasno, vsak posameznik, ki preganja
kaksnega cloveka, svojega brata ker ta ni enakega mnenja, je posast. To ne trpi ugovorov.
Pavlada, pa magistrati, pa princi, kako bodo oni ravnali s tistim, ki ima drugacen kult kot
oni?«!” Pri tem velja opozoriti, da razsvetljensko utemeljevanje tolerance ni enoznacno in
da je znacilnost razsvetljenstva predvsem nesoglasje.'® Vendar je v nadaljevanju pomem-
ben predvsem ta vidik hkratnosti zahteve po toleranci kot emancipatorni ideji, ki ze vse-
buje hkrati tudi zahtevo po netoleranci do zatiranja in preganjanja, saj se zdi, da je nekako
podlaga prav Marcusejevi zastavitvi.

Marcuse se loti obravnave tolerance podobno kakor Max Horkheimer in Theodor W.
Adorno obravnave razsvetljenstva: »svoboda v druzbi (je) neloc¢ljiva od razsvetljujocega
misljenja«, toda »pojem prav tega misljenja ni¢ manj kot konkretne zgodovinske oblike,
druzbene institucije, s katerimi je prepleten, ze vsebuje klico tistega nazadovanja, ki se
danes dogaja povsod. Ce razsvetljenstvo ne vzame nase refleksije o teh nazadujo¢ih mo-
mentih, zapecati lastno usodo.«*® V razsvetljenstvu je tako ves ¢as prisoten tudi protiraz-
svetljenski, nazadnjaski moment, ki ob odsotnosti refleksije prevlada: »Ne da bi hvalnice
razsvetljenstvu morda postale neresnicne, temvec se je njihova resnica izvotlila, na dan je
prisla njena nasprotna plat.«?° Horkheimer in Adorno v tem ne vidita »konzerviranja pre-

16 Pravtam, str.114.

17 Voltaire, Filozofski slovar, prev. Aljosa Karavanja, Zalozba Krtina, Ljubljana 2020, str. 339-40. Prav tako njegova
razprava O toleranci, kjer je podrobno opisal primer preganjanja Jeana Calasa in njegove druzine, ne predstavljale dra-
gocenega dokumenta boja proti nestrpnosti, temvec tudi stave, da je to tudi boj za pravi¢nost.

18 Tzvetan Todorov posebej poudari, da razsvetljenstvo »ni bilo toliko doba konsenza, kolikor doba debate«. Tzvetan
Todorov, »Duh razsvetljenstvax, prev. Katja Zakrajsek, v: D’Alabert in Diderot, Uvod v Enciklopedijo. Tzvetan Todorov,
Duh razsvetljenstva, Studia humanitatis, Ljubljana 20009, str. 137-8. Tudi Galeotti opozori na razliko v razumevanju tole-
rance in da »tako Paine kakor Kant trdita, da se toleranca vselej navezuje na samovoljno in despotsko oblast, listina pra-
vic, ki je osnova liberalnih ustav, pa nudi ustreznejso resitev problemov, ki so v korenu tolerance.« Anna Elisabetta
Galeotti, Toleranca. Pluralisti¢ni predlog, str. 15.

19 Max Horkheimer in Theodor W. Adorno, Dialektika razsvetljenstva. Filozofski fragmenti, prev. Studia humanitatis,
Ljubljana 2002, str. 13.

20 Bozidar Debenjak, »Urok razsvetljenstva in njegova dialektika«, v: Max Horkheimer in Theodor W. Adorno, Dia-
lektika razsvetljenstva. Filozofski fragmenti, str. 292.

173



TEMA | Sabina Autor | Pogoji tolerance

teklosti«, temvec »izpolnitev preteklega upanjac, ki ga nosi neka ideja oziroma pojem.?
Pomen Marcusejevega prispevka namre¢ ni v goli vpeljavi razlikovalne tolerance, temvec
prav v njeni zastavitvi. Toleranco utemeljuje kot emancipatorno idejo, ki s svojo protislov-
nostjo ves ¢as hodi po robu in ji nenehno preti zdrs v svoje nasprotje — netoleranco. Mar-
cuse pritem izhaja iz dialekti¢ne podlage kjer »celota doloc¢a resnico — ne v smislu, da je
celota pred ali nad svojimi deli, temvec¢ da njena struktura in funkcija doloc¢ata vsako po-
sebno stanje in odnos. Tako v represivni druzbi celo naprednim gibanjem preti, da se spre-
vrnejo v svoje nasprotje, kolikor sprejmejo pravila igre.«*? oziroma »ce vztrajanje pri do-
brih plateh ni presezeno v negativni celoti, poveli¢uje svoje lastno nasprotje: nasilje«.?®
Skratka Marcusejeva kritika tolerance ni preprosta zavrnitev tolerance v smislu odprave
nacela tolerance kot tistega nacela, ki »sluzi« opravi¢evanju obstojec¢e druzbe in utrjeva-
nju obstojec¢ih represivnih in nepravi¢nih druzbenih razmerij in prav tako ne vpeljuje no-
vega pojma, ki bi »nadomestil« liberalno idejo tolerance. Prav nasprotno, toleranca je in je
vselej bila s svojo protislovnostjo »osvobajajo¢e« nacelo, ki zahteva nenehno refleksijo,
tudi druzbe kot polja njenega udejanjanja, kar se je in se Se posebej kaze v pogojih sodobne
druzbe.

Prostor(i) tolerance

Ce je vprasanje protislovnosti tolerance razpravam o toleranci osrednje, je na drugi per-
spektiva prostora tolerance obravnavana pretezno posredno in sicer v okviru vprasanj ob-
jektov tolerance, oziroma njene prakse ter nacela locitve javnega in privatnega prostora.

Objekti tolerance se naceloma razvrscajo na pristne in nepristne oziroma banalne.
Slednji se nanasajo na primere privatne sfere, k pravim oziroma klasi¢nim objektom pa
pristevamo tiste, ki zadevajo razli¢na prepric¢anja ali nazore in s katerimi subjekti vsto-
pajo vjavnost oziroma polje politi¢nega ali pa se z njimi toleranca utemeljuje kot krepost.
Zato, ko govorimo o prostoru tolerance, ne govorimo le o fizicnem javnem, ampak tudi o
prostoru kot javnem prostoru skupnih pravil ali skupnosti. Toda zdi se, da vec¢ina razprav
nekako izhaja iz predpostavke, kjer je podrocje javnega in zasebnega jasno formulirano in
nanj druzbene in politi¢ne spremembe v zadnjih stotih letih niso kaj bistveno vplivale. V
zvezi s spremembami javnega prostora Robert Pfaller v svoji knjigi Umazano sveto in ¢isti
um opozori na pomembno znacilnost sodobnosti:

»V pogojih postmodernega relativizma se je ta tendenca odloc¢ilno okrepila. Zato se
zdi, da so Senettova spoznanja prav danes dosegla svoj polni pomen: po difamaciji uma, ki

21 Max Horkheimer in Theodor W. Adorno, Dialektika razsvetljenstva. Filozofski fragmenti, str. 11in 13.
22 Herbert Marcuse, »Represivna tolerancax, str. 98.
23 Horkheimer in Adorno, Dialektika razsvetljenstva. Filozofski fragmenti, str. 237.

174



d

5-6/2023

je tako ali drugace povezan s pretenzijami po ob¢em, nam je preostala le Se ekstremno
narcisticna, egocentri¢na kultura. Njen kategori¢ni imperativ se glasi: ne dopuscati nice-
sar, kar se v popolnosti ne prekriva z lastnim jazom (oz. z njegovo idealizirano podobo).
Vse ostalo je obcuteno kot ‘odtujitev’ ali "heteronomija’. Ze Sennett paje podvomil o tem,
ali ta zaustavitev dejansko pomeni osvoboditev, in videti je, da mu izkustvo, ki je odtlej po-
stalo bogatejse, zelo izrazito pritrjuje.«®*

Kot poudarja Pfaller, ima v danasnjem svetu »’avtenti¢na’ privatna oseba« prednost
pred javno figuro, saj odlocilni kriterij presoje postaja vse bolj vprasanje, kaj ta oseba, do-
godek »pomeni zame«??® Avtenti¢ni posameznik tako postaja merilo sveta in v tem svetu
intimne kulture, ki slavi posameznikovo avtenti¢nost, je lahko dopusceno le tisto, s ¢imer
se lahko polno identificiramo. Toda, ¢e je zame sprejemljivo, le kar je lahko predmet moje
polne identifikacije, kako lahko znotraj taksnega horizonta mislim nekoga ali nekaj po-
vsem drugega, kar je mogoce doziveti le »na distanci do jaza«? Z razmahom avtenti¢nosti
in opustitvijo vloge, ki jo »odigram« v javnosti, se tako izgublja izkusnja drugosti, necesa
meni tujega, ki je zame mogoce povsem nesprejemljivo, Ce ne vsaj nelagodno, pa vendar je
po svoje del mojega sveta. Natanko ta »neosebna« vloga, pravi Pfaller, bi lahko bila merilo
civiliziranost kulture: »do katere mere je namrec¢ kultura to neosebno - to, ¢esar posamez-
niki sami na sebine morejo vpisati v polno identifikacijo — pripravljena vrednotiti kot ne-
kaj obcega in slaviti kot nekaj, kar je druzbi v veselje.«?® Nemoznost »polne identifikacije«
je pravzaprav vzpostavitev razlike, kakrsna se vzpostavlja tudi s toleranco. Kajti prav ne-
skladje med subjektom in objektom tolerance, ki je subjektovo odklonilno staliS¢e do ne-
Cesa zanj nesprejemljivega, je eden izmed temeljnih pogojev tolerance, ki mu nato sledi se
dopustitev na ravni dejanja. Za pojem tolerance je ob odklonitvi bistveno zadrzanje deja-
nja oziroma dopustitev navkljub nestrinjanju z objektom. Toleranca je tako, z dejanjem
odpovedi dejanju zavrnitve drugega subjekta, ki je nosilec objekta tolerance, hkrati proces
vzpostavljanja subjektove distance.?”

Podobno kot Marcuse, ki pravi, da hrabrenje nekonformizma na podrocjih, ki pa pus-
Cajo represivni znacaj druzbe popolnoma nedotaknjen, tudi Pfaller trdi, da ¢e je dopus-
¢eno samo tisto, »Cesar siv celoti zelimo, in ni¢ drugega, tedaj je v resnici dopusceno zelo,
zelo malo«.?® Ob tem je treba pravzaprav dodati, da nile »nam« dopusc¢eno zelo malo, am-

24 Robert Pfaller, Umazano sveto in ¢isti um, prev. Simon Hajdini in Tadej Troha, Drustvo za teoretsko psihoanalizo,
Ljubljana 2009, str. 209-210.

25 Pravtam, str. 209.
26 Pravtam,str.212.

27 Janez Krek na primer opredeli toleranco kot »zapoved dejanja odpovedi dejanjuc, katere »cilj je prehod v dejanje
kot meja med besedo in dejanjem«. Janez Krek, »Clovekove pravice, kot prisila in kot struktura strpnosti«, v: Problemi
3-4/1998, str. 172.

28 »Domnevni hedonizem nase kulture ni ni¢ drugega kot imperativ totalne samozakonodaje oz. konformnosti« z ja-
zom: ta kultura posameznike vzpodbuja, naj si vzamejo vse, kar si sami v celoti Zelijo - ali drugace, vse, kar lahko v po-
polnosti uskladijo s svojo samopodobo. Tako govori: ‘Ce si nekaj zares in do dela zelis, potem ti tega nih¢e ne sme prepo-
vedati. Vzemi si, go for it!" Sprva to morda zveni osvobajajoce. A potrebno je vedeti, kaj gre pri tem v izgubo. Kajti razen
tega, kar si docela Zelijo in pozdravljajo, posameznikom ni ni¢ dopu$c¢eno. Cemur ne morejo pritrjevati v celoti in vselej,
temvec¢ morda le delno, ob¢asno ali pod dolo¢enimi pogoji. (denimo v spremstvu drugih), tistemu se morajo odpovedati.
Zato ni¢ ni bolj represivno kot druzba, ki legitimnost zahtev postavlja v odvisnost od konformnosti z jazom.« Pfaller,
Umazano sveto in ¢isti um, str. 241.

175



TEMA | Sabina Autor | Pogoji tolerance

pak tudi drugim, ki se »znajdejo« v privatnosti »moje avtenti¢nosti«. V tej »postmoderni
svobodi intimnih kultur«, kakor pravi Pfaller, »politi¢ni non-izem proizvaja gole non-ci-
toyens, ki nenehno proizvajajo substrakcije v javnem prostoru: ljudi vzpodbuja k temu, da
iz javnega prostora odstranijo vse tisto, kar jim ni domace iz njihove privatnosti.«*® Pri
tem pa me nadleguje Ze sama pojavnost drugega, ki se vselej znajde v moji privatnost. V
tem smislu je opredelitev Slavoja Zizka, da je poanta tolerance danes v tem, da me drugi
ne nadleguje, to¢na.*° Z razmahom intimnosti v javnhem podrocju se ne brise le lo¢nica
med javno in zasebno sfero, ampak se spreminja sama struktura javnega prostora in s tem
tudi politi¢nega.

Vprasanje, ki se na tem mestu postavi, je, ne le kako je danes sploh mozna toleranca,
ampak kako sploh razumeti toleranco, ko pa smo sooceni z drasti¢nim kréenjem obmocja
javnega, ki je njen primarni habitat? Toleranca namrec¢ potrebuje javnost, da je smiselna.
TeatraliCna razseznost javnega zivljenja, kakor pravi Pfaller, je razseznost, ki so jo za-
hodne kulture razvijale vse od renesanse dalje in kjer je vsakomur bilo dopusceno, da je
postal igralec za druge.®! Tej isti tradiciji pravzaprav pripada tudi toleranca. Dopusc¢anje
zame nesprejemljivega, je prav tako po svoje vloga, ki zahteva, da za nastop v polju javnega
pustim intimo v objemu zasebnega. Le tako je mozna vzpostavitev razlike in sobivanje z
neznosnostjo drugega sploh mozno. V tem postanem »drzavljan« in ne v razkazovanju
svoje avtenti¢nosti. Bodisi, e je razlog ali utemeljitev tolerance instrumentalno pragma-
ti¢na, se pravi »zaradi miru« ali »manj$e Skode« ali iz eti¢nih in drugih razlogov, kakor so
spostovanje ¢lovekovih pravic, ali zaradi liberalne ideje svobode. V odpovedi dejanju, ki bi
bilo v skladu z mojim prepric¢anjem, je torej svoboda za drugega in seveda obratno, tudi
zame. Na to nakazuje tudi spor v njenem objektu, ki ga toleranca ne odpravi ali razresi,
temvec ga z aktom zadrzanja ohranja. Toleranc¢no drzo pa tezko zavzamem kot »avtenti-
¢ni« posameznik, ki zahteva dolo¢eno skladnost, »kajti s ¢imer se ni mogoce polno identi-
ficirati, vse, kar se nekoliko izmika soglasju z lastno samopodobo, na tanacin, le Se v
mnogo vecji meri postane predmet zavracanja«.®?

Ker v ¢asu avtenti¢nega posameznika »igranje« druzbenih vlog preprosto ni vec zaze-
leno oziroma je vse tezje in ker je polje javnega oziroma politi¢nega vse bolj prezeto s pri-
vatnostjo posameznikov, postaja konfrontacija razlik, ki jih zagotavlja liberalni druzbeni
okvir, tudi precej bolj izostrena. Radikalizacija druzbe z zaostritvijo konfliktov in razma-
hom populisti¢nih politi¢nih subjektov gre zagotovo z roko v roki tudi s kréenjem javnega
prostora. Ob tem in onkraj bogate tradicije in razprav o toleranci kot eminentnem filozof-
skem problemu, je namrec toleranca danes ve¢inoma zreducirana na prazno parolo politi-
¢nih elit. In kot plehek odgovor na slednje se pojavlja obicajna pavsalna zavrnitev tole-
rance kot neustreznega oziroma nezadostnega nacela za »resevanje« druzbenih oziroma

29 Pravtam, str 241.

30 Slavoj Ziiek, Paralaksa, Drustvo za teoretsko psihoanalizo, Ljubljana 2007, str. 118. Prim. Pfaller, Umazano sveto
in Cisti um, str. 226 in 241.

81 Robert Pfaller, Umazano sveto in ¢isti um, str. 224.
32 Pravtam,str.211.

176



d

5-6/2023

politi¢nih problemov. Na drugi strani pa smo pri¢a nenehnemu pridiganju napacnega tol-
macenja ideje tolerance kot kimajocega trepljanja po ramenih enakomislecih ali kot na-
¢ela, po katerem sprejemamo »drugega« iz vzgibov humanitarnega paternalizma. Vse to,
seveda lahko moralisti¢no odpravimo z zamahom roke, ¢es, da gre pri tem za posledico
ignorance in splosnega »antiintelektualnega« razpolozenja danasnjega ¢asa. Marcusejeva
zastavitev tolerance, ki smo jo izpostavili zgoraj, je pogosto neupraviceno oznac¢ena in od-
pravljena za preteklo specifiko njegovega Casa in prostora. Toda prav nasprotno, ne le, da
so se druzbene karakteristike druge polovice 20. stoletja v danasnji postfordisti¢ni in in-
formacijsko vse bolj razviti druzbi Se jasneje izostrile, namrec tako takrat kakor danes
polno doloc¢ajo tudi na¢in udejanjanja tolerance. Marcusejevo utemeljevanje ideje tole-
rance, ki se »spet pojavlja kot tisto, kar je bila na zacetku, ob svitu novega veka: kot pri-
stranski cilj, prevratniski, osvobajajoci pojem in praksa. In obratno, kar se danes razglasa
in prakticira kot toleranca, v mnogih najuc¢inkovitejsih oblikah sluzi zatiranju«.*® Prav ta
zastavitev tolerance kot emancipatorne ideje, ki pa hkrati vselej lahko zdrsne v brezno ne-
tolerance je izhodiSce razmisleka o toleranci ne toliko iz perspektive svobode, ampak bolj
v smeri dejanske pravi¢nosti kot opozicije obstoje¢im druzbenim konstelacijam.3*

Literatura:
Forst, Rainer: Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines umstritenen Begriffs, Suhr-
kamp Verlag, Frankfurt am Main 2003.

Forst, Rainer: »Toleration: Concept and Conceptions« v: Mitja Sardo¢ (ur.), The Palgrave Handbook of To-
leration, Palgrave Macmillan 2022, str. 11-20.

Galeotti, Anna Elisabetta: Toleranca. Pluralisticni predlog, prev. prev. Tone Dolgan, Zalozba Krtina, Lju-
bljana 2009.

Horkheimer, Max in Adorno, Theodor W., Dialektika razsvetljenstva. Filozofski fragmenti, prev. Seta
Knop, Mojca Kranjc, Rado Riha, Studia humanitatis, Ljubljana 2002.

Krek, Janez: »Clovekove pravice, kot prisila in kot struktura strpnosti«, v: Problemi 3-4/1998, str. 172.

Marcuse, Herbert: One-Dimensional Man: Studies in the Ideology of Advanced Industrial Society, Beacon,
Boston 1964

Marcuse, Herbert: »Represivna tolerancag, prev. Igor Luksic, v: éasopis za kritiko znanosti 164-165/1994,
str. 97-118.

Marcuse, Herbert: Um in revolucija. Hegel in nastanek teorije druzbe, prev. Zdenka Erbeznik, Bozidar De-
benjak, Studia Humanitatis, Ljubljana 2004.

33 Herbert Marcuse, »Represivna tolerancax, str. 97.

34 Tudi Galeotti opozori, da gre pri vprasanjih tolerance, kjer se na prvi pogled zdi predmet spora svoboda izrazanja,
vselej za probleme enakosti, nediskriminacije in vkljuc¢itve«. Anna Elisabetta Galeotti, Toleranca. Pluralisticni predlog,
str. 28. In navsezadnje je Voltaire prav tako preganjanje in netoleranco do Jeana Calaisa in njegove druzine obravnaval v
ludi vprasanja pravi¢nosti in ne svobode vesti.

177



TEMA | Sabina Autor | Pogoji tolerance

Pfaller, Robert: Umazano sveto in ¢isti um, prev. Simon Hajdini in Tadej Troha, Drustvo za teoretsko psi-
hoanalizo, Ljubljana 2009.

Popper, Karl: The Open Society and Its Enemies. L. 1, The Spell of Plato, Routledge, London 1995.

Popper, Karl: »Toleration and Intellectual Responsibility«, v: On toleration, S. Mendus in D. Edwards (ur.),
Oxford University Press, New York 1987, str..

Voltaire: Filozofski slovar, prev. Aljosa Karavanja, Zalozba Krtina, Ljubljana 2020.

Todorov, Tzvetan: »Duh razsvetljenstvac, prev. Katja Zakrajsek, v: D’Alabert in Diderot, Uvod v Enciklope-
dijo. Tzvetan Todorov, Duh razsvetljenstva, Studia humanitatis, Ljubljana 2009, str. 137-228.

Walzer, Michael: »O toleranci«, prev. v: Problemi 3-4/1998, str. 97-138.
Zizek, Slavoj: Paralaksa, Drustvo za teoretsko psihoanalizo, Ljubljana 2004.

178



d

5-6/2023

STRPNOST IN NESTRPNOST DANES: NOVE DRUZBENE DILEME

Bog, bela rasa in virus:
medijska nestrpnost,
beli supremacizem
in rasizem v analizi
primera

Boris Vezjak

Tednik Demokracija, blizu tedaj vladajoci stranki SDS, je 3. decembra 2020 obja-
vil zapis »Presezki 5«, ki ga je podpisal Aleksander Skore, njihov stalni kolumnist.
Avtor je v njem zagovarjal klasi¢ni rasizem, tudi pri nas vedno bolj popularen in
politi¢no podprt beli supremacizem, ki tipologizira rase z bioloskim determiniz-
mom in pri tem sledi hierarhiji s sklicevanjem na fenomen ¢istosti in etni¢nosti;
tokrat avtor temu dodaja Se nianse verskega rasizma. V njem je Skorc zelo jasno
in nazorno zapisal naslednje trditve: Bog je na strani bele rase. Se vec, Jezus je
nujno belopolt. Ker je neskonéno pravic¢en, bo Bog, o¢itno praveati ksenofob, do-
bro poskrbel, da bodo migranti iz nepojasnjenih razlogov zboleli in umrli, kajti
on pozna tak mikroorganizem, ki bo poskrbel za iztrebljenje — le kdo, e ne on.
Bozjivirus je selektiven, zato bo pobralo le dolo¢ene ljudi dolocene rase, elimina-
cijabo uspesna, podobna izruvanju plevela, izkoreninjenju plesni in obravnavi

naravnih skodljivecev. Kajti Bog Ze ve, kateri ljudje so Skodljivi.

179



TEMA | Boris Vezjak | Bog, belarasa in virus: medijska nestrpnost, beli supremacizem in rasizem v analizi primera

V domaci javni razpravi se veliko posvec¢amo zacaranemu krogu odnosa med mediji, vec-
krat politi¢no vodenimi, Sirjenju nevarnih sovraznih idej in neuc¢inkovitosti ustavljanja so-
vraznega govora, v tem primeru rasizma. Je nestrpnost v kazenskopravnem smislu lahko
tudi posledica slabe pregonljivosti nestrpnih ravnanj? V spektru porasta sovraznega go-
vora v zadnjih letih se zdi, da v Sloveniji posebej ne napredujemo, ¢eprav so kazniva deja-
nja zaradi nestrpnosti med najhujsimi oblikami diskriminacije in predstavljajo temeljno
krsitev temeljnih ¢lovekovih pravic. Ponizujejo zrtve in postavljajo pod vprasaj zavezanost
odprte druzbe pluralizmu in ¢lovekovemu dostojanstvu. Poleg tega, ¢eprav ne vedno, so
obicajno storjena proti ranljivim skupinam, ki so ze dozivele dolo¢eno obliko druzbene di-
skriminacije. Pomanjkanje uc¢inkovitega odziva organov spodbuja storilce k ponovnim
kaznivim dejanjem ter Se bolj odtujuje Zrtev in njeno skupnost. To pa lahko spodkoplje
Sirso socialno kohezijo, saj so skupnosti nastrojene druga proti drugi in izzivajo povracilne
napade. V skrajnem primeru lahko kazniva dejanja prerastejo v drzavljanske nemire, ¢e jih
pristojni organi ne priznajo in obravnavajo. Med vsemi tovrstnimi dejanji je najbolj ver-
jetno, da bodo kazniva dejanja iz sovrastva povzrocila ali Se povecala napetosti, ki lahko
sprozijo vecje rasne konflikte v skupnosti, drzavljanske nemire in celo vojno.

Ce se Zelimo boriti za strpnost, se bomo nujno morali proti sovraznemu govoru, kajti
nestrpnost je danes nesporno tudi kazenskopravna kategorija. Ker se Siri preve¢ nemo-
teno, jo veckrat zaznavamo kot sovrazni govor in ta bi moral biti z zakonom prepovedan —
toda kaj to pomaga, ¢e vrh slovenskih tozilcev ob¢asno pove, da sovrazni govor prinas ni
kaznivo dejanje! Hkrati se velikokrat zgodi, da ga ne znamo niti konceptualno zamejiti, za-
radi ¢esar sem na drugem mestu predlagal locnico v razpravi, ki bi ga razdelila na sovrazni
in sovrastveni govor. Sam ocenjujem, da ne znamo preganjati niti sovraznega govora, ce-
prav je ta kazenskopravno opredeljen tudi kot kaznivo dejanje. In ker Se vecjo tezavo pred-
stavlja sovrastveni govor, ki ga sam razumem kot govorico sovrastva v druzbi, ki preprosto
ni kazniva in pregonljiva, takSnega pa je neprimerno vec, bi nas moralo skrbeti dvojno: naj-
prej zato, ker nismo resili tezave niti v majhnem vrticku, v katerem bi morali sovrazni go-
vor kazensko zakoliciti, hkrati pa tudi ne v velikem vrtu, v katerem sovrastvenega govora
ne moremo kazensko preganjati, a bi ga z razlicnimi sistemskimi resitvami vendarle nujno
morali omejevati. Namen tega prispevka je z analizo primera rasizma v tedniku Demokra-
cija pokazati, kako se nevarno oddaljujemo od principov strpnosti v druzbi, kako nestrp-
nost racionaliziramo, medijsko normaliziramo in s tem resno ogrozamo demokracijo.

Bog kot rasist

Povrnimo se nazaj k primeru Skoréeve kolumne in njegovim rasisticnim poantam (Vez-
jak, 2020a). Kljuc je v beli rasi, ki jo ima Bog pac raje, zato bo virus to »najnaprednejso
raso« obvaroval pred unicenjem — ker je pac dobrotljiv. Je torej Bog rasist, se sprasuje av-

180



d

5-6/2023

tor, ki je s tem breme odgovornosti prevalil nanj? Nikakor, kajti tudi clovek pac iztreblja.
In ¢e Bog ze ne more biti rasist, saj poskrbi za red¢enje ljudi, zakaj bi bil ¢lovek? To je v
njegovi naravi, rad iztreblja zivalske in rastlinske vrste — in res kar uspesno. Kajti ne gre za
rasizem, se brani avtor, gre le za o¢is¢enje v obliki milijonov smrti, prav taksna pa je ne-
dolzna odstranitev plevela. Srhljiva metafora iztrebljanja, ki nas neposredno spomni

na Endlosung in holokavst, pa tudi rabo metafor v Mein Kampfu, potem avtorja ne ustavi,
daje mu dodatno motivacijo. Zanj je bela rasa kot dober pridelek, ki mora zrasti, zato ga
moramo zascititi — je naprednej$a in iztrebljanje drugih je posledi¢no nujno. Tu se avtor
poskusa zavarovati, Skorc namreé zdaj govori o iztrebljanju ne zgolj drugih ras, temved
nevarnosti, da bo iztrebljena sama: belopolti iztrebljajo zato, da sami ne bi bili iztrebljeni.
K temu potem doda $e »duhovnostni« moment, vse se dogaja po nekem postopku, kjer bo
350 milijonov ljudi izbranih, da kon¢no napredujejo in se kot napredne duse prebijejo v
Zlato dobo. Vecina teh bo kajpak sestavljena iz bele rase, kajti krs¢anstvo je zavezano njej,
koncno je bil tudi Jezus bele polti, ne pa ¢rn ali rumen. Ko se bo Bog razodel, in apokalipse
se moramo veseliti in biti hvalezni zanjo, bo jasnega vec.

Opazimo lahko ve¢ primerov, ko slovenska druzba tovrstnih rasizmov in supremaciz-
mov ne sankcionira. Na podoben nacin, kot smo postali neobc¢utljivi na sovrazni govor in
sejanje sovrastva, se tudi rasisti¢nih domislic velikokrat ne dotaknemo. Zato sem kasneje
podal ovadbo zoper kolumnista Demokracije Aleksandra Skorca in odgovornega urednika
Demokracije Jozeta Bis¢aka zaradi suma storitve kaznivega dejanja javnega spodbujanja
ali razpihovanja sovrastva, nasilja ali nestrpnosti (297. ¢len KZ-1). Kaj me je motiviralo?
Na podlagi zapisa v tedniku Demokracija, na podlagi medijsko izpostavljenih primerov, ko
drzavni tozilec ali tozilka niso samoiniciativno in po lastni presoji zaceli kazenskega po-
stopka v podobnih primerih, na podlagi medijske izjave Vrhovnega drzavnega tozilstva v
danem primeru, da pristojni za uvedbo pregona zaradi javnega govora, ki spodbuja sovra-
Stvo, nasilje ali nestrpnost, niso prejeli nobene kazenske prijave, ne oni ne na pristojnem
ljubljanskem okroznem tozilstvu (podatek iz Vecera, 18. 7. 2019, avtorica Kristina Bozic),
ter na podlagi obljub generalnega drzavnega tozilca Draga Skete ob prevzemu funkcije, da
bo ena od njegovih prednostnih nalog tudi pregon sovraznega govora, sem avtor teh vrstic
podal kazensko prijavo zoper kolumnista Demokracije in njenega odgovornega urednika
zaradi suma storitve kaznivega dejanja javnega spodbujanja sovrastva, nasilja in nestrp-
nostipo 297. ¢lenu Kazenskega zakonika RS. V obrazlozitvi sem navedel, da je Skorc z na-
slovom »Presezki 5« (3. december 2020, stran 6) med drugim zapisal:

»Ker se bela rasa ne zmore obraniti pred navalom nekaterih ras, bo Bog ustvaril virus, ki bo najna-
prednejso raso resil pred unicenjem.«

»Priseljenci drugih ras denimo imajo v sebi precej vec radija in dovolj je ustvariti mikroorgani-
zem, ki napada le priseljence. Zgodilo se bo torej, da bodo migranti nepojasnjeno zbolevali in umi-
rali, saj bo Bog ustvaril tak mikroorganizem, ki ne bo prenasal njihove DNK. Mogoce je torej
ustvariti tak virus, zaradi katerega zbolevajo le dolocéeni ljudje, rase, skupine ljudi dolocenih last-
nosti. Ciljna eliminacija, skratka. Tako kot se ljudje ciljano spravijo na dolocene vrste naravnih
skodljivcev, plesni, plevelov itd., se lahko Bog spravi na doloceno vrsto skodljivih ljudi.«

181



TEMA | Boris Vezjak | Bog, belarasa in virus: medijska nestrpnost, beli supremacizem in rasizem v analizi primera

»Je Bog torej rasist? Ravno toliko kot ljudje, ki iztrebljajo doloéene, njim skodljive Zivalske in rast-
linske vrste. Ne gre za rasizem, gre za oc¢isc¢enje. Odstranitev plevela.«

»Velika vec¢ina pa, logicno, le izhaja iz bele rase, saj je bilo tej rasi dano krscéanstvo in s tem moz-
nost duhovnega napredka. Tudi Jezus je bil bel. Z razlogom«.

Sovrastvo kot kaznivo dejanje

V Ustavi Republike Slovenije je v 63. ¢lenu za potrebe regulacije sovraznega govora zapi-
sano, da je prepovedano spodbujanje k narodni, rasni, verski ali drugi neenakopravnosti
ter razpihovanje narodnega, rasnega, verskega ali drugega sovrastva in nestrpnosti. Po-
dobno je v Kazenskem zakoniku v 297. ¢lenu opredeljeno, da se za spodbujanje in razpiho-
vanje sovrastva, nasilja ali nestrpnosti, ki temelji na narodnostni, rasni, verski ali etni¢ni
pripadnosti, spolu, barvi koze, poreklu, premozenjskem stanju, izobrazbi, druzbenem po-
lozaju, politicnem ali drugem prepricanju, invalidnosti, spolni usmerjenosti ali katerikoli
drugi osebni okoli§c¢ini, dolo¢a zaporna kazen do dveh let.

Tako sovrastvo kot nestrpnost sta torej kaznivi dejanji, ¢e sta usmerjeni bodisi proti
skupinam ali proti konkretnim posameznikom. Podobno spodbujanje narodne, rasne, ver-
ske, spolne ali kakr$nekoli druge neenakopravnosti, sovrastva ali nestrpnosti prepoveduje
tudi Zakon o medijih (2006, ¢len 8), vendar pa ta zakon ne doloc¢a sankcij v primeru krsi-
tev tega clena. Sankcioniranje je predvideno v 47. clenu omenjenega zakona zgolj v prime-
rih, ko gre za spodbujanje rasne, spolne ali narodnostne diskriminacije in verske ali politi-
¢ne nestrpnosti v oglasih (Motl in Bajt, 2016). Na ravni Evropske unije je medijska
dejavnost omenjena v Direktivi o avdiovizualnih medijskih storitvah. Slednja naj bi med
drugim ucinkoviteje obravnavala sovrazni govor ter hkrati okrepila neodvisnost nacional-
nih regulativnih organov.

Vendar se je v zadnjih desetletjih pokazalo, da so mnozi¢ni mediji eden kljucnih ele-
mentov za ustvarjanje in reprodukcijo sovraznega govora. Se zlasti moéni so novi druz-
beni mediji in spletna okolja, kot so forumi, blogi in klepetalnice, v katerih lahko ljudje
tudi na anonimne nacine izrazajo nestrpnost in sovrastvo (Vezjak in Sardoc, 2016). Ned-
vomno svoboda izrazanja predstavlja eno osnovnih drzavljanskih svobos¢in. Pogosto jo
povezujemo s sodobnim pojmovanjem drzavljanstva, kakor tudi z naceli demokrati¢ne
druzbe. Zgodovina in izkus$nje druzbe nakazujejo, da je doloc¢ena omejitev svobode izraza-
njalegitimna varovalka pred izrazanjem dolocenih nestrpnosti in sovrastev. Prav iz tega
razloga je omejevanje dolocenih vidikov svobode govora, kot je spodbujanje sovrastva, ra-
sizma, nestrpnosti in drugih diskriminatornih praks, v zakonodaji Stevilnih evropskih
drzav urejeno tako, da se sovrazni govor preganja.

297. ¢len Kazenskega zakonika pravi, da »kdor javno spodbuja ali razpihuje sovrastvo,
nasilje ali nestrpnost, ki temelji na narodnostni, rasni, verski ali etni¢ni pripadnosti,
spolu, barvi koze, poreklu, premozenjskem stanju, izobrazbi, druzbenem polozaju, politi-
¢nem ali drugem prepric¢anju, invalidnosti, spolni usmerjenosti ali katerikoli drugi osebni

182



d

5-6/2023

okoliS¢ini, in je dejanje storjeno na nacin, ki lahko ogrozi ali moti javni red in mir, ali z
uporabo groznje, zmerjanja ali zalitev, se kaznuje z zaporom do dveh let.« V naslednjem
odstavku pa nadaljuje: »Enako se kaznuje, kdor na nacin iz prej$njega odstavka javno Siri
ideje o ve¢vrednosti ene rase nad drugo ali daje kakrsnokoli pomo¢ pri rasisti¢ni dejavno-
sti ali zanika, zmanjsuje pomen, odobrava, opravicuje, smesi ali zagovarja genocid, holo-
kavst, hudodelstvo zoper ¢lovec¢nost, vojno hudodelstvo, agresijo ali druga kazniva dejanja
zoper Clovecnost, kot so opredeljena v pravnem redu Republike Slovenije.«

Kolumnist tednika Demokracije je po mojem mnenju pocel ravno to, javno spodbujal
in razpihoval sovrastvo in nestrpnost s tem, ko je $iril versko oblikovano idejo o ve¢vred-
nosti ene rase nad drugo, v tem primeru bele rase nad vsemi drugimi, na vse pretege opra-
viceval njeno superiornost, Siril idejo iztrebljanja drugih ras, te oznacil za skodljive, pri-
merjal iztrebljenje drugih ras z »obic¢ajno« obravnavo naravnih skodljivcev, plesniin
plevela, kar pomeni, da jih je primerjal s plevelom, izrazal prepricanja, da bo Bog poskrbel
za virus, ki bo s pomocjo mikroorganizmov deloval in bodo zato posledi¢no ljudje napa-
¢nih ras zboleli in eliminirani. Belo raso nadalje povezuje s krs¢anstvom in idejo na-
predka, kar pomeni, da nesporno izpostavlja sicer zgresene in napacne vidike, s katerimi
je zanj doloCena rasa vec¢vredna od vseh drugih, ¢esar ne omili niti nekaj poskusov obc¢a-
sne relativizacije, npr. da so tudi v beli rasi navzoci »najslabs$i«. Zato po moje, pravim v
ovadbi, ne more biti dvoma, da je avtor Siril idejo belega supremacizma in jo kombiniral s
prepricanji o nekaksni bozji volji, ki supremacizem, vkljuc¢no z iztrebljenjem drugih ras,
avtomatic¢no podpira.

297. ¢len KZ-1 nadalje navaja naslednje: »Ce je dejanje iz prejsnjih odstavkov stor-
jeno z objavo v sredstvih javnega obvescanja ali na spletnih straneh, se s kaznijo iz prvega
ali drugega odstavka tega ¢lena kaznuje tudi odgovorni urednik oziroma tisti, ki ga je na-
domescal, razen Ce je Slo za prenos oddaje v zivo, ki ga ni mogel prepreciti, ali za objavo na
spletnih straneh, ki uporabnikom omogocajo objave vsebin v dejanskem ¢asu oziroma
brez predhodnega nadzora.« Kakor izhaja iz kolofona Demokracije (3. december 2020,
stran 4) je bil na dan objave omenjenega besedila glavni in odgovorni urednik Demokra-
cije Joze Biscak, njegov namestnik pa Metod Berlec. Ker je Skordéev zapis opravljen v
sredstvih javnega obveScanja, kar tednik Demokracija je, iz omenjenega ¢lena sledi, da je
zanj kazensko odgovoren tudi odgovorni urednik oziroma njegov namestnik, sem podal Se
ovadbo zoper odgovornega urednika.

Obramba pred obtozbami o rasizmu: bila je satira

Promocija rasizma je najveckrat demagosko skrita pod pravico do svobode izrazanja, na
katero se tudi sicer radikalna desnica zelo rada sklicuje. Povsem zgresena predpostavka,
daje dovoljeno biti rasist, ker nam to jamci nasa svoboda govora, prinas veckrat najde

183



TEMA | Boris Vezjak | Bog, belarasa in virus: medijska nestrpnost, beli supremacizem in rasizem v analizi primera

grotesken obrat, saj se nanjo protagonisti izrazito sklicujejo le do trenutka, ko imajo v mi-
slih svojo - ¢e so sami delezni neljubih in morda zgolj neprijaznih besed, takoj pomislijo
na njeno omejevanje. Odgovorni urednik se je kasneje javno zahvalil za veliko pozornost,
ki jo namenjajo medijiin tudi podpisani z »njegovim« rasisti¢nim zapisom v reviji. Pro-
dajarevijiraste, dodaja, zato ga ze prodajalke v trafiki zadovoljno nagovarjajo, kar je mo-
¢no ogrelo njegovo srce, Se zapiSe.

V javnosti so politi¢ni krogi revije hiteli z razlago, da je ¢lanek napisan v zanru glose
in po svoji vsebini satiricen (Vezjak, 2020b). Ob tem so namigovali na mojo domnevno ne-
poznavanje teh zanrov in nerazumevanje svobode izrazanja v danem primeru. Nekateri
mediji so navedli, da gre za satiro, brez nakazane hipoteti¢nosti, in k temu dodali Se moz-
nost, da Aleksander Skorc ne obstaja in da gre morda za psevdonim. Razen tega naj bi so-
rodne »presezke« objavil Ze v preteklosti.

Vec kot o¢itno kar nekaj izzivov, na katere se splaca poskusati odgovoriti in so nasled-
nji: (a) je omenjeno besedilo, ki izraza rasisti¢ne ideje, res satiri¢no?; (b) ¢e je besedilo z
rasisti¢no idejo satiri¢no, ali je zato kaj bolj sprejemljivo in morda kazensko ni pregon-
1jivo?; (c) ¢e je besedilo napisala oseba pod psevdonimom, kaj tak$na okolis¢ina spremeni
glede dopustnosti Sirjenja rasisticnih idej, druzbene sprejemljivosti in kazenskega pre-
gona? Tretja moznost je bila ovrzena ze s samim postopkom, saj sem kot ovaditelj bil na
sodisce vabljen kot prica in je sodnik prijazno pojasnil, da proti neobstoje¢im osebam, ¢e
bi Skorc ne obstajal, ne bi vodili postopka.

Biscak je kot »glavni in odgovorni urednik revije Demokracija ter predsednik Sloven-
skega zdruzenja domoljubnih novinarjev« kasneje objavil reakcijo pod naslovom »Jaz, ra-
sist 3.0«, se vnjej skliceval na satiro in med drugim odkrival zaroto. Toda kaj od tega naj-
demo v rasisti¢nem razpisu v Demokraciji? Prvi¢, ugotovimo lahko, da besedilo ne vsebuje
nobenih elementov posmeha, sarkazma ali ironije, ker preprosto tovrstnih literarnih
sredstev sploh ne uporabi in za avtorjev pristop niso znacilna. Isti avtor je leta 2008, ko je
Skorc obravnaval pravice istospolnih do posvojitve otroke, za njih ugotavljal naslednje:

»Tudi istospolno usmerjeni bi se ¢loveku smilili, ¢e se ne bi sami postavili v nezavid-
ljiv polozaj. Ko nekdo vstopa pri izhodu, mora pricakovati, da ga bo pri tem marsikaj uda-
rilo po glavi, e pa ze hocejo ‘svoje’ otroke, naj si jih poskusajo pridelati sami. A ¢e ne mo-
rejo dojeti, da ‘njihov’ otrok morda ne bo odobraval ‘istospolnosti’ in bo pri njih zelo
nesreéen, potem si otrok ne zasluZijo. Cudna je tista druzba, ki daje otroke v vzgojo
obrobni skupini, katere skrajni domet je nesposobnost razmnozevanja. Brez nepotreb-
nega usmiljenja torej.«

Sam bi dejal, da v zapisu »Presezki 5« za obstoj satire niso bili izpolnjeni pogoji, ker
smesenje ne izkazuje nikakrs$nega poslanstva ali namena, ker na primer ni grajalo oblasti,
posamezne ideologije ali bilo kriti¢no do socialne in politi¢ne stvarnosti. Nasprotno, bese-
dilo zelile promovirati neko idejo, v tem primeru rasisti¢no. Za te potrebe vpelje Se teolo-
Sko perspektivo, omenja rasizem Boga — in na tej tocki so celo nekateri kristjani te dni po-
hiteli in se od zapisanega javno distancirali, sploh do ideje, da je Jezus bil bel. Zal paje
vecina pri tem ravnala zgolj samozasc¢itnisko in iz zapisanega predvsem zelela izvzeti
Boga in versko obarvanost, pri tem pa ni obsodila Siritve rasisti¢nih idej kot take.

184



d

5-6/2023

Toda privzemimo celo, da besedilo resnic¢no je satiri¢no - da je avtor zelo neroden v
tovrstni uporabi, da smo mi kot bralci pristranski in nam ni do smeha, pa bi nam moralo
biti, da satire iz dolo¢enih razlogov najbolje ne razumemo, ker smo omejeni. Je lahko tak
zelo konkreten zapis tudi v primeru, da je res satiricen, druzbeno sprejemljiv in ga ni mo-
goce kazensko preganjati? Oba odgovora sta po moje negativna. Glede druzbene in moralne
sprejemljivosti stopamo natla, kjer se bodo mnenja najbrz bolj kresala, a se bomo na koncu
Se vedno strinjali glede nedopustnosti, zato se bom na kratko usmeril k bolj izzivalni dilemi
satiricnega spodbujanja sovraznega govora in temu, kako ga obravnavajo sodisca.

V bazi sodb Evropskega sodisc¢a za ¢lovekove pravice je sodba v zadevi »Dieudonné
M’Bala M’Bala proti Franciji« (2015) in osredotocil se bom le nanjo. M’bala M’bala je
francoski komik in politi¢ni aktivist, kasneje tudi obsojen zaradi sovraznega govora; v svo-
jih komic¢nih nastopih je pogosto uporabljal rasne stereotipe, bil je tudi kandidat skrajno
desne Nacionalne fronte. Med drugim je v neki televizijski oddaji izpeljal humorni skec o
izraelskem priseljencu, ki ga je predstavil kot nacista, kar je sprozilo stevilne reakcije za-
radi antisemitskega ravnanja in spodbujanja rasnega sovrastva. Kasneje se nikoli ni opra-
viéil, zaradi svojih opazk, da je holokavst »spominska pornografija« in drugih podobnih pa
so bile njegove oddaje veckrat prepovedane, koncno je zaradi antisemitizma bil tudi obso-
jen. Njegov primer je prisel na Evropsko sodiSce za ¢lovekove pravice, pred katerim se je
skliceval na to, da je komik.

Sodisce je jasno zapisalo, da »ne more sprejeti izrazanja ideologije, ki je v nasprotju z
osnovnimi vrednotami Konvencije, kot sta zapisani v njeni preambuli, namrec pravi¢no-
stiin miru, ko je to izrazanje izenaceno z obliko zabave, pa naj je Se tako satiri¢no ali pro-
vokativno in bi sicer zapadlo zas¢iti po 10. clenu konvencije. Poleg tega Sodisce poudarja,
da ¢eprav se 17. ¢len konvencije naceloma vedno uporablja za izrecne in neposredne pri-
pombe, ki ne zahtevajo nobene interpretacije, Se vedno ostaja prepricano, da je oc¢itno iz-
kazovanje sovraznega in antisemitskega staliSca, skrito za umetnisko ustvarjanje, enako
nevarno kot neposredna in ostra obtozba. Zato ne zapade zasc¢iti po 10. clenu konvencije.«

Omenjeni 10. ¢len Konvencije o varstvu ¢lovekovih pravic in temeljnih svobo$¢in go-
vori o svobodi govora in tem, da ima vsakdo pravico do svobodnega izrazanja: »Ta pravica
obsega svobodo misljenja ter sprejemanja in sporoc¢anja obvestil in idej brez vmesavanja
javne oblasti in ne glede na meje.« V praksi Evropskega sodis¢a so torej primeri sodb, iz
katerih je razvidno, da se pri satiricnem izrazanju sovraznih in antisemitskih staliS¢ ne
moremo sklicevati na svobodo izrazanja — to pomeni, da sam satiri¢ni slog ali zanr ne od-
vezuje od tega, da bi se taksna staliS¢a ne preganjala. Zlahka si predstavljamo, da ome-
njeno velja tudi za supremacizem in rasizem.

Po mnenju sodisc¢a se Dieudonné M’Bala M’Bala ne more skriti za pretvezo komedije,
kot so zapisali. Karikatura in satira — tudi namerno provokativne ali vulgarne narave — v
demokrati¢ni druzbi sicer za sodiSc¢e spadata na podrocje svobode izrazanja in ustvarja-
nja, kar vkljucuje svobodno izrazanje idej in mnenj. Toda sodniki so zapisali, da ni na njih,
»da bi morali presojati kakovost predstave, Ceprav bi sugeriralo, da se obcinstvu glede na
videoposnetek opazke niso zdele posebej smesne in da bi (zato) moralo ugotoviti, ali iz-
podbijane pripombe skusajo ali ne skusajo ostati v registru humoristi¢ne oddaje, ki so jo

185



TEMA | Boris Vezjak | Bog, belarasa in virus: medijska nestrpnost, beli supremacizem in rasizem v analizi primera

zakljucevali. Vendar je treba poudariti, da ima pravica do humorja dolocene meje, zlasti
pravico do spostovanja dostojanstva ¢loveske osebe.«

Dani primer vec kot zadostno ilustrira, da satira kot literarni pristop ne more sluziti
za izgovor, ko se nekdo otepa oc¢itka o kaznivem dejanju Sirjenja sovrastva in rasisti¢nih
idej s tem, da bi se preprosto skril za pravico do svobode izrazanja s humorjem. S tem smo
ugotovili, da imata avtor zapisa v Demokraciji in odgovorni urednik revije kar dve tezavi:
tezko nas prepricata, da je bila uporabljena satira. Ce panas Ze prepri¢ata in to dobro-
hotno dopustimo, uporaba satire ne more biti sprejemljiva in je v kombinaciji s sovraznim
govorom Se vedno kazensko pregonljiva.

V zapisu »Presezki 5« za obstoj satire niso bili izpolnjeni pogoji, ker smesenje ne iz-
kazuje nikakrSnega pricakovanega poslanstva ali definiranega namena, ker na primer ni
grajalo oblasti, posamezne ideologije ali bilo kriti¢no do socialne in politi¢ne stvarnosti.
Nasprotno, besedilo Zeli le promovirati neko idejo, v tem primeru rasisti¢no in v njem ne
najdemo nobene satiri¢ne intonacije. Je morda v bazi sodb Evropskega sodisca za ¢love-
kove pravice mogoce najti primer, ki bi v podobnih primerih avtorja satire dodatno zasci-
til? V praksi tega sodisc¢a so sodbe, iz katerih je razvidno, da se pri satiriénem izrazanju so-
vraznih in antisemitskih staliS¢ ne moremo sklicevati na svobodo izrazanja - to pomeni,
da sam satiri¢ni slog ali zanr ne odvezuje od tega, da bi se taksna staliS¢a ne preganjala.
Zlahka si predstavljamo, da omenjeno velja tudi za supremacizem in rasizem, po katerih
zelo izrazito disi zapis v Demokraciji. Ob tem velja spomniti, da je BiSc¢ak tudi sicer zani-
kovalec uradnih podatkov, povezanih s holokavstom.

Delni epilog primera

Sodnik Primoz Stancar je kasneje presodil, da je omenjeno besedilo v Demokraciji spod-
bujalo rasisticne ideje po 297. clenu Kazenskega zakonika RS (Vezjak, 2022). Na straneh
Demokracije so objavili podatek, da je Skore dobil pet mesecev zapora oziroma dve leti po-
gojno, Bisc¢ak pa Sest mesecev zapora oziroma dve leti pogojno. Obsojena sta napovedala
pritozbo in sodba najbrz Se nekaj ¢asa ne bo pravnomocna.* Ce smo sev zadnjih letih ne-
Stetokrat sprasevali, zakaj nasi tozilci in sodniki ne znajo prepoznati sovraznega govora,
sploh najveckrat v primeru beguncev, ¢e smo se ¢udili, zakaj za pregon ne najdejo podlage
v prvem odstavku 297. clena KZ, ¢e sem osebno kaj nekajkrat predlagal spremembo tega
odstavka, saj je problem evidentno v njegovi protislovni vsebini oziroma dikeiji, ¢e so to-
zilstvo, politika in pravna stroka doslej v eno zatrjevali, da ni tezava v ¢lenu, ampak v nje-
govem napac¢nem branju, kot ga prakticirajo menda nevedni tozilci in sodniki, je po mo-

* Tik pred koncem redakcije te stevilke je Visje sodisc¢e v Ljubljani potrdilo sodbo - pritozbi obdolZenih je sodisce
zavrnilo kot neutemeljeni. Zaradi spodbujanja sovrastva in Sirjenja rasisti¢nih idej sta bila obsojena na veémeseéni
pogojni zaporni kazni.

186



d

5-6/2023

jem skromnem prepricanju k tokratni sodbi prispevala semanti¢na enoznacnost drugega
odstavka 297. ¢lena KZ, ki govori o Sirjenju rasisticnih idej. Le upati smemo, da bo ome-
njena sodba pripeljala do kaksne javne razprave v vrstah strokovne, novinarske in najsirse
javnosti. Sam Bisc¢ak se je v svojem prvem odzivu po sodbi pritozil, da na obravnavah ni
bilo nobenega medija, ¢es vsi so bili tako glasni na zacetku, ko pa se razprava odvija v dvo-
rani, ne zanima vec nikogar.

Hvalevredno bi bilo hkrati tudi preveriti, kako v tem in sorodnih primerih Sirjenje ra-
sisti¢nih idej zaustavlja novinarski kodeks. V odzivu Novinarskega ¢astnega razsodisca
»Vasja Simic proti Aleksandru Skorcu in JoZetu Biséaku« (9. marec 2021) smo lahko med
drugim prebrali tudi nekaj resni¢no nespretnih razlag, zakaj ni prislo do krsitev. Pojasnilo,
dani prislo do krsitve 3. ¢lena Novinarskega kodeksa, ta govori o tem, da mora novinar pri
objavljanju informacij s hudimi obtozbami pridobiti odziv tistih, ki jih te informacije za-
devajo, je ze skoraj komi¢no: »Glede na to, da razsodisce ugotavlja, da gre za besedilo, ki
svojih ugotovitev ne ¢rpa iz stvarnega, ga glede pridobivanja odziva in zamolc¢anja klju-
¢nih informacij ne more racionalno presojati. Krsitve 3. clena razsodisce zato ni ugota-
vljalo. Pritrjuje sicer pritozniku, da gre za zapis, ob katerem bi bilo treba za pridobitev ce-
lostne informacije o zadevi pridobiti odziv tistih, ki jih informacije zadevajo. Vendar pa ob
dejstvu, da se navedbe nanasajo na SirSo skupino ljudi in ne na konkretne osebe, ni mo-
goce pric¢akovati, da bi pisec na primer pridobival odziv od temnopoltih kot celotne rase.«

No, ¢lanom razsodi$ca bi vendar moralo biti jasno, da od politi¢nih ali celo neonaci-
sti¢nih portalov po svetu res ne smemo pricakovati preve¢. Da bodo v svojih zapisih pred-
hodno preverjali, ali so Judje z njihovim mnenjem, da jih moramo zapliniti, osebno zado-
voljni, preden ga kon¢no lahko pribelezijo. Se manj pa, da bi morali pridobiti mnenje vseh
med njimi ali kar celotne rase!

Uporabljeni viri

M’Bala M’Bala v. France. ECtHR Application No. 25239/13, 20 oktober 2015. Dostopno na spletnem na-
slovu: https://hudoc.echr.coe.int/eng#{%22appno%22:[%2225239/13%22],%22itemid %22:[%22001-
160358%22]})

Motl, A. in Bajt, V. (2016): Sovrazni govor v Republiki Sloveniji: Pregled stanja. Ljubljana: Mirovni institut.

Novinarsko ¢astno razsodisée (2021). Vasja Simié proti Aleksandru Skorcu in Jodetu Biséaku (Demokra-
cija). Dostopno na spletnem naslovu: https://razsodisce.org/2021/03/vasja-simic-proti-aleksandru-sko-
rcu-in-jozetu-biscaku-demokracija/

Vezjak, B. in Sardo¢, M. (2016). Med svobodo izrazanja in sovraznim govorom: dilemati¢na razmerja.
Druzboslovne razprave 81, 61-77.

Vezjak, B. (2020a): Rasisticni presezki: bela rasa mora iztrebiti druge. Dostopno na spletnem naslovu:
https://vezjak.com/2020/12/07/rasisticni-presezki-bela-rasa-mora-iztrebiti-druge/

Vezjak, B. (2020b): Rasizem in bezanje pred odgovornostjo: kako uspesno je sklicevanje na satiro? Dostopno
na spletnem naslovu: https://vezjak.com/2020/12/10/rasizem-in-bezanje-pred-odgovornostjo-kako-us-
pesno-je-sklicevanje-na-satiro/

Vezjak, B. (2022): Sodisce presodilo, da rasizem v Demokraciji ni dopusten. Dostopno na spletnem naslovu:
https://vezjak.com/2022/09/13/sodisce-presodilo-da-rasizem-v-demokraciji-ni-dopusten/

187






d

5-6/2023

INTRODUCTION TO THE THEMATIC ISSUE

Tolerance and intolerance today:
new dilemmas for society

Mitja Sardo¢ and Boris Vezjak

Nowadays tolerance has without doubt developed into one of the most vi-
tal of social values, in the absence of which it would be difficult to imagine
social cohesion and harmonious coexistence among people. It is used to
describe a wide range of our actions, but above all, it means respecting and
accepting different opinions, views and beliefs as well as having compas-
sion towards members of society who are “different” in one way or an-
other. At the core of the concept is certainly a reflected view of the world
that believes that diversity enriches us in one way or another, and there-
fore we must offer it spaces in which to thrive.

Putting to one side its practical aspects in modern society, the concept of
tolerance has occupied an important place for many centuries, rooted es-
pecially in philosophical debates going far back. In antiquity, the classical
authorities of ancient Greek philosophy such as Socrates, Plato and Aris-
totle built their understanding of cognitive possibilities on the belief that
the search for truth requires the tolerant consideration of different opin-
ions, where we then search for the ultimate truth through dialogue with
others and through a spiral of sound argumentation, formulated through-
out as aresult of evaluating various arguments and carefully weighing
them. Later, by at least the 16th century, the concept of religious tolerance
emerged, which defended the extremely important idea of freedom of reli-
gion. Still later, especially in the 18th century, philosophers developed the
concept of political tolerance, which was again a kind of application of the
initial concept of defending the tolerant coexistence of different political
beliefs.

Today, interest in the concept of tolerance in the social sciences has prac-
tically exploded, based on the very wide spectrum of social and cultural

189



INTRODUCTION TO THE THEMATIC ISSUE

differences among which we seek balance. At the same time, it also in-
cludes other aspects such as sexual orientation, racial differences and so-
cial class. But what is really crucial in public discussion is its fundamental
tendency to accept differences in ideas, convictions, and beliefs even
when we do not share them and do not agree with them. There are many
aspects of its conception, and we can talk about tolerance in many ways,
for example by discussing the ethical dilemmas of humans and the world
such as the rights and obligations of us as individuals. We can highlight the
more sociologically and socially relevant perspective, in which these are
an important building block of mutual relations and the structuring of so-
cial relations, since in this way we strive for greater human freedom,
equality, dignity and, finally, democracy. Through social development,
when we are faced with an ever-increasing multiculturalism and its con-
sequences, migration and the related diversity of beliefs, values and
worldviews, it seems that it is becoming an increasingly indispensable
value orientation but also a conundrum, whose boundary is drawn mainly
by its opposite: intolerance, discrimination, xenophobia, racism, exclu-
sion, political and religious extremism, the rise of social violence and the
like.

Thinking about tolerance has been problematic ever since Popper’s “para-
dox of tolerance”: does not tolerance of the intolerant, which we do not
want, ultimately lead to the domination of intolerance over tolerance and
of the intolerant over the tolerant? Most people would agree that in today’s
complex society, intolerance is a negative and harmful attitude. We do not
want human rights to be violated, we do not support discrimination and
persecution of those who think differently, because everyone has the right
to live in accordance with their beliefs and values. Even less desirable is a
community full of conflict and division and too much hatred. Finally, in-
tolerance is most often based on prejudices and stereotypes about particu-
lar social groups, thereby necessarily denying facts and evidence, and this
almost always leads to unfair treatment, inequality and discrimination.
On the one hand, intolerance certainly leads to violence and conflict,
causes material and mental damage, and is ultimately life-threatening; on
the other hand, it limits openness to different types of knowledge and the
understanding of fresh and different views, and this can impede our
knowledge and personal growth. If anything, tolerance is a safeguard so
that the virus of hatred and exclusion does not spread through society, be-
cause we want to remain an inclusive and open society. As Anna Elisa-
betta Galeotti, a professor of political philosophy, notes in an interview,
tolerance is still the best tool we have to deal with disagreements and dis-
approval in a very diverse society.

190



d

5-6/2023

This thematic issue of Dialogi addresses all of these highly heterogeneous
issues, as well as areas pervaded by the issue of tolerance and intolerance,
in a fresh way through a range of internationally recognized authors and at
the same time Slovenian thinkers. As editors, it is our humble wish that
readers will find some new knowledge for themselves in the scholarly re-
flections provided on the following pages of Dialogi. If so, our primary mo-
tive for preparing and creating this issue will have been achieved. If any-
thing can make us tolerant, it is certainly high-quality thinking about
tolerance.

191



https://aristej.si/
https://www.facebook.com/revijadialogi
https://www.eurozine.com/journals/dialogi/



