
d
9/2023

Emica Antončič

Kaos ali nevladniki v kulturi
3

U V O D N I K

Boris Vezjak

Izginjanje kritike v javnem prostoru: zgolj lažen alarm ali nova realnost?
21

Petra Vidali

Najprej brez umetnosti, na koncu brez
kulture 

25

Kaja Kraner

Dadaistični trol proti resnobni
sumničavosti: modeli postkritičnosti v

lokalnem umetnostnem polju 
33

Arne Brejc

Razmislek o sodobni likovni kritiki
51

Primož Jesenko

Kritika, drugje in drugače
60

Petra Kolmančič

Kritike s stališča sodobnosti ni mogoče
razumeti brez učinkov, ki jih ima nanjo

prisotnost komercialnih medijev in
svetovnega spleta 

44

Zala Dobovšek

Ni kritika v krizi, ampak svet
66

Blaž Lukan

Kritika v tranziciji
72

Špela Frlic:

»Etične dileme so enako resnične v pravljicah kot v resničnem življenju.«
6

K R I T I Č N O S T

— P O G O V O R —

— U V O D  V  T E M O —

— U M E T N O S T N A  K R I T I K A — — L I K O V N A  K R I T I K A —

— G L E D A L I Š K A  K R I T I K A —

— L I T E R A R N A  K R I T I K A —



Igor Bašin

Mojstrovina pop modrecev
145

K U L T U R N A  D I A G N O Z A

— G L A S B A —

Nika Arhar 

Gledališče v predelovanju (po)vojnih ran
139

— K N J I G A —

S U M M A R Y
153

P O L E M I K A
Orlando Uršič

Ukradeni Hutter, ali kaj smo, ko smo
149

Igor Bašin

Do novega začetka
81

Ičo Vidmar

Tu odstopi kritik 
89

Veronika Zakonjšek

Eksistenčni krč filmske kritike
104

Žiga Brdnik

(Samo)kritika filmske kritike
111

— G L A S B E N A  K R I T I K A —

Dušan Rebolj

O moralni kritiki družbe
118

— D R U Ž B E N A  K R I T I K A —

Boris Vezjak

Medijska kritika v slovenskih
razmerah: kaj sploh je in kakšno je

njeno življenje
130

— M E D I J S K A  K R I T I K A —

— F I L M S K A  K R I T I K A —



d
9/2023

Potem ko sta ministrica za kulturo Asta Vrečko in mariborski župan Saša Arseno-
vič dosegla dogovor, s katerim je bila mariborska kultura vsaj začasno rešena
pred kolapsom zaradi občinskih finančnih težav, smo na spletni strani ministr-
stva lahko prebrali, da je ministrica izjavila: »Z županom sva našla rešitev. Mini-

strstvo za kulturo bo letos izjemoma dofinanciralo sredstva za javne občinske zavode v
Mestni občini Maribor, medtem ko bo Mestna občina Maribor preko razpisov ustrezno fi-
nancirala nevladne organizacije.« Na MMC pa smo lahko prebrali še tole: »Poudarila je,
da se zavedajo potreb lokalnih skupnosti in kulture, ki je usidrana v lokalnem okolju – tako
profesionalne kot nevladne in ljubiteljske.« Iz prve izjave lahko povzamemo, da MOM na
razpisih sofinancira samo nevladne organizacije, kar ni točno, saj tako država kot lokalna
skupnost na razpisih financirata tudi gospodarske organizacije, ki izvajajo kulturne pro-
grame (založbe in filmske producente). Iz druge izjave pa lahko sklepamo, da se kultura v
Sloveniji deli na profesionalno, nevladno in ljubiteljsko, pri čemer je s profesionalno mi-
šljeno tisto, kar se s kulturo ukvarja poklicno, v tem kontekstu najverjetneje javni zavodi, z
ljubiteljsko pa tisto, kar se s kulturo ukvarja v prostem času, ni pa jasno, na kakšnem te-
melju je med ta dva pola umeščena kultura nevladnih organizacij. Ko smo se mariborski
na programskem razpisu izbrani producenti pogovarjali o nepričakovani krizi, se je govo-
rilo predvsem o tem, da nekaterih programov zdaj ne bo mogoče realizirati, potem pa se je
nekdo oglasil z vprašanjem: »Kaj pa moja plača?« To vprašanje nas je  opozorilo, da neka-
tere NVO zaposlujejo, druge pa ne. NVO torej ne morejo biti samostojna kategorija med
profesionalno in ljubiteljsko kulturo, saj nekatere sodijo pod prvo, ostale pa pod drugo.

3

U V O D N I K

Kaos ali nevladniki 
v kulturi

Emica Antončič



Poimenovanje nevladna organizacija je k nam prišlo iz mednarodnega prostora
(NGO) in je tudi tam zelo ohlapno definirano: NVO-ji so organizacije, katerih ustanovitelj
ni vlada ali lokalna skupnost in ki so neprofitne oz. nepridobitne. Kot pravne osebe so
lahko društva, ustanove ali zasebni zavodi. Tako med NVO-je sodijo npr. športna, lovska,
gasilska, turistična in kulturna društva ter različne humanitarne organizacije. Slovenska
politika ima do njih zelo raznolik odnos: medtem ko jih na levici zaradi neprofitnosti glo-
rificirajo, so na desnici izrazito sovražni predvsem do civilnodružbenih in kulturnih
NVO-jev.

Pred tranzicijo in pred poimenovanjem NVO so v slovenski kulturi ob družbenih
pravnih osebah (današnjih javnih zavodih) obstajala samo (kulturno-umetniška) društva,
ki so bila ljubiteljska, ob nekaj samostojnih umetnikih (predhodnikih samozaposlenih v
kulturi) pa so neodvisno kulturo predstavljale samo še založbe, ki so bile vse po vrsti pod-
jetja (torej gospodarske družbe), ki pa so že takrat za svoj nacionalno kulturno pomemben
program dobivale subvencije. 

Danes so NVO v kulturi postale sinonim za neodvisno kulturo, to je vse organizacije,
ki delujejo na področju kulture in niso javni zavodi. Kar pa, kot že prej omenjeno, prvič ni
točno, drugič pa je uporaba termina NVO preohlapna, saj se te organizacije lahko med
seboj dejansko močno razlikujejo. 

Nastali kaos nekateri krepko izkoriščajo. Tako imamo NVO- je, ki se prijavljajo tako
na razpise Ministrstva za kulturo kot Javnega sklada za (ljubiteljske) kulturne dejavnosti
in na lokalne razpise, pa še na trgu zaslužijo. Imamo NVO-je, ki zaposlujejo (tako kot go-
spodarske družbe), torej izplačujejo plače in od njih državi plačujejo prispevke, in NVO-
je, ki ne zaposlujejo nikogar, plačano delo za sofinancirane programe pa opravljajo
samozaposleni v kulturi, ki jim država plačuje prispevke. Imamo tudi društva, torej NVO-
je, ki so ljubiteljski korpusi (npr. pevski zbori, gledališke skupine), vodijo jih pa poklicne
umetniške vodje (zborovodje, režiserji). Sistem javnega sofinanciranja med vsemi temi ne
razlikuje. Povsem jasno se je to razkrilo ob programskem razpisu MO Maribor, opazimo
pa tovrsten kaos tudi na razpisih Ministrstva za kulturo in obeh agencij (za knjigo in film),
kjer se mešajo tisti, ki zaposlujejo, s tistimi, ki ne.

Neodvisna kultura v Mariboru se je v zadnjem desetletju opazno razmahnila in šte-
vilo NVO-jev se je povečalo. Nekateri od njih so se v tem času uspeli do te mere profesio-
nalizirati, da celo zaposlujejo, kar pomeni, da uspejo pridobiti dovolj javnih in drugih
sredstev iz različnih virov, del pa napravijo na trgu. Seveda pa je položaj v njih zaposlenih
ljudi večno negotov in odvisen od uspeha na razpisih in gibanj na trgu, in se močno razli-
kuje od gotovosti zaposlenih v javnih zavodih, ki so javni uslužbenci in njihova delovna
mesta in plače nikoli niso ogrožene, tudi če ni sredstev za izvajanje programov. Zato je še
posebej boleče in krivično, da kulturni sistem ne prepozna statusa profesionalnih produ-
centov in jih meče v isti koš s tistimi, ki ne zaposlujejo.

Beseda profesionalec ima v slovenščini dva pomena: označuje nekoga, ki se z nečim
poklicno ukvarja in torej od tega živi, označuje pa tudi nekoga, ki delo opravlja strokovno
in kvalitetno. Amater je na drugi strani tisti, ki se z nečim ukvarja nepoklicno in torej od
tega početja ne živi, in pa tisti, ki neko delo opravlja nestrokovno in površno. Ravno zaradi

UVODNIK |  Emica Antončič |  Kaos ali nevladniki v kulturi

4



d
9/2023

tega drugega pomena, ki ima slabšalni prizvok, so v kulturi nastale težave z neprofesio-
nalci in njihovimi poimenovanji: iz nekdanjih diletantov smo dobili amaterje,  kasneje na-
mesto amaterjev ljubitelje, a tudi ta pridevnik je nato iz imena Javnega sklada za
(ljubiteljske) kulturne dejavnosti izginil. 

Problem je, ker se je v kulturno politiko vnesel pravni sistem, ne pa dejansko stanje in
namen delovanja. Obstajajo tako gospodarske družbe, ki izvajajo neprofitne programe
(Založba Aristej, izdajateljica Dialogov, je tipičen primer), kot NVO- ji, ki počnejo isto, a so
hkrati profesionalni. Pravna formulacija, da za razliko od gospodarskih družb ne smejo
ustvarjati dobička, ne pokrije realnosti. Obstajajo namreč tudi NVO-ji (društva), ki so jih
ustanovili na primer zaposleni v javnih kulturnih zavodih ali na univerzi, ki lahko, če so
visoko sofinancirana, izplačujejo lepe honorarje namesto dobička, in jim gre pravzaprav
bolje kot tistim, ki zaposlujejo. Zanimivo je, da stranka Levica, ki bi višje obdavčila popol-
danske s. p.-je, tovrstnih NVO-jev ne prepozna, čeprav so tudi popoldanska dejavnost za-
poslenih, le da se skrivajo za pravno definirano neprofitnostjo. 

Vse to kaže, da strukturiranje slovenske kulture na podlagi pravnega statusa ni ustre-
zno, ampak je treba pogledati dejansko stanje. Pri tem je termina profesionalec in ljubitelj
treba uporabljati v njunem prvem pomenu; namreč na podlagi tega, ali nekdo od dela v
kulturi dejansko živi oz. se z njim preživlja, ali pa ga opravlja v svojem prostem času – ne
glede na to, ali je zanj strokovno usposobljen ali ne – poleg dela, s katerim se preživlja, ne-
plačano ali kot dopolnilno dejavnost.  V slovenskem kulturnem sistemu je treba torej
razlikovati med javnimi zavodi, profesionalnimi neodvisnimi producenti in lju-
biteljsko kulturo. Termin NVO tu sploh nima kaj početi. Profesionalnim neodvis-
nim producentom, ki so zdaj na javnih razpisih za sofinanciranje kulturnih programov in
projektov pomešani z ljubitelji, je treba priznati njihov status tistih, ki ustvarjajo delovna
mesta, in odpraviti krivična nesorazmerja. Kulturna politika pa se bo slej ko prej morala
opredeliti tudi do razlike med javno sofinanciranimi producenti v kulturi, ki zaposlujejo
in od plač plačujejo prispevke državi, in med producenti, ki ne zaposlujejo, plačano delo
pri njihovih programih in projektih pa opravijo samozaposleni v kulturi, ki jim država pla-
čuje prispevke. Jasno je namreč, da slednjim od dodeljenih javnih sredstev ostane več,
medtem ko jih prvi v obliki prispevkov iz in na  plače vračajo državi. Neka NVO, ki od mi-
nistrstva ali agencije za svoje programe dobi 100.000 ali več evrov letno in mora narediti
torej še 43.000 evrov na trgu ali jih dobiti iz drugih virov, saj subvencija ne sme presegati
70 % vrednosti celotnega programa, bi s takimi sredstvi nujno morala in mogla zaposliti
vsaj eno osebo s povprečno plačo. Zakaj država ali lokalna skupnost tega od nje ne zahteva
ali pa jo pošlje med ljubitelje?

5



TEMA |  XXX |  XXX

6

:   Foto: L. Spiler



d
9/2023

7

Čeprav poklic pripovedovalke morda pri kom sproži visoko dvignjeno obrv, je ob
srečanju s Špelo Frlic kaj hitro  jasno, da ona to je, pa če verjamemo, da pripove-
dovalci obstajajo tudi med nami ali pa se nam le zdi, da bivajo samo med vitiča-
stimi vrsticami pravljic. S svojim božajočim glasom in živahno žuborečimi
odgovori, ki kipijo od radosti do zgodb in vsega, kar se skriva za njimi, nam
osvetli svoje ustvarjalsko gledišče. Njeno pristno navdušenje nad bogastvom
pravljic je nalezljivo in pri varjenju tega  intervjuja sem za pomoč poprosila celo
vrsto odločnih kraljev, pretkanih pekovih hčera, skrivnostnih živalskih ženinov
in dvoumnih stark. Vsi ti Špelo Frlic namreč prav dobro poznajo, saj je bila poleg
ob vseh njihovih zablodah in preizkušnjah, iznajdljivostih in zmagah – in o njih
še danes pripoveduje vsem, ki so pripravljeni resnično poslušati.

Špela Frlic:

»Etične dileme so
enako resnične 

v pravljicah kot v 
resničnem življenju.«

Pogovarjala se je Ana Obreza

P O G O V O R



Zadnjih šest let ste veliko svoje ustvarjalnosti pretvarjali v vizijo Pripovedoval-
skega festivala, ki ste ga programsko vodili; pravzaprav je festival z vašim nasto-
pom funkcije dobil tudi novo ime, saj se je prej odvijal pod imenom Pravljice da-
nes. Kakšne spremembe je prineslo vaše vodenje, kaj vas je pri snovanju
programa gnalo in kaj vodilo?

Festival je ustanovila pisateljica in pripovedovalka Anja Štefan in ga skupaj s
sodelavkama, urednicama Ireno Matko Lukan in Alenko Veler, programsko
vodila dvajset let, njegov producent pa je od vsega začetka Cankarjev dom. Ko
sem prevzela programsko vodenje, sem ga vsebinsko razširila in v program
poleg pravljic umeščala tudi druge na ustnem prenosu utemeljene žanre in
resnične zgodbe. Od tod tudi odločitev za spremembo imena. Pripovedoval-
ski festival je specifičen festival, ker programa ne moreš sestaviti na način
selekcije najbolj zanimivih produkcij, ki so nastale v nekem obdobju, kot de-
luje večina festivalov, moraš ga zgraditi, vsakič znova ustvariti iz nič. Lahko
bi rekla, da sem se vodenja lotila malce … piflarsko (smeh). Vsako leto sem iz-
brala naslovno temo in jo dodobra raziskala, okrog nje se je potem polagoma
izkristaliziral niz sedmih ali osmih dogodkov, malih premier, ki so večinoma,
z izjemo nastopov tujih gostov, nastali posebej za festival. K sodelovanju sem
povabila zanimive in raznolike ustvarjalce in pri produkcijah pogosto sodelo-
vala kot zunanje oko ali pa proces dramaturško usmerjala. Dogodki so bili
raznorodni, saj je festival namenjen raznoliki publiki: od večera, posvečenega
narečnim pripovedim, do dogodkov za otroke; od bolj gledališko stukturira-
nih dogodkov pa do večera resničnih zgodb, s katerim se je festival običajno
zaključil. Organizirali smo tudi teoretične prireditve in se pri ustvarjanju
programa povezovali z drugimi inštitucijami v Ljubljani, npr. s SEM-om,
Vodnikovo domačijo, Kinodvorom, Kinoteko. Produkcije, ki so nastale v
okviru festivala, so potem v sodelovanju s partnerji gostovale tudi drugod po
Sloveniji. 
Zadnjih šest let je bilo zelo intenzivnih. Najti in premišljeno realizirati tolik-
šno količino idej leto za letom je zahtevno delo in čutila sem, da si moram po-
staviti mejo. Letošnje leto, ko se poslavljam od funkcije in predajam štafeto,
je torej sedmo, a tokrat bom le še stala ob strani novi programski vodji Tjaši
Koprivec Vuga. V času vodenja festivala sem se ob različnih sodelovanjih na-
učila ogromno. Skušala sem odpirati relevantna vprašanja, utrjevati in razi-
skovati pripovedovanje kot odrsko formo ter pravljice, epe, mite vzpostavljati
kot uporaben material, s pomočjo katerega lahko verodostojno  razmišljamo
o sodobnosti. Moje stališče je, da pravljice niso zgolj ljubek utopičen žanr s
srečnim koncem, ob katerem se imamo skupaj samo lepo – seveda, lahko se
imamo lepo –, ampak te zgodbe ponujajo več. Ta več pa prinesejo predvsem
interpreti. Stari ljudski teksti lahko zvenijo izredno sodobno, če jih vzame v
roke dober interpret. Pretresljiva je bila npr. interpretacija epa Zidanje Ska-

POGOVOR |  Špela Frlic: |  »Etične dileme so enako resnične v pravljicah kot v resničnem življenju.«

8



d
9/2023

dra Irene Tomažin. Besedila ni prirejala ali posodabljala, je pa v njem našla
razpoke, vanje položila glas in pesem in pripoved je vzvalovila.

K sodelovanju ste privabili tudi lepo število igralcev, kar pred tem še ni bila usta-
ljena praksa.

Igralci so sicer v okviru festivala pripovedovali že prej, morda sem jim  ponu-
jala večje izzive. Vedno znova sem bila hvaležna, da so se igralke in igralci
radi odzvali mojemu vabilu k sodelovanju. V slovenskem prostoru imamo ve-
liko odličnih igralcev, ki jim ležita tudi pripovedovalska forma in pristop, če
jih omenim le nekaj, ki so sooblikovali vsebine festivala v preteklih letih: Ja-
nez Škof, Anja Novak, Minca Lorenci, Nejc Cijan Garlatti, Nataša Keser, Ta-
mara Avguštin, Primož Pirnat, Gregor Zorc.

Je bila moč govorne interpretacije tista, ki je tudi vas vpoklicala v pripovedoval-
ske vrste?

Naj povem zgodbo?

Ja! Čim več zgodb!

Kot študentka sem delala v informacijskem centru Cankarjevega doma in tako izve-
dela za obstoj pripovedovalskega festivala. Iz radovednosti sem šla pogledat in s seboj po-
vabila sestro. Kar se je njej zdelo izredno dolgočasno, je mene resno zadelo. Kako never-
jetno fascinantno je vendar, da lahko nekdo zgolj z osnovnimi sredstvi – z glasom, kretnjo
in dobro zgodbo – doseže tolikšen učinek na dvorano,  na posameznega poslušalca! Po tej
izkušnji sem takoj pričela raziskovati, kje v Sloveniji je prostor, kjer se lahko lotiš pripove-
dovanja.

In kje ste ga tedaj našli?

Ob pričetku novega tisočletja je na Radiu Študent delovala skupina Za 2
groša fantazije, ki je prirejala tudi pripovedovalsko-glasbene prireditve Prav -
ljična ReŠetanja na Metelkovi. Šla sem na avdicijo za napovedovalko RŠ, saj
sem si predstavljala, da je to pot do pripovedovanja na Pravljičnih ReŠeta-
njih. Že na avdiciji sem priznala, da me od vsega najbolj zanimajo pravljice in
tedanji vodji pravljičarske redakcije, Alenka Veler in Nataša Bivic, sta me po-
vabili v ekipo, še preden sem zares postala napovedovalka. Tako sem pričela
delati v redakciji, pripravljala sem oddaje Za 2 groša fantazije in teoretične
oddaje o pravljicah, pa tudi že pripovedovala. 

9



Kmalu zatem sem vpisala znanstveni magisterij iz folkloristike, saj sem ču-
tila močno potrebo po teoretičnem znanju o ljudskih pravljicah in pripovedo-
vanju, manjkal mi je širši kontekst o snovi, v katero sem se zaletela. Če se
odločiš za pripovedovanje, pred seboj nimaš jasno začrtane izobraževalne in
poklicne poti, ne v slovenskem prostoru ne kjerkoli drugod. Najti moraš svojo
pot tako do znanja in veščin pripovedovanja kot do prostorov in kontekstov, v
katerih lahko potem deluješ pripovedovalsko. Magistrski študij mi je postavil
teoretične temelje, na katerih zdaj zelo trdno stojim, iz tega znanja sem
črpala tudi večino samozavesti in trdnosti za nove smeri, ki sem jih odpirala s
programom Pripovedovalskega festivala. 

Od koga in kako ste se učili veščin pripovedovanja?

Za 2 groša fantazije je deloval kot kolektiv, ki je skrbel za prenos praktičnega
znanja. Učili smo se na način vajeništva, iz opazovanja kolegov v kolektivnih
pripovedovalskih nastopih. Bolj izkušeni so prenašali znanje na začetnike,
tudi sama sem sčasoma postala mentorica znotraj skupine. Prav tako sem se
veliko naučila iz skupnega dela z Ano Dušo, sodelovali sva že pri Groših, po-
tem pa skupaj delovali v okviru Pripovedovalskega varieteja. Eno leto sva
obiskovali tudi pripovedovalski laboratorij v Parizu, ki ga je vodil Abbi Patrix,
eden od mednarodno najbolj priznanih evropskih pripovedovalcev. Kako se
lotevati prirejanja slovenskih ljudskih pravljic, se učim od Anje Štefan, s svo-
jim načinom razmišljanja, odnosom do ljudske pesmi in raziskovanja glasu
pa je zame izredno pomembna sogovornica in mentorica Irena Tomažin.
Najbolj plodne razprave o pravljicah sem zagotovo imela z Jackom Zipesom
in Marino Warner, oba sta bila gosta Pripovedovalskega festivala,  sploh War-
ner je s svojo eruditskostjo in miselno ostrino zame zelo velik navdih. Sogo-
vornike in učitelje najdeš, če se oziraš široko naokrog in res imam srečo, da
jih na svoji pripovedovalski poti srečujem mnogo.

Kako pripovedovalec izoblikuje način podajanja zgodbe, koliko/kako je ta odvi-
sen od vsebine in od tega, komu je pripoved namenjena? 

Znotraj pripovedovanja obstaja več stilov, lahko bi rekli žanrov, ki so posle-
dica kontekstov, v katerih se pripovedovanje udejanja – pa tudi odločitev pri-
povedovalca, kakšen material pripoveduje, komu ga pripoveduje in kaj hoče s
pripovedjo doseči. Način pripovedovanja je prav tako vezan na temperament
pripovedovalca, kar lahko dela interpretacijo zelo osebno. Ne govorim o pri-
vatnosti, bolj o majhnem razkoraku med človekom in njegovo pripovedoval-
sko prezenco na odru. Osebno mi je ljubše, če na odru ne privzemam vloge,
temveč zgodbo povem dokaj iz sebe. 

POGOVOR |  Špela Frlic: |  »Etične dileme so enako resnične v pravljicah kot v resničnem življenju.«

10



d
9/2023

Bi lahko govorili o avtentičnosti v pripovedovanju?

Avtentičnost je spolzek pojem – pri pripovedovanju vendar stojiš na odru in
javno nastopaš …

… in se že zato odeneš v določeno osebo.

Tako. Različne so poti do učinka, ki ga želiš doseči. Če iščeš humornost, vzpo-
stavljaš več distance, če iščeš liričnost, uporabiš spet drug register. Zaradi
vseh ustvarjalnih možnosti, ki se ti kot pripovedovalcu ponujajo, se mi zdi
pripovedovanje resnično razburljivo: izbrano zgodbo lahko bogato plastiš, jo
obrneš v številne smeri. Že izbor pripovedovanega materiala zahteva od pri-
povedovalca vsakokrat nekoliko drugačen pristop: upovedovanja čudežne
pravljice, epa, povedke, avtorske zgodbe ali resnične zgodbe se ne lotevaš na
enak način. 
V preteklih letih me je zelo zanimalo sodelovanje pripovedovalca in glasbe-
nika, dopolnjevanje zgodbe z animacijo ali sliko, torej združevanje različnih
elementov v pripovedovano celoto. Zdaj pa me v lastnih projektih vedno bolj
vleče h »goloti«, biti na odru zgolj in samo ti – s svojo zgodbo in glasom. Ver-
jamem, da je forma dovolj močna, da vzdrži: en sam človek lahko napolni
dvorano, pa ne s svojim egom, temveč z zgodbo.

Kako pomembna je za pripovedovalca predpriprava in kakšno vlogo igra pri pri-
povedovanju improvizacija? Se da zgodbe na hitro prežvečiti in servirati ali pa je
proces ponotranjanja daljši in se mora zgodba v pripovedovalcu dodobra udoma-
čiti? 

Obstajajo ljudje, ki lahko danes slišijo zgodbo in jo že jutri zelo prepričljivo
povejo na odru.– Sama tega ne znam. Moj proces zahteva precej priprave in
ne morem zaupati samo improvizaciji. Improvizacija dela pripovedovanje
živo, vendar predstavlja zadnjo plast na zelo dobro poznanem materialu. Ko
si snov dodobra prežvečil in ponotranjil, ko res veš, o čem govoriš, takrat
lahko vse to spustiš, si živ v trenutku in odprt. V predpripravi se teksta sicer
ne učim na pamet, saj ne gre za recitacijo; a le dobro poznavanje materiala mi
omogoči zadostno svobodo, da ga lahko nato obračam po svoje. Prav v tem je
zame največji čar. 
Morda se bo spet slišalo kontradiktorno, a kot pripovedovalka se rada umak-
nem zgodbi. Najraje vidim, da ljudje poslušajo in skoraj pozabijo, da stojim
pred njimi. To doseči je največje pripovedovalsko mojstrstvo. Sicer pa smo si
pripovedovalci različni v svojih procesih in v veselje mi je bilo sploh na Pri-
povedovalskem festivalu opazovati, kako bogat je ustvarjalni izkupiček naše
raznolikosti. 

11



Kot pri igri lutk, kjer sledimo zgodbi, ki jo igrajo lutke, in pozabimo na lutkarja –
ali pa pri branju knjige, ko o avtorju sploh ne razmišljamo …

Tako! Vsa izrazna sredstva usmerjam v živost, prepričljivost zgodbe. Največji
del moje predpriprave predstavlja iskanje pravega jezika za zgodbo. Ne gre
samo za izbor besed, tudi za ritem pripovedi, učinkovite podobe, zamolke.
Govorjeni jezik ima svoje zakonitosti, večina virov, iz katerih črpamo, pa so
knjižne objave, tak jezik lahko, če je dobesedno prenesen v usta pripovedo-
valca, izpade zelo papirnato. V procesu priprave tako pravzaprav pripravljaš
prevod zgodbe v pripovedovalski jezik. 

Ali pripovedovalec zavzame določeno perspektivo (do) zgodbe? Ima svoje mne-
nje o njej?

Absolutno. Zakaj naj bi sploh pripovedoval zgodbo, o kateri nimaš mnenja?
To pa ne pomeni, da zgodbo nujno komentiraš. Lahko jo, a tudi brez ekspli-
citno izraženega mnenja je razvidno, kakšno stališče pripovedovalec zav-
zema, s kom v zgodbi drži in kaj si misli o čem. V tem je slast poslušanja: ne
želimo slišati le zgodbe, temveč tudi, kaj je pripovedovalec v njej prepoznal in
kako nam predaja svoja videnja. Pogosto se spomnim misli Johna D. Nilesa,
ki pravi, da je modrosti v pravljici toliko, kot je človek, ki jo pripoveduje, mo-
der. Globine je v pravljici toliko, kot je globine v pripovedovalcu, ki jo posre-
duje. Še najbolj banalna, preprosta pripoved lahko iz ust razmišljujočega člo-
veka zazveni kot nekaj zelo tehtnega. 
Lahko je vzeti zgodbo in jo pripovedovati, celo odlično pripovedovati, ampak
pripovedovati zgodbo in biti pripovedovalec še nista nujno ista stvar. Pripo-
vedovalski ideal je zame človek, ki ima poleg pripovedovalske veščine obse-
žen osebni repertoar zgodb, ki so med sabo tudi zelo učinkovito pomrežene in
jih lahko  prikliče iz spomina na način asociacij. Največje mojstrstvo je po-
tem iz tega repertoarja sproti izbirati prave zgodbe za konkretno občinstvo.
Na svojih poteh, tudi v tujini, sem srečalo zelo malo pripovedovalcev, ki bi to
zares zmogli.

Kako resno in poglobljeno ste se pripovednega materiala lotili, smo lahko videli
v predstavi Nevidna ženska (APT, režija Ivana Djilas, premiera 11. 11. 2022), ki je
bila izbrana tudi v tekmovalni program letošnjega Borštnikovega srečanja. Kako
ste se lotili uprizarjanja, bi lahko govorili o pripovedovalskem pristopu?

Odrsko besedilo Nevidna ženska je kombinacija kratkih zgodb iz istoimenske
zbirke Slavenke Drakulić. Zgodbe so sicer dolge in ena sama bi lahko zapol-
nila cel večer, zato sva z Ivano izbrali odlomke iz teh zgodb ter jih kombinirali
z ljudskimi pravljicami. Priredba pa je na jezikovni ravni zelo pripovedoval-

POGOVOR |  Špela Frlic: |  »Etične dileme so enako resnične v pravljicah kot v resničnem življenju.«

12



d
9/2023

ska. V načinu se naslanja(m) na Slavenko Drakulić in njen zavestno skopi
slog kratkih stavkov, nizanja informacij ter duhovitosti znotraj tem, ki niso
lahke. Besedila ne znam dobesedno na pamet – zdaj se ga sicer v veliki meri
držim, saj  sem obljubila, da se ga bom držala zaradi nadnapisov –, sicer pa si
ga puščam nekoliko odprtega. V procesu vaj sem ves čas improvizirala in ko
sem našla pravo formo, je ta ostala z mano. V predstavi je nanizanih toliko
zgodb, da so težko vse enako močne na vsaki ponovitvi. Opažam, da vsakokrat
v ospredje stopi druga, pa niti ne morem vnaprej predvideti, katera bo. Pre-
prosto na začetku vstopim v potovanje po teh zgodbah in na koncu predstave
pridem ven. 

Predstava je sicer ekspresivno poetičen preplet pripovedi, lutkovne in digitalne
animacije o nelahki temi ženskega staranja. Kaj so bili največji izzivi, s katerimi
ste se spopadali? 

Pomembno vlogo v predstavi imata trimetrska lutka starke, ki jo je izdelal
Gregor Lorenci, animirata pa jo Maja Kunšič in Katja Povše, in video, ki je
delo Vesne Krebs. Tema, ki smo jo obravnavale, torej staranje,  je izredno
kompleksna, poleg tega smo se ukvarjale z izkušnjo, ki nas še čaka. Morda bi
bilo bolje reči, da predstava
govori o strahu pred stara-
njem. Tudi zgodbe Slavenke
Drakulić in knjigo Simone de
Beauvoir Starost, ki je bila
poleg drugih teoretičnih tek-
stov izhodišče za razmisleke
v predstavi, je mogoče brati
na tak način. Pripovedoval-
sko pa je bila predstava zame
velik izziv, sploh v raziskavi
odnosa pripovedovalke do
lutke, do občinstva, zgodbe se
različno umeščajo v odrski
prostor, enkrat sem prisotna
zgolj kot glas, nato iz oči v oči
z občinstvom, pa visoko na
stolpu iz stolov ... Vse te raz-
nolike pozicije na subtilnih
ravneh določajo pomen zgodb
in vplivajo na njihovo inter-
pretacijo. 

13

:   Foto: B. Lah



Ko sva ravno pri ženskih močeh – ste brali Ženske, ki tečejo z volkovi Clarisse Pin-
kola Estés? Je njen način razgrinjanja pravljic navdihujoče tudi za vas?

V mednarodnem prostoru obstaja več različnih pristopov k obravnavi ljud-
skega materiala. Delo Clarisse Pinkola Estés poznam, a me psihoanalitični
pristop ne nagovarja preveč. Osebno mi je bil včasih bližje pristop Jacka Zi-
pesa, ki se ukvarja predvsem z družbeno funkcijo pravljice v različnih zgodo-
vinskih obdobjih. Njegovi uvidi so mi bili zelo v pomoč pri širšem razumeva-
nju in umeščanju materiala. Sicer pa sta mi najbližji literarno-teoretični
pristop Maxa Lüthija in strukturna analiza čudežnih pravljic Vladimirja
Proppa. Ko se dolgo ukvarjaš s pravljičnim gradivom, vse manj bereš posa-
mezno pravljico kot posebno, od ostalih ločeno, zaključeno celoto; bolj in bolj
jo prepoznavaš kot delček širše mreže pravljičnih motivov in tipov ter za
prav ljico specifičnega načina upovedovanja sveta in človeških problemov. 

Številne različice določenega motiva so posledica ustnega izročila. Kako v zgod-
bah razpoznavate zgodovinske usedline?

Ljudske pravljice so zelo star material, ki se je oblikoval z aktom pripovedo-
vanja, ta pa je občečloveški, kar pomeni, da je prisoten, kamorkoli se obrneš.
Povsod so si ljudje pripovedovali zgodbe – nekatere so veljale za svete, druge
so bile namenjene zabavi. Za svoje si je pravljice skozi zgodovino jemalo ve-
liko različnih družbenih skupin. Pripovedovali so si jih pri zimskih kmečkih
opravilih, posvojile so jih dvorne dame na francoskem dvoru; prehajale so v
knjige in z branjem spet nazaj v ustno rabo, našle so pot v meščanske lite-
rarne in gledališke žanre, dale vsebino marsikateri operi in baletu; bile so
uporabljene in zlorabljene za politične namene … Ves čas so se spreminjale,
po drugi strani pa so se v jedru spremenile neverjetno malo. Skozi zgodovino
so tako prevzemale zelo različne funkcije, prečile so družbene in zemljepisne
meje in prav zaradi prevzemanja različnih vlog, pomenov in oblik so tako zelo
zanimive za opazovanje. So eden od možnih zornih kotov, s pomočjo katerih
lahko razmišljamo o socialni zgodovini.

Kako torej pristopiti k posredovanju in prirejanju pravljic danes?

V odnosu do prirejanja pravljic za knjižno objavo sta mi blizu dva avtorja: An-
gela Carter in Italo Calvino. Calvino je za zbirko Italijanskih  pravljic pregle-
dal in po matematično sistematiziral ves pripovedni material, ki mu je bil na
voljo iz širšega italijanskega območja. Naredil je reprezentativen izbor prav -
ljičnih tipov, izbrani material pa potem slogovno poenotil. Nekatere je samo
prevedel iz narečja v knjižni jezik, nekatere na novo izpisal, izpilil je njihov

POGOVOR |  Špela Frlic: |  »Etične dileme so enako resnične v pravljicah kot v resničnem življenju.«

14



d
9/2023

ritem, jih obogatil s sočnimi detajli. Pri svojem delu pa je ves čas lovil ravno-
težje med ljudskim in avtorskim. 
Angela Carter je v The Virago Book of Fairy Tales zbrala ljudske pravljice in
povedke z vsega sveta. Rdeča nit izbora so bile ženske junakinje,  pri čemer ni
iskala le pogumnih in močnih junakinj,  zaobjela je celotno pahljačo ženskega
oz. človeškega značaja. V zapise zgodb kljub izjemno raznolikemu materialu
ni posegala. Ohranila jih je tako grobe in včasih nepopolne, kot jih je našla v
različnih virih. Zbirko je pospremila z odličnim uvodom. Odločitev, da v
zgodbe ne poseže, obenem pa se avtorsko izrazi s premišljenim izborom in
dramaturgijo zbirke, se mi zdi prav tako sodobna kot Calvinova odločitev, da
zbirko avtorsko priredi in stilsko poenoti. 
Oba sta zanimiva, pri obeh je čutiti tudi veliko spoštovanja do nekaterih ano-
nimnih avtorjev, ki so ubesedovali te pravljice. Nekako tako, kot da več kot
veš o tem materialu, bolj premišljeno in previdno posegaš vanj. 
Sama trenutno pripravljam zbirko balkanskih pravljic. Rdeča nit izbora so
ženske, po vzoru Carter, ki v svojo zbirko zaradi nedostopnosti gradiva skoraj
ni uvrstila zgodb z območja Balkana. Patriarhalni vzorci so v teh zgodbah iz-
jemno močni, za marsikatero junakinjo se zgodba ne konča dobro ali pa za
svojo samostojnost izjemno veliko žrtvuje. Zelo dobro poznam vzgib, da bi
kakšni junakinji odmerila bolj pozitiven konec, saj bi ji ga res privoščila, a zdi
se mi pomembno, da se temu impulzu uprem, vsaj za zbirko. Več prostora za
avtorsko preigravanje besedila si bom vzela, ko bom te zgodbe pripovedovala. 

Kako poteka zbiranje in urejanje materiala za knjižno izdajo pravljic?

Že dolgo je iluzija, da bi ljudske zgodbe še polnokrvno na tak način živele med
ljudmi. Če pa  morda kje še obstajajo, so bolj okrušek ali spomin, ki je pona-
vadi povedan z malo pripovedovalske moči. Pravljice iščem v rokopisnih  in
drugih arhivih, revijalnih in antikvarnih izdajah, starejših prevedenih zbir-
kah. Nekatere še nikoli niso bile prevedene v slovenščino, nekatere so bile že
objavljene v kakšni od zbirk, pa potrebujejo učinkovito priredbo, da bi bile za-
nimive za bralca.  Z urednico Alenko Veler sva se dogovorili, da bom gradivo
pripravila za objavo v zbirki Zlata ptica pri Mladinski že pred tremi leti. Za-
čela sem nabirati material, mapa se je debelila, jaz pa sem se zaletavala v prav -
ljice, za katere se mi je zdelo, da jih ne znam prav prirediti. Zdi se mi pomem-
bno, da z lastnim stilom ne preglasiš izvornega materiala, kar pa ni lahka
naloga in terja veliko znanja o širšem področju pravljice. Spet bom omenila
Calvina, ki mi je pri tem delu res vzor, ker ni poveznil svojega avtorskega
sloga čez pravljice, ampak je vanje vstopal nekako od znotraj. Sledil je temu,
kar je prepoznal kot žanrsko in slogovno bistvo pravljice. Z zelo subtilnim ob-
čutkom za jezik, ritem in žive slike jih je v bistvu restavriral. Takšno prireja-
nje je težaško in na nek način bolj ponižno.

15



POGOVOR |  Špela Frlic: |  »Etične dileme so enako resnične v pravljicah kot v resničnem življenju.«

16

:   Foto: L. Spiler



d
9/2023

Z mladinskim romanom Bleščivka ste se prelevili v avtorico zgodbe. Kako je na-
šla pot do vas? 

Zaletavala sem se torej v obsežno balkansko pravljično gradivo in nikakor ni-
sem bila zadovoljna z izkupičkom svojega dela. Potem sem začela pisati Ble-
ščivko. Najprej je šlo za vajo v slogu, iskala sem pripovedni ritem in jezik, ki bi
bila hitra, lahka, tekoča. Raziskovala sem učinkovitost in preprostost v je-
ziku, ki bi mi prišla prav tudi pri prirejanju pravljic. Prvi osnutek sem predala
urednici. Knjiga je namenjena otrokom v starostnem obdobju 9+, kar je tudi
starost mojega otroka in njegovih prijateljev. V svoj proces pisanja sem kot
poslušalce ali bralce pogosto vključevala otroke, ki so mi s svojimi komen-
tarji in odzivi zelo pomagali dokončati zgodbo. Eden od otrok je komentiral,
da ima zgodba »flegmatičen zaplet«. Zelo je napeto, je rekel, nič dramati-
čnega pa se ne zgodi. To sem vzela za kompliment: učinek napetosti je lahko
rezultat učinkovitega pripovedovanja in ne kataklizmičnih pripetljajev. To,
da trav’ca pade, pa zna pripovedovalec o tem pripovedovati tako napeto, da ti
sapo vzame, to me je zanimalo.

Knjiga je bila nominirana za Levstikovo nagrado in je sedaj uvrščena tudi v pete-
rico finalistov za nagrado večernica, hitro pa je našla tudi pot na oder Lutkov-
nega gledališča Ljubljana.*

Dobila je tudi nalepko zlata hruška in nasploh se zdi, da je našla svoje bralce,
česar sem zelo vesela. Ob pisanju sem mislila tudi na odrasle, ki bodo morda
knjigo na glas brali otrokom. Želela sem si, da bi bila zanimiva in zabavna
tudi njim, zato je pisana v plasteh in so po njej posejani pomenski kamenčki,
ki odraslim preprečijo, da bi zaspali ob branju. 
Pri gledališkem snovanju sem z režiserko Marušo Kink sodelovala kot dra-
maturginja in dramatizatorka. Odrska postavitev nujno pomeni kleščenje li-
terarne pripovedi. Ker smo predstavo pripravljali za gledalce od šestega leta
naprej, je to pomenilo kar korenito priredbo, nekateri liki so odpadli, pojavili
so se drugi. Tako je zgodba po motivih Bleščivke zaživela svoje, samostojno
odrsko življenje. 

Kaj vse obsega vaše delovanje za otroke in kaj soustvarjate z njimi? 

Pred petimi leti smo kot eksperiment na Vodnikovi domačiji Šiška za en me-
sec postavili pripovedovalsko igralnico Pravljični studio. Takrat smo tudi
razvili prva pripovedovalska orodja, s katerimi smo želeli otroke seznanjati z

17

* Intervju je bil opravljen, preden je Špela Frlic za roman Bleščivka dobila nagrado večernica. (op. ur.)



ljudskimi pravljicami ter jih spodbujati k pripovedovanju. Iz teh začetkov so
se počasi oblikovale delavnice in škatla kvalitetnih pripovedovalskih orodij,
ki smo jih razvili kot odgovor na številna povpraševanja učiteljev in vzgojite-
ljev. Projekt Pravljični studio je zastavljen laboratorijsko in ga gradimo po-
časi v sodelovanju s strokovnimi sodelavci in ustvarjalci ter ustvarjalkami z
različnih področij. Vsak naš nov korak je trden, premišljen. Učitelji nam po-
ročajo o zaskrbljujočem upadanju bralne sposobnosti in verbalnih veščin pri
otrocih. V praksi se nam vedno znova potrjuje, da je pripovedovanje eden od
načinov, s katerim otroci te veščine lahko razvijajo, obenem pa krepijo še
druge, socialne. Otroci so lahko odlični pripovedovalci in izredno uživajo v
pripovedovanju in izmišljevanju zgodb, zakaj torej ustni verbalni ustvarjal-
nosti ne namenjamo več prostora in časa? V svojih pripovedih so pogosto
zelo inovativni,  ganljivi, če pripovedujejo v skupini, se učijo tudi medseboj-
nega poslušanja in sodelovanja. 

Imajo otroci, ki obiskujejo vaše delavnice tudi, pripovedovalske nastope?

V šolskem letu 2022/23 smo izvajali laboratorijski pripovedovalski projekt z
dvema skupinama prvošolčkov. Prva je bila iz OŠ Koseze, druga iz male po-
družnične OŠ Javorje pri Škofji Loki. Celo leto sta pripovedovanje prvošolč-
kov mentorsko vodili moji sodelavki Maša Jazbec in Nuša Jurjevič, razredni-
čarki (Maja Saurin, Maja Kokalj) pa sta jih k pripovedovanju spodbujali tudi
v odsotnosti mentoric. Ob zgodbi so raziskovali svoje šolsko okolje in zgodbe
umeščali v šolski prostor. Projekt je bil posebej zanimiv, saj je šlo za različna
prostora mestne in vaške šole. Otroci so se med sabo tudi  obiskali, se pred-
stavili drug drugemu, skupaj  jedli in se igrali, obenem pa izkusili šolski pro-
stor, drugačen od njihovega domačega. Za zaključek smo v okviru Bobrov iz-
vedli javni pripovedovalski nastop otrok v Štihovi dvorani Cankarjevega
doma, kamor so jih prišli poslušat starši. Otroci so improvizirali: izžrebali so
glavne junake svoje pripovedi, glasbenica-improvizatorka Teja Bitenc jih je
spremljala na inštrumentih, povedali so svoje želje glede odrske luči …Nji-
hove želje so bile povsem konkretne, npr. naj bo morje ali pa naj bo tema, ker
bo strašno, in potem so zgodbo improvizirali na mikrofon. Bili so res odlični,
pogumni in ustvarjalni, sposobni so bili na odru povedati zaključeno zgodbo,
celoletno delo mentoric na tem področju se je zagotovo potrdilo tudi v njiho-
vem obvladovanju pripovednih veščin. 
Če učitelji vsak dan kot nekakšen ritual v učni proces vključijo pripovedoval-
sko igro, otroci nedvomno napredujejo v verbalnem ustvarjanju in sposobno-
sti upovedovanja svojih misli in idej. Tudi starši lahko igro spontano vna-
šamo v vsakdanjik. Preprosto se igramo izmišljevanje,  ko smo na sprehodu
ali  v avtomobilu, ko stojimo v gneči … Gre za verbalno igro, ki nam lahko pri-
nese veliko veselja, če je le tudi nam  do nje. 

POGOVOR |  Špela Frlic: |  »Etične dileme so enako resnične v pravljicah kot v resničnem življenju.«

18



d
9/2023

Ali mora pripovedovalec biti zelo pazljiv pri vzpostavljanju meja med realnostjo
in fikcijo, kadar pripoveduje otrokom? 

Posebej lepo, celo poetično je, kako tanka so vrata do imaginarnega sveta pri
otrocih.  Pravzaprav imajo ta vrata le zavesico. Ko prideš kot pripovedovalec k
otrokom, z njimi skleneš tihi pakt, da bo pripovedovana pravljica resnična,
nato pa se skupaj igraš, da se zares dogaja. Ob koncu se dogovor o resničnostni
konča s »to je bila pravljica«, in otroci ne pričakujejo, da bodo zagledali konja s
šestimi nogami, ko bodo stopili skozi vrata dvorane. Za starejše otroke so eti-
čne dileme kljukica, ki jih drži v napetosti. Ne verjamejo več v obstoj čarovnic,
se pa  toliko bolj zares soočajo z dilemo žrtvovanja ali pa motivom ljubezen-
skega hrepenenja ali nesrečne ljubezni. Etične dileme so lahko enako resnično
dojete v pravljicah kot v resničnem življenju. Mislim, da nas izredno bogati, če
nam uspe ohraniti poetičen odnos do sveta tudi v odrasli dobi in je v naši vsa-
kdanji resničnosti nekaj prostora tudi za domišljijsko plat. 

Kaj pa menite o politični korektnosti, ki se dandanes večkrat vtihotapi tudi v
pravljice, jih lošči do visokega bleska ter jih ločuje od njihovih senčnih plati? 

Nekatere pravljice so res krute in ne vidim razloga, zakaj bi danes brali Grim-
move pravljice zelo majhnim otrokom. Brata Grimm sta pisala v času, ki je bil
za nasilje manj občutljiv; zdaj ga zaznamo in obsodimo precej prej. Sicer pa
menim, da smo odrasli tisti, ki npr. težje prenesemo smrt v pravljicah, ker že
imamo izkušnjo bolečine, ki jo prinese smrt bližnjega. Za otroke, ki jim je,
vsaj v večini, ta izkušnja še prizanesena, pa smrt ni nekaj, kar bi jih nujno
prestrašilo. 
Sama se krutosti in nasilju pri pripovedovanju pravljic ne izmikam, ju pa go-
tovo ne poudarjam ali razdelujem v podrobnosti. Sam po sebi je nasilen dogo-
dek morda ključen za zgodbo in ga zato ne moreš kar izbrisati. Dobro postane
dobro v odnosu do zlega in če kje, lahko prav v zgodbah (tako literarnih kot
gledaliških) najdemo varen prostor za razpravljanje o tem. Ko otrokom 
pripovedujem kakšno temačnejšo pravljico, spremljam njihove odzive in  če
vidim, da je prehudo, kaj zmehčam, jih spomnim, da se bližamo srečnemu
koncu ali pa jih preprosto vprašam, če jih je strah, če naj nadaljujem, včasih
kar vmes med zgodbo malo podebatiramo … Kot pripovedovalec ne smeš biti
nasilen in ker je forma na pol improvizirana, interpretacijo zlahka uravnavaš
glede na starost in zrelost poslušalcev.
Pomembno je, da ne črtamo iz zgodb težkih dogodkov in temnih karakterjev
le zato, ker nam morda vzbujajo tesnobo. Zaupati  moramo svoji  trpežnosti.
Zaupati moramo otrokom, da zmorejo samostojno premisliti in presoditi, če
pa imamo možnost z njimi razpravljati o slišanem in videnem, pa je še toliko
bolje.

19



Nam za srečen konec intervjuja poveste še, kaj  vas pri pravljicah posebej 
navdušuje?

Čudežne pravljice imajo specifičen način, na katerega upovedujejo svoje
teme, ta se očitno razlikuje od drugih žanrov, ki obravnavajo iste teme in mo-
tive. Dvodimenzionalnost likov, predvidljiva linearna struktura, formulaični
srečni konci, vse to jih lahko dela za odrasle manj zanimive, če jih pripovedo-
valec ne poglobi in razplasti. Moč pravljice, ki bi jo kdo imel tudi za šibkost, je
po mojem mnenju prav v neopisanosti likov in dogajalnega prostora, ki pa so
kljub temu na nek način natančni. Pravljične pripovedi predvidevajo, da imaš
v sebi podobo gozda, v katerega boš naselil zgodbo, kar ustvarja intenziven
stik med pripovedovalcem in poslušalcem, ki mora s svojo domišljijo aktivno
sodelovati. Užitek in odgovornost pripovedovalca pa je pravljico napolniti in
na čustveni ravni povezati s sedanjostjo, da lahko prevzame vlogo metafore
in na tak način oživi. 

Hvala za pogovor in še mnogo oživljenih zgodb.

POGOVOR |  Špela Frlic: |  »Etične dileme so enako resnične v pravljicah kot v resničnem življenju.«

20



d
9/2023

Sta kritičnost in kritiškost, še posebej tista, ki ju goji splošna kulturna kritika, v
javnosti in predvsem v množičnih medijih kritično ogroženi ali pa so morda
spontane ocene o njuni čedalje slabši navzočnosti in položaju pretirane? Če je
ugotovitev dovolj natančna, kateri faktorji in okoliščine prispevajo k izginjanju

in kaj pešanje pomeni za družbeno percepcijo kulturnih stvaritev, končno tudi za ustvar-
jalce same? Se je v digitalni dobi kritika zgolj prelevila v drugačne formate, česar nismo
dovolj jasno zaznali, in so naši strahovi po svoje odveč? In če vendarle vztrajamo pri začet-
nem opažanju: je razlog njenega izginjanja predvsem strukturen in ekonomski, lahko da-
nes kritik sploh preživi ali živi od svojega dela? Ali obstajajo oblike njene institucionalne
organiziranosti, je dovolj družbeno cenjena in kakšna vloga ji je odmerjena znotraj disci-
pline ali v družbi? Veliko vprašanj, ki še zdaleč niso vsa. Tukaj sta še recepcija in pripozna-
nje: v kakšni meri je kritika še čislana, spoštovana in zaželena, je nemara prezirana in zre-
ducirana na »subjektivno« mnenje posameznika, ki ga kritiške »tarče« posmehljivo
satanizirajo?

21

Izginjanje kritike v
javnem prostoru:

zgolj lažen alarm ali
nova realnost?

Boris Vezjak

U V O D  V  T E M O



Pahljača različnih dimenzij problema, ki ga je težko osvetliti z vseh strani, je gotovo
visoka cena za splošno zastavitev teme. Seveda je že pred nastajanjem te tematske šte-
vilke v tej reviji obstajala velika verjetnost, da bo nova refleksija o stanju in statusu kritike
in kritiškosti v slovenskem javnem prostoru padla v prazen prostor. Pri čemer porojeni
skepticizem o tej praznini zaznamujeta bodisi slutnja o praznem govoričenju tistih, ki v
nobenem primeru ne bodo slišani in zato ugotavljajo, da je kritika ogrožena, zaradi česar
je njihovo lamentiranje obsojeno na odvečnost, bodisi presoja, da je to popolnoma zgre-
šena ocena tradicionalistov, ki se ne znajo prilagoditi razmeram in ne vidijo, da pričako-
vana kritičnost pulzira naprej, vendar na druge, manj konvencionalne načine. Da je torej
čisto vse v redu in prav. Da je, kot pravi ena od avtoric v tej številki, v krizi svet, ne pa kri-
tika. Kaj torej drži, resignacija tistih, ki so presodili pravilno, a jim malodušje ne bo v po-
moč, ali morda popolna zgrešenost v hipotezi, ki smo jo predpostavili in bi jo morali bolje
preveriti? Ambicija zastavljalca analize družbene kritike in posredno tudi samih avtoric
in avtorjev se bo najbrž soočala z opisanim izzivom: bodisi s produciranjem občutka, da
nam ni pomoči, ker smo nemočni, ali prav nasprotno z odkrivanjem, da so naši strahovi
odveč, morda pa tudi z diapazonom mnenj med naštetima.

Seveda je to zgolj eden od načinov, kako spregovoriti o stanju kritike – z bojaznijo, da
se njen prostor zmanjšuje. So še drugi. Eden od razlogov za njeno izginjanje, kar sem kot
urednik predpostavil, a se nekateri ne bodo strinjali, so zagotovo obče spremembe v kul-
turnem miljeju, ki diktira naše izkušanje in dojemanje umetnosti. Kulturne vrednote in
preference se enostavno premikajo proč od pričakovanega pristopa zaradi trendov komer-
cializacije našega življenja. Ta del izginjanja je materialno viden in navzoč v zmanjševa-
nju prostora za neodvisno kritiko v prid vsemu, kar prinaša dobiček in se prodaja – ali se
prodaja bolje. Večinoma zaznavamo, da se družbeni položaj kritike in kritičnih ustvarjal-
cev (kritičark in kritikov) spreminjata, konformizirata in bledita. Da se celotno polje po-
časi umika iz javnega prostora, medijev in naše splošne pozornosti. Opažanje velja širše,
ne zgolj za umetniško in kulturno produkcijo, kot bi kdo najprej pomislil, ker obseg in
sama navzočnost kritik v slovenskih množičnih medijih postajata vidno manjša in siro-
mašnejša, vsebina pa bolj trivialna ali piarovska, morda včasih prirejena tabloidnim tren-
dom istih medijev ali sicer pričakovanjem po odmevnosti. 

Obstaja celo področje, ki ga ta številka pušča ob strani: status kritičnega mišljenja kot
takšnega, kondicija intelektualne kulture in končno tudi položaj javnih intelektualcev. Če
govorimo bolj o institucionalizirani kritiki, je ta vedno predstavljala odločilen žanr v
umetnosti, filmu, gledališču, humanistiki in na drugih področjih. Poglobljena analiza in
ocena bi morali služiti plemenitim ciljem, delovati kot orodje za razumevanje, vrednote-
nje in razpravo o umetnosti ter kulturnih izdelkih, končno tudi biti zrcalo dogajanju v
družbi ali kulturi, naposled pa orientir človeku. A se zdi, da se dogaja vedno redkeje. Go-
tovo so k slabšanju razmer močno prispevali komercialni interesi medijev, končno tudi
njihovi poslovni modeli, zaradi česar kritika deluje odvečno, saj po sebi ni zanimiva za
širše občinstvo, ker terja določeno mišljenje. Za lastnike medijev je tudi manj zaželena ali
celo usmerjena, predvsem pa na koncu postane manj neodvisna. Po drugi strani kapitali-
stični ustroj družbe vsako leto bolj diktira preference in okuse pri občinstvu, gnete jih po

TEMA |  Boris Vezjak |  Izginjanje kritike v javnem prostoru: zgolj lažen alarm ali nova realnost?

22



d
9/2023

svoji izbiri. Svoje sta naredila »hedonizacija« naših življenj in iskanje hipne potešitve
ugodja ali zadovoljstva, vpliv digitalizacije in novih medijev, še zlasti družbenih omrežij.
Realno se zmanjšujejo finančna sredstva in uredniška podpora, manjša je tudi naklonje-
nost ideji neodvisne kritike, nižajo se honorarji ali jih ni več. Vse našteto so kamenčki v
mozaiku sestavljanke, ki nam nariše podobo poraženca. 

Posebno poglavje razprave morda predstavlja vedno intenzivnejša popularnost »sub-
jektivnosti« kritike, kjer se časti osebno mnenje, ki mora biti radikalno in emocionalno,
kar priča o tem, da se je klasična percepcija avtoritete kritiškega avtorja spremenila, z njo
pa tudi vrednost analize. Tej ni treba več slediti kriterijem dostojnosti, argumentiranosti
in vsebinskosti, ampak je včasih dobro, da je pristop čustven, oseben in celo škandalozen,
kritiku pa se preprosto obrestuje, če v svojem egotripu nastopa vehementno. Senzacija se
bere in sliši, razčlenjen in »objektiven« prikaz vedno manj. To seveda še ne pomeni, da so
jedke kritike, ki škandalizirajo, po sebi populistične in zgrešene, a so trendi in motivi, ki
stojijo za njimi, več kot opazni. Hkrati smemo upati, da se produkcija danes ne odvija več
po prijateljskih linijah in je »subjektivna« v smislu aranžmaja in osebnih povezav med av-
torjem in kritikom, ko nastanek analiz ni spodbujen od javnosti, novinarjev ali urednikov,
ampak avtorjev samih, ki imajo določena pričakovanja.

Toda povrnimo se na koncu kratkega uvoda k osnovni ambiciji orisa bolj ali manj dra-
matičnega stanja. Seveda bi morali upati na bolje in se odpovedati omenjeni resignaciji, se
upreti izzivom digitalnega okolja, v katerem se je zmanjšala potrpežljivost za poglobljeno
analizo, saj se večina uporabnikov raje osredotoča na udarne in všečne vsebine, najti na-
čine upiranja skušnjavi družbenih platform, preseči pomanjkanje finančne podpore kri-
tiki kot žanru in dejavnosti, kar zmanjšuje ne samo prisotnost, ampak tudi raznolikost
kritiških mnenjskih perspektiv. Končno so na njeno oblikovanje vplivale tudi spremembe
v komunikacijskih navadah in slogih, torej v načinih, kako se kritika danes »izraža«. Kot
vemo, je na družbenih omrežjih poudarek na neposrednem odzivanju v obliki povratne in-
formacije, ki je podeljena z všečki, delitvami in instantnimi komentarji, kjer zapisani
tekst velikokrat ni niti prebran, kaj šele dobro ali pravilno razumljen: vse to jemlje vred-
nost poglobljeni refleksiji in kritiškosti.

Na koncu pa še k strukturi besedil v tej številki Dialogov. Začetna ambicija je bila ra-
ziskati stanje žanrske navzočnosti kritike, pa tudi širšo refleksivno ali intelektualno pre-
zenco v družbi, torej status kritičnosti. Ker umetniški, kulturni in družbeni fenomeni zah-
tevajo vrednotenje, analizo in razlago, je kritika praktična in tudi teoretska disciplina,
nujno potrebna za razvoj umetnosti, kulture in družbe. Kot praksa je pogojena z zgodovin-
skimi konteksti in žanri, medijskimi platformami in institucionalnimi okolji. Eden bolj
enostavnih načinov, kako pregledati tovrstno stanje, se morda skriva v kvalitativni in
kvantitativni analizi njene prisotnosti v medijih: kako zelo in na kakšne načine je kritiška
presoja kot proces vrednotenja kulturnih stvaritev in dobrin z namenom iskanja intelek-
tualne, umetniške ali družbene vrednosti določenega predmeta ali pojava navzoča v javni
sferi s pomočjo množičnih občil, v ožjem smislu predvsem kot literarna, umetnostna,
glasbena, filmska ali književna kritika ali recenzija. Ker je obenem pogosto povezana tudi
z akademsko sfero in se posreduje z znanstvenimi razpravami, je enako pomembna ana-

23



liza učinkovanja znanstvenih dognanj v javni sferi. Tretji del javne kritiškosti in kritično-
sti se gotovo nanaša na »intelektualno kulturo« in status dela javnih intelektualcev v
družbenem in medijskem prostoru.

V Dialogih smo zato želeli na široko preizprašati situacijo na panoramski način, s
prerezom različnih področij kritike kot žanra v filmski, gledališki, literarni, likovni, glas-
beni, humanistični in končno medijski sferi še zlasti v slovenskem in primerjalno tudi
globalnem prostoru. Njen manko bi utegnil marsikaj povedati o splošni duhovni situaciji
danega družbenega trenutka in našem interesu za razvoj področij in samorefleksijo. Če
opišemo kritiko kot področje raziskovanja, ki temelji na interdisciplinarnih perspektivah
in teoretičnih razlagah kulture in družbe, potem bi posledično kritično umanjkanje kriti-
škosti in kritičnosti lahko pomenilo tudi, da počasi izgubljamo možnost za utemeljeno mi-
kroanalizo dogajanja in poglobljeni razmislek o ključnih družbenih in političnih vpraša-
njih. Ali še huje: da se ji po svoje odpovedujemo. Ta širši aspekt v objavljenih prispevkih
morda ni zajet kot osnovna tendenca, zato so te vrstice povabilo k premišljanju, ali tovr-
stna teza drži.

Zahvaljujem se avtoricam in avtorjem, ki so se odzvali vabilu in s tem izkazali ustre-
zno pripravljenost in morda tudi skrb za situacijo. O umetnostni kritiki sta spregovorili
Petra Vidali in Kaja Kraner, o likovni Arne Brejc, o literarni Petra Kolmančič, o gledališki
Primož Jesenko, Zala Dobovšek in Blaž Lukan, o glasbeni Igor Bašin in Ičo Vidmar, o film-
ski Veronika Zakonjšek in Žiga Brdnik, o humanistični Dušan Rebolj in o medijski moja
uredniška malenkost. Zagotovo so kakšna področja slabše zastopana, bilo je veliko odpo-
vedi, a ni bilo dovolj časa, da bi našli zamenjave. Marsikdo bo očital, da ni bil povabljen, a
ni bilo namerno. Če imajo »katastrofisti« glede kritike prav, pa morda veliko takšnih pri-
ložnosti za kolektivno refleksijo področja več ne bo. Oziroma bolje povedano: prišle bodo
morda prepozno.

TEMA |  Boris Vezjak |  Izginjanje kritike v javnem prostoru: zgolj lažen alarm ali nova realnost?

24



d
9/2023

25

Najprej brez 
umetnosti, na koncu

brez kulture 

Petra Vidali

K R I T I Č N O S T

O položaju umetnostne kritike v splošno informativnih medijih govorim že vso svojo kri-
tiško ero. Vsakič, ko smo govorili o tem – šlo je za debate v okviru kritiških društev, kriti-
ških simpozijev ali izpostavljanja problematike v medijih, za omizja na radiu in televiziji,
zapise v dnevnih časopisih ali revijah za kulturo – sem govorila z zaskrbljenostjo. Štela
sem kritike in dolžino kritik, kazala sem s prstom na transformacije in deformacije žanra
in svarila pred nadaljnjim krčenjem in izrojevanjem. Kot kritičarka, novinarka in ured-
nica sem videla, kje smo in kje smo bili. Toda ali sem zares videla tudi, kam gremo? Ali
sem kdaj zares pomislila, da bomo prišli tudi do popolnega umanjkanja kritike? Ker je po-
stalo zmanjševanje prostora, honorarjev in interesa za kritiko v zadnjih treh desetletjih
stalnica, sem verjetno mislila, da bo takšno stanje stalno oziroma večno. V resnici si ni-
sem predstavljala, da se bo ta permanentna debata končala tako, da kritike ne bo več.



Ampak zdaj je res več ni. Brez skrbi, da štejem tiste, ki so še, a če se lahko zgodi, da Dnev-
nik sploh več nima gledališke kritike – zaradi historične vloge gledališča v kontekstu na-
cionalnega in zaradi spektakelskega interesa javnosti najbrž najtrdneje zasidrane kritike
sploh –, potem je možno vse in potem je konec umetnostne kritike kot stalne in nujne
prakse v časopisih že dejstvo. Kar ostaja, je, kot je zapisal Boris Vezjak v izhodiščnem raz-
misleku, večinoma »sporadična, stihijska in instantna kritika«. Sporadična in stihijska je
kritika (z izjemo filmske in delno gledališke kritike) tudi na Večerovih kulturnih straneh,
za kar sem kot urednica in kritičarka (so)odgovorna.

Ker smo torej najbrž vsi opazili, da smo na (novem ali dokončnem) dnu te padajoče
krivulje, so se letos organizirane debate o problematiki kritike namnožile. Dialogi so bili
prvi, ker pa je bil njihov rok za oddajo najpoznejši, so vmes prišle kritiki posvečena šte-
vilka revije Literatura, oddaja Panoptikum na nacionalni televiziji z naslovom Kriza kri-
tike in debata Združenja dramskih umetnikov in Društva gledaliških kritikov in teatrolo-
gov z naslovom Več kritike, prosim! Zadnjo sem izpustila, drugih dveh pa kljub
predhodnemu dogovoru z Dialogi nisem zavrnila. Vedela sem, da mi spričo novih in novih
degradacij kritike ali kulturnih rubrik kot njihovega referenčnega okvira ne bo zmanjkalo
materiala. Razen tega sem si vsakič rekla, da gre zdaj zares in da ne smem izpustiti nobene
priložnosti, da to pokažem, povem, napišem.

Nebrzdano zagretost je, kot se to rado zgodi, pogasil hladen tuš. Pustimo kolege in
druge podpornike, ki so mi z odzivi pritrjevali. Seveda se nekateri pač strinjamo. Tako kot
v nekaterih medijih nekaj kritik vendarle še objavimo. Bolj pomembne in bolj pomenljive
so druge reakcije. Reakcija piarovca enega od gledališč, ki me je klical, ker sem v Literaturi
napisala, da so namesto gledaliških listov ponujali revijo z ženskim imenom v naslovu, v
kateri je bil intervju z igralko glavne vloge. Še na tem mestu se opravičujem, res sem nare-
dila napako, zamešala sem ženski imeni in tako imenovala drugo revijo, razen tega sem
spregledala, da je gledališki list kljub temu bil. Vseeno pa sem ga vprašala, ali se mu ne zdi,
da imajo hujše probleme, kot je moj zapis, ki te probleme obravnava. Pritrdil mi je, da
manko kritik je težava, zaradi tega recimo težko ustrežejo potrebam Borštnikovega sreča-
nja, ki potrebuje za objavo v almanahu tri kritike v tekmovalni program uvrščenih pred-
stav. (Ne, mislim, da ovirana promocijska aktivnost res ni glavni problem, je pa zanimiv
pokazatelj problema.) Hkrati mi je razložil, da jih manko kritike v Dnevniku ne boli tako
zelo, saj so namesto tega dobili več prostora za napovedi predstav.

Pogovor ni bil prijetno kramljanje. Ko sva ga zaključila, sem se zavedela dvojega.
Prvič: piar ni samo nadomestil kritike, temveč se ga mora kritika bati. In drugič: produ-
centi se torej ne pritožujejo, Dnevnikovi bralci, ki ostajajo brez kritike uprizoritev, pa tudi
ne uprizarjajo kakih posebnih protestov. Ali torej sploh še kdo hoče kritiko v splošno in-
formativnih medijih?

Druga reakcija, ki je vzela nekaj vetra v moja jadra, je bil kar odziv kolegov v oddaji
Panoptikum. Vse skupaj se jim ni zdelo tako tragično. Kritik v splošno informativnih me-
dijih je res manj, skupni seštevek pa ni tako slab, ker manko zapolnjujejo novi kritiški por-
tali in literarne ali druge specializirane revije ali revije za kulturo. Saj so kimali, ko sem re-
kla, da je kritika v specializiranem okolju getoizirana - zaradi izolirane umeščenosti in

TEMA |  Petra Vidali |  Najprej brez umetnosti, na koncu brez kulture

26



d
9/2023

zaradi nedostopnega strokovnega diskurza –, ne vem pa, ali je kdo res še verjel, da kritiko v
splošno informativnih medijih še potrebujemo.

***
Ali jo še potrebujemo? In zakaj bi jo potrebovali? Moja naučena vera pravi, da umet-

nostno kritiko v splošno informativnih medijih potrebujemo, ker je dobro, da (vsi) ljudje
mislijo. Ker verjamemo, da je dobra družba družba, ki se zaveda same sebe – in da so kul-
tura in umetnost ter diskurz o kulturi in umetnosti konstitutivni del družbenega ozaveš-
čanja. 

Vendar moja teorija trči na nekaj praktičnih problemov. O tiskanih medijih ne govo-
rimo več kot o množičnih občilih – ker že dolgo niso več množični. Še imamo več bralcev
kot specializirani kritiški portali in revije za umetnost in kulturo, toda ali imamo tudi več
bralcev kritik? O številu bralcev kritik v tiskanih izdajah je težko soditi, spletne izdaje pa
tudi niso primerljive s spletnimi kritiškimi portali. Skrbniki in uredniki portala Kritika
poročajo, da tamkajšnje kritike po večini dosegajo od 400 do 800 klikov. Po podatkih ana-
litika spletne strani Večera imajo naše gledališke kritike približno enako število klikov, le-
tos je bil rekord 692 klikov. A med temi kliki je bistvena razlika: Večerovih kritik ni mogoče
prebrati v celoti, ker so zaklenjene, se pravi jih je mogoče prebrati samo proti plačilu. Po
razpoložljivih podatkih letos ni bilo nobene konverzije, lani pa je bilo po zaslugi treh kritik
sklenjenih pet naročnin. Razlike ne znam pojasniti, navsezadnje sem avtorica ista kot
lani, enak ali podoben je tudi nabor gledališč. Včasih se zdi, da po doseženem limitu pač
nastopi mrtvi tok.

V debati Več kritike, prosim! (povzetek je objavljen na spletni strani Društva gledali-
ških kritikov in teatrologov) so se med drugim slišali glasovi, da je kritika v javnem inte-
resu, torej bi morala biti v spletnih izdajah časopisov prosto dostopna kot javna dobrina.
Toda javna dobrina mora biti tudi financirana kot javna dobrina. Kritika na portalu Kri-
tika je financirana iz državnega proračuna za kulturo in  je zato lahko prosto dostopna. Se-
veda lahko rečemo, da bi glede na to, da kritika v Večeru ne prinese ne dovolj klikov za (re-
klamni) dobiček ne dovolj sklenjenih naročnin, lahko bila prosto dostopna kot javna
dobrina. Še vedno pa ne bi bila tako tudi plačana. O prepričanju, da bi moralo ministrstvo
za kulturo prepoznati pomen umetnostne kritike v splošno informativnih medijih in jo to-
rej finančno podpreti, sem govorila in pisala že (pre)večkrat.

In dalje, tudi če bi nas še brali, ali res še znamo oziroma zmoremo pisati kritike? Ali
par zaposlenih lahko opravi naloge, ki so jih včasih opravljali (tudi) izbrani honorarni kri-
tiki? Gotovo zelo težko gojimo sistematično kritiko, kritiko v smislu (relativno) celost-
nega pokrivanja področja. »V osnovi bi rekla, da je pri sočasni produkciji, ki jo spremljamo
tako od blizu, po mojem mnenju bistvenega pomena, da nikoli ne izgubimo izpred oči dej-
stva, da spremljamo celoto produkcije, ne zgolj njenih viškov, kot morda v drugih književ-
nostih, kjer običajno selektivno poiščemo tisto, kar nas nagovarja, in preberemo zgolj to,
kar pomeni, da izbiramo iz nekega zelo (subjektivno) zaznamovanega bazena besedil, be-
remo, kar nas tematsko, estetsko, idejno, zvrstno ... nagovarja,« pravi letošnja dobitnica
Stritarjeve nagrade za literarno kritiko Anja Radaljac. S tem se moramo strinjati, slediti

27



pa temu več ne moremo. Zaradi večanja produkcije na eni strani in zaradi manjšanja 
virov na drugi strani že nekaj časa kritiško sledimo samo tistemu, za kar smo bolj ali 
manj kompetentni zaposleni novinarji. Za druge umetnosti in za honorarne sodelavce se
razmere spreminjajo iz meseca v mesec. In tudi na področjih, ki jih še ocenjujemo, veči-
noma več ne moremo biti sistematični. Medtem ko se naše možnosti manjšajo, novi por-
tali prav tukaj največ pridobivajo. Ker zaradi spletnih možnosti niso količinsko omejeni in
ker so subvencionirani, lahko ocenijo precejšen delež produkcije. 

Ob nezmožnosti celovite kritiške obravnave radi rečemo, da se naše kritiško delo za-
čne že s selekcijo. Če ugotovim, da smo, recimo, objavili vsaj pet kritik romanov, ki so se
uvrstili v deseterico za kresnika, ali kritike polovice predstav, ki so prišle v tekmovalni
program Borštnikovega srečanja, smo zadovoljni s sabo. Zdi se nam, da smo skrbno izbi-
rali in izbrali tisto, kar je sploh vredno kritiške in bralske ali gledalske pozornosti. (Raz-
merje med medijsko najbolj izpostavljenimi umetniškimi deli in nagradami za umetnost
je druga zgodba, gotovo vredna posebne obravnave.) Večji adut kot potencialna izbira naj-
boljšega v splošno informativnih medijih ostaja kritika tistega, kar je manj dobro ali si ne
zasluži pozornosti, ki jo dobi s promocijskimi žanri.  Kritike na portalih in v specializira-
nih okoljih so lahko daljše in poglobljene, vendar se zdi, da z globino in širino večkrat izgu-
bljajo ostrino. Po moji presoji sta uredniška in avtorska previdnost in izogibanje konflik-
tom v specializiranih okoljih večja. Najbolj točne in kritične kritiške zapise – takšne, ki
celostno analizirajo nek fenomen, ga najboljše postavijo v kontekst ali opozorijo na šibke
ali škodljive točke – sem v zadnjem obdobju vendarle prebrala v opustošenih kulturnih ru-
brikah dnevnih časopisov. Včasih Mojca Pišek v Delu objavi realno oceno piarovsko
skrajno sforsirane knjige ali pogled s strani na literarni univerzum kakšnega prešernovca.
Anja Radaljac pa napiše gledališko kritiko, ki je popolna imanentna in kontekstualna ana-
liza. Včasih Klara Širovnik v Večeru za kakšno knjigo argumentirano zapiše, da je ugledna
in subvencionirana založba ne bi smela izdati, Matic Majcen kontrira komaj verjetnim
hvalospevom (pod)povprečnega slovenskega filma ali v recenziji knjige najbolj prepoznav -
ne slovenske aktivistke zapiše, da je njen aktivizem narcistični aktivizem. Včasih podpi-
sana v gledališki kritiki razkrijem, da je gledališče v javni mreži zavestno uprizorilo tekst,
ki je glavnino vzel iz zamolčanega vira.  

Dobro argumentirana kritika zahteva znanje in zahteva odločitev – kritika, urednika
in medija. Evidentno je, da kritiki in mediji niso enako kritični do vseh. Evidentno je, da
nekateri mediji ne bi objavili nekaterih kritik. Vendar pa je tako v splošno informativnih
medijih kot na specializiranih portalih negativna kritika (bolj) klikana, brana in celo pro-
dajno uspešna. Vem, kakšna je reakcija, kadar na uredniški seji napovem kritiko vrhun-
skega koncerta klasične glasbe ali baletne uprizoritve na primer. Kot bi govorila sama
sebi, kradla kolegom in lastniku čas in denar. Povsem drugače je ob napovedi negativne
kritike. Ne drži, da negativne kritike v splošno informativnih medijih niso dovoljene, celo
zaželene so. (Količnik interesa raste sorazmerno s prepoznavnostjo ustvarjalca obravna-
vanega dela.) Vendar ne v interesu kritiškega vrednotenja umetnosti, temveč v funkciji
produciranja problemov. 

TEMA |  Petra Vidali |  Najprej brez umetnosti, na koncu brez kulture

28



d
9/2023

Vsekakor nisem prepričana, da je zmanjševanje umetnostne kritike v splošno infor-
mativnih medijih posledica odpovedi kritičnosti. Mislim, da gre v večji meri za izganjanje
umetnosti oziroma diskurza o umetnosti. 

***
Misel, da je poezija v družbi potrebna, vendar nezaželena, ker zahteva javna sredstva

in ker zahteva napor konzumentov, je bila v slovenskih medijih v zadnjih letih izrečena in
zapisana večkrat. Za njeno razširitev se moramo zahvaliti predvsem pesnici, kolumnistki
in urednici Anji Zag Golob. Kolumne in drugi prispevki, v katerih ponavlja in razvija to
misel, so absolutno kritični in zelo konkretni. In vendar jih ne glede na to, v katero (politi-
čno) smer letijo puščice, z veseljem objavljajo vsi mediji. 

Koliko od teh medijev je objavilo kakršenkoli zapis o njeni poeziji? Niti ne nujno kri-
tike, temveč  samo informacijo o izidu zbirke? Je s svojo kritiko družbe, ki negira poezijo,
pridobila kakšno točko tudi za poezijo? Verjamem, da je morda pesniško zbirko kupil tudi
kdo, ki je sicer ne bi, in to je največji možen dobiček, mediji, ki objavljajo intervjuje z njo
ali njene kolumne, pa sami za to poezijo niso naredili nič. Pustimo Studio City, Val 202 ali
N1, v katerih objavlja ali je objavljala kolumne ali so jo največkrat gostili v podkastih. Tam
umetnostnih kritik nikoli niso objavljali. Toda po moji evidenci ni dobila kritike zadnje
pesniške zbirke, da ne da ne bo več prišla da ne bo da me žge da se odganjam odganja a …
(samozaložba, 2019), za katero je prejela nagrado kritiško isto, ne v Delu ne v Dnevniku ali
Večeru (kjer so takrat še bile objavljene njene kolumne). V Večeru smo imeli refleksijo nje-
nega (prvega) branja cele pesniške zbirke, ki je prinesla analizo marketinškega konteksta,
ne pa imanentne umetnostne kritike. Poezijo so analizirali samo v medijih/na portalih, ki
so podprti z javnimi sredstvi: Koridor, Sodobnost, 3. program Radia Slovenija (Ars) in Vra-
bec anarhist.  

S kolumnami je pozornost medijev utrdila, na njihovih radarjih pa se je pojavila, kot
potrdi tudi sama, z Jenkovo nagrado. Ne s pesniško zbirko Vesa v zgibi. za katero je na-
grado leta 2014 prejela, temveč z zavrnitvijo finančnega dela nagrade. In to »iz higienskih
razlogov«, ker nagradni denar ni prišel iz državnega proračuna, temveč iz problemati-
čnega privatnega podjetniškega vira. Kako radi imajo mediji zavrnjene nagrade za umet-
nost in/ali denar zanje, vemo seveda že od leta 2000 in Prešernove nagrade za Svetlano
Makarovič. Vendar smo imeli takrat manj predvsem spletnih medijev in več dostojanstva.
Letošnja vrnitev nagrade – oziroma za zdaj denarja – je glavna kulturna preokupacija vseh
medijev. Vest, da bodo pesnici nagrado vrnili na proslavi 7. februarja, je bila popoln prime-
rek lažne vesti, narejene iz domnev, namigov in nepreverjanja dejstev. Škandalozno, kot
prvo vest v osrednjem dnevniku jo je objavil POP TV, v manj kot pol ure pa se je razširila
po spletnih portalih čisto vseh medijev – tistih, ki sploh nimajo kulturnih rubrik, in tistih,
ki kulturo še imajo. Tistih, ki pod kulturo objavljajo samo vesti o smrtih, aferah in proble-
matičnih nagradah, in tistih, ki objavljajo na spletu tudi še vsebine, ki jih ustvarjajo kul-
turne in ne internetne redakcije. Vest so na izpostavljenih, večinoma celo prvih mestih
ponovili tudi STA, MMC RTV SLO, Delo, Večer, Dnevnik. »Če novinarji niso več dolžni
spremljati tega, kar naj bi bilo dobro, temveč tisto, kar se prodaja (ko bi se vsaj prodajalo,

29



pa se samo klika!), in če pride kultura na naslovnice samo zaradi škandalov, in če se to do-
gaja dovolj dolgo, potem tudi ljudje, ki so včasih še vedeli, kaj morajo delati za to, da so pro-
fesionalci, omagajo,« sem takrat napisala v komentarju. 

Resda smo kulturne redakcije omenjenih medijev tudi letos še poskrbele za interv-
juje z dobitnicami in dobitniki Prešernovih nagrad in nagrad Prešernovega sklada, vendar
ti niso bili na izpostavljenih mestih na spletu. Še manj so bile tam kritike dela nagrajencev
– kolikor jih je sploh bilo. Za Večer moram priznati, da smo od šestih nagrajencev za ak-
tualne dosežke samostojne kritike ali omembo njihovega dela v oceni skupinskih projek-
tov namenili trem: Matevžu Luzarju, Aleksandru Gadžijevu in Dragu Ivanuši. Slikarju Ni-
kolaju Beeru, pisatelju Dušanu Jelinčiču in arhitekturnemu ateljeju Medprostor nismo v
triletnem obdobju, ki je štelo za nagrado, namenili niti besede. Ob tem me je sram, hkrati
pa vem, da je to v danih razmerah že zavidljivo povprečje. 

***
Če je bila včasih kultura sinonim za umetnost, dobivamo zdaj v splošno informativ-

nih medijih kulturo brez umetnosti. 
Umetnost na eni strani izpodriva obravnava umetnosti in kulture kot problema. (Re-

duciranje nekega kompleksnega fenomena na težavo je vedno »problematično«, saj v
skrajni konsekvenci napeljuje na to, da je treba težavo razrešiti oziroma se je znebiti.)  Na
drugi strani umetnost izpodjedajo različne oblike popularne kulture, torej izdelkov, ki ne
zahtevajo od konzumentov ne napora ne pretirane izgube časa. Gotovo je dobro, da po za-
slugi novega vala domače kriminalke bralci segajo po slovenskih knjigah, res pa so v medi-
jih avtorji teh uspešnic dobili več prostora kot katerikoli Prešernov nagrajenec ali njegovo
delo. Lahko se celo trudimo z resno kritiško presojo popkuturnih fenomenov – v Večeru
recimo objavljamo kritike kriminalk, predvsem pa po zaslugi Matica Majcna odlično kri-
tiško spremljamo popularno  glasbo, televizijske serije in še kaj, vendar to ne spremeni
dejstva, da pop kultura izpodriva in nadomešča umetnost. V eni od preteklih podob
spletne strani našega časopisa za nekaj časa (dokler nismo ugotovili in potem še nekaj
časa, da smo v bitki zmagali) kulture sploh ni bilo med rubrikami na naslovnici, bila je
samo »(pop)kultura«, pod njo pa tudi vse mogoče zabavne nizkotnosti. Če se je že zgodilo,
se lahko kadarkoli ponovi.

V tiskani izdaji vztrajamo pri ločenosti rubrik in pri kulturni rubriki kot prostoru za
umetnost – toda kako dolgo bo tiskana izdaja še vztrajala? Čeprav sta se število in razpore-
ditev strani večkrat spreminjala, do nedavnega kultura ni bila med prikrajšanimi rubri-
kami. Nismo več imeli dovolj zaposlenih in imeli smo vedno manjši proračun za honorarne
sodelavce, prostor (petkrat tedensko dve strani in enkrat eno) pa smo vseeno ohranili. Le-
tošnje leto je kritično ne le za umetnostno kritiko, temveč tudi za kulturne rubrike kot nji-
hov kontekst. Tako radikalnega krčenja tiskanih izdaj časopisov pri nas še nismo doživeli.
Spomladanski redukciji osmih strani trikrat na teden sta bila s poletjem priključena še
dva dneva in verjetno si nihče ne dela utvar, da bo jeseni vse po starem. Kultura je v Večeru
med rubrikami, ki so izgubile največ. Ob tem imamo na voljo res vso prostranstvo spleta,
vendar ima ta, kot zapisano, drugačne predstave o kulturi. Spletne izdaje tiskanih medi -

TEMA |  Petra Vidali |  Najprej brez umetnosti, na koncu brez kulture

30



d
9/2023

jev tekmujejo z izvorno spletnimi medijih, ki rubrike kultura sploh nimajo ali pa imajo
pod kulturo afere, povezane s financiranjem umetnosti ter najvišje dosežene cene ume-
tnin na dražbah – umetnost kot kapitalski manko ali kapitalski donos skratka. Pregled le-
tošnjega prispevka spletnega uredništva k rubriki kultura na Večerovi spletni strani po-
kaže, da so ob prvih novicah o smrti umetnikov in peripetijah s Prešernovo nagrado za
Svetlano Makarovič posredovali predvsem novice o izrednih pokojninah za zaslužne
umetnike. Spletna izdaja ne negira ali izničuje dela in prioritet kulturnega uredništva
samo s svojimi vsebinami, temveč tudi z distribucijo vsebin tiskanih izdaj. Dovolj slabo 
je, da si avtor dela, ki je na kulturni strani dobil izrazito negativno kritiko, v kakšni drugi
izdaji prisluži velik intervju ali celo naslovnico (nedavno je roman Čas lepih žensk tako
ocenila Klara Širovnik, Jurij Hudolin pa je slab mesec zatem dobil intervju v Večerovi pri-
logi V nedeljo), še slabše pa je, da se na spletu oboje znajde pod isto rubriko. Ko to opa-
zim(o), urgiram(o), da promocijsko vsebino prerazporedijo v kakšno drugo rubriko, ven-
dar so to naključna in zapoznela reševanja, ki ne morejo preokreniti smeri razvoja. 

Vzporedno s krčenjem se dogaja tudi premikanje prostora za kulturo. Dolgo smo tožili
nad prestavljanjem oddaj o kulturi na nacionalni televiziji, zadnja leta to gledamo tudi v
časopisih in v spletnih izdajah. V Večeru je bila dolga leta kultura takoj za žariščem, zuna-
njo politiko in mnenjsko stranjo. Ob novi organizaciji (ki še ni nastala zaradi manjšanja
obsega časopisa, temveč zaradi menjave tiskarne), je bila potisnjena bolj nazaj, vendar je
bila na »duplerici«, se pravi na spojenih sredinskih dveh straneh, kar naj bi bilo emi-
nentno mesto. V  zadnji premeni, ko je izgubila eno stran, je bila potisnjena za črno kro-
niko in šport – ker pa je na zadnji strani snopiča, je menda še zmeraj na opaznem mestu.
Ob ponedeljkih, ko še ima dve strani, pa je drugje. V vsakem primeru jo je treba iskati, ker
ni vsak dan na istem mestu. V Dnevniku sem julija naštela tri različne umestitve kulture v
enem tednu. Čeprav sem redna bralka njihovih vsebin, komaj razbiram vzorec. V Delu so
letos Književni listi po letih in letih stalnega mesta pristali na koncu časopisa, za športom.
Ne le, da ima kultura v medijih neugledno mesto, kultura več nima stalnega mesta. Presta-
vljanje je evfemizem za odvečnost. In kakor v časopisu, tako v družbi. Ne le, da kultura
nima več privilegiranega mesta, kultura nima več svojega mesta.

Kako se bo to nadaljevalo? Tako, kot se že kaže. Z izginjanjem rubrik. Kadar bodo
umetnost in umetniki, predvsem pa njihovo financiranje ali nagrajevanje »problem«,
bodo prodrli na sprednje strani, v žarišče, lahke lepote pa bodo našle svoje mesto na lah-
kih, tako imenovanih interesnih straneh, med »pop kulturo«, »kulturo bivanja« in »umet-
nostjo kulinarike«. (Pretenciozni potrošniški nadomestki umetnosti in kulturi niso
ukradli samo prostora, ampak tudi ime.) Kaj tehtnejšega bo morda pristalo v sobotni pri-
logi, svoje strani in svojega spletnega mesta pa kultura sploh več ne bo imela. Umetnostna
kritika je (samo) avantgarda kulturnih rubrik.

Krčenje prostora za kritiko, prostora za umetnost in kulturo se ne dogaja jasno in gla-
sno, po mojih izkušnjah pa večinoma tudi ne namerno ali zavestno. Dekulturizacija je
spontana ideologija in zmaguje s strategijo majhnih korakov. Nihče ni aktivno proti kri-
tiki, proti umetnosti ali kulturi, aktivna volja pa velja samo kulturi problemov in trivialni
kulturi. Večina odgovornih urednikov in urednic Večera v zadnjem obdobju je imela dolo-

31



čene kulturne afinitete, sedanje vodstvo morda prav posebej, kar se odraža tudi v skrbi za
kadrovske nadomestitve v kulturni redakciji. Toda »na koncu dneva« ima Večer zdaj pet
strani kulture tedensko manj, kot jih je imel na začetku leta.  

In tudi moje zaznavanje krčenja sredstev, prostora in zanimanja za kritiko, umetnost
in kulturo je nezavedno sledilo tej nevidni ideologiji. Seveda sem protestirala, ampak pro-
blem sem vedno videla za nazaj, ko je bil že nespremenljivo dejstvo. Verjetno zato – nazaj
na začetek – tudi nisem doumela, da se bo odštevanje enkrat končalo. Ko to pišem, se za-
gotovo dogaja že naslednja stopnja brisanja, ki je še ne vidim. Medtem ko se veselim, da je
ob zadnjem splošnem krčenju tiskanega časopisa kulturna rubrika vsaj en dan ohranila
dve strani, je gotovo v načrtu že nov ukrep, ki nam bo vzel še več, jaz pa se bom otročje ve-
selila kake drobtinice, ki nam jo bodo pustili.

TEMA |  Petra Vidali |  Najprej brez umetnosti, na koncu brez kulture

32



d
9/2023

33

Dadaistični trol proti
resnobni 

sumničavosti: modeli
postkritičnosti v 

lokalnem 
umetnostnem polju 

Kaja Kraner

K R I T I Č N O S T

Umetnostno kritiko kot oznako za specifično profesionalno dejavnost, je mogoče oprede-
liti za integralni del delovanja t. i. umetniškega sistema, pri čemer ima načeloma dve klju-
čni funkciji. Po eni strani posreduje med potencialno najširšo zainteresirano publiko in
različnimi umetnostnimi profesionalci, ki so znotraj posameznega umetnostnega podsi-
stema prepoznani kot nosilci avtorske funkcije ali pač zastopniki in producenti umetno-
sti, po drugi strani deluje znotraj posameznega umetnostnega podsistema; njena funkcija
je hkrati integrativna (tj. vzpostavlja totaliteto podsistema v razmerju do zunanjosti) in
razdruževalna (vzpostavlja razlike in hierarhije med akterji in producenti znotraj podsi-
stema). V članku me bo bolj kot tovrstna profesionalna dejavnost, ki se javno pojavlja bo-
disi v dnevnem tisku in na spletu (pri čemer je v ospredju predvsem njena posredniška
vloga) bodisi v strokovnem tisku (pri čemer je v ospredju zlasti njena integrativna in hie-
rarhizacijska vloga), zanimalo v osnovnih potezah orisati nekatere od pozicij kritičnosti,
ki so integralni del delovanja profesionalcev znotraj umetnostnega polja oziroma njiho-
vega pozicioniranja. Zaradi zastavitve se bom omejila na področje sodobnih likovnih/vi-
zualnih umetnosti, bolj kot povezave kulturne in medijske politike, pa se bom posredno
dotaknila povezave med kulturno in socialno politiko, saj se ta v večji meri veže na ideje o
družbeni in politični funkciji umetnosti. 



V tej navezavi je mogoče že v prvi fazi reči, da široko področje sodobnih umetnosti
okvirno od devetdesetih let 20. stoletja zaznamuje relativno splošna razširitev ideje, da
naj bi sodobna umetnost spodbujala družbeno refleksijo in kritiko: umetnost naj bi »kre-
pila naše etične oz. moralne zmožnosti, saj je nekakšna vaja v empatiji, moralni imagina-
ciji in refleksiji (Virk 2018: 29–30)«. Utelešala naj bi različne izkušnje in spoznanja,
bralcu ali gledalcu omogočala empirično in praktično izkušnjo različnih pogledov, razvija-
nje čuta za mogoče, širila horizont doživljanja, razumevanja in čustvovanja. Poleg tega se
je v umetnostnoteoretskih prispevkih od devetdesetih let pogosto utemeljeval tudi med-
kulturno dialoški potencial umetnosti, ki se je med drugim oprl na prispevke s področja
politike pripoznanja in politike drugosti v okviru razmislekov o multikulturnem libera -
lizmu. Drugače rečeno: v primeru sodobne umetnosti se relativno neposredno aktualizira
dolga povezava med umetnostjo, estetiko in etiko, ki ji je mogoče slediti od antičnega
ideala doseganja lepote zunanjega videza/oblike in moralnosti, preko modernega impera-
tiva doseganja harmonije med goni čutnosti ali načeli sreče in zakoni uma ali načeli svo-
bode, do sodobnejšega imperativa »mobilizacije epistemologije za etične namene« oz. im-
perativa odgovornega znanja v raziskovalni, družbeno angažirani umetnosti, kjer naj bi
recimo likovna/vizualna umetnost – izhajajoč iz refleksije prepletenosti vednosti, vidno-
sti in oblasti – sodelovala v družbeno odgovorni produkciji podob.1

Analize tega, kar je bilo v slovenskem prostoru med drugim poimenovano »levičarska
politizacija sodobne likovne umetnosti« (Žerovc 2010: 39–58), so razloge za razširitev idej
o družbeni, politični in kritični vlogi umetnosti po obdobju modernizma, ki je načeloma
stavil na avtonomijo umetnosti, med drugim iskale v spremembah v financiranju družbe-
nih gibanj in umetnosti od druge polovice 20. stoletja, kronološko najprej v severnoameri-
škem prostoru. Nizan Shaked je recimo pokazala, da je vzporedno s tranzicijo od javnega
financiranja družbenih gibanj za pravice manjšin (boj za civilne pravice) k privatnemu fi-
nanciranju (kulturni nacionalizem in identitetne politike) konec sedemdesetih in v osem-
desetih letih prišlo do nuje, da družbena gibanja v vse večji meri demonstrirajo jasno de -
finirano manjšinsko perspektivo (Shaked 2017: 40), kar je vplivalo tudi na fokus politično
angažirane likovne/vizualne umetnosti na reprezentaciji (manjšinskega) političnega sub-
jekta. Claire Bishop, ki se je osredotočila na zahodnoevropski prostor, je t. i. »družbeni
obrat« znotraj sodobnih likovnih/vizualnih umetnosti kontekstualizira s kulturnopoliti-
čnimi spremembami v obravnavanju ustvarjalnosti, pri čemer se je osredotočila na for-
mativni kontekst »nove ekonomije« od osemdesetih let dalje v Severni Evropi, predvsem
pa v Veliki Britaniji med leti 1997 in 2010, natančneje pa na laburistično retoriko, ki si je
zastavljala vprašanja, kaj lahko umetnost stori za družbo, in prišla do sklepa, da naj bi bila
ta predvsem družbeno vključevalna. (Bishop 2012: 20)

Zastopanost naštetih trendov je mogoče podpreti z več empiričnimi raziskavami, ki
so analizirale skupne točke umetniških projektov in programov v okviru ključnega pre-

TEMA |  Kaja Kraner |  Dadaistični trol proti resnobni sumničavosti: 
modeli postkritičnosti v lokalnem umetnostnem polju 

34

1 O tem sem bolj obsežno pisala v Kraner 2021: 174–187. 



d
9/2023

zentacijskega konteksta za sodobno umetnost – mednarodnih bienalov in festivalov, ki so
se znatno namnožili zlasti od devetdesetih let dalje. V analizi 200 bienalov v obdobju zad-
njih petih let je recimo Ben Davis ugotovil, da so se v zadnjem dobrem desetletju na pod-
lagi kritik glede njihove reprezentativnosti bienali kot globalne prireditve v temelju pre-
oblikovali: preteklo štetje razmerja med moško ter žensko in nebinarno zastopanostjo,
komentiranje belske zastopanosti ali evrocentričnosti izbora se je v zadnjem desetletju
odrazilo v bolj svetovljanski zastopanosti umetnikov ter raznolikosti geografskih področij
in okolij, hkrati pa rahli nagnjenosti k reprezentiranju globalnega juga. Kar se tiče temat -
skega fokusa del, Davis izpostavi veliko zastopanost okoljskih tematik, raziskovanja di-
namike kulturnega imperializma in dediščine kolonializma, distopične vidike sodobnih
tehnologij, umetniško refleksijo znanosti ipd. Reprezentativna bienalska in festivalska
umetnost je skratka pretežno družbeno kritična in nagovarja nekatere ključne politične
tematike sedanjosti. (Davis 2022)

Že vsaj tri desetletja trajajoči politično angažirani in družbenokritični sodobnoume-
tniški trend, ki ima svojo zastopanost tudi v lokalnem prostoru, je seveda uspel vzbuditi
številne bolj ali manj predvidljive reakcije. Pregovorno nerazumljivo in nedostopno so -
dobno umetnost, ki se v lokalnem prostoru financira skorajda izključno z javnimi sredstvi,
del javnosti pogosto vzame za tarčo pogroma, kadarkoli uspe iz socialnih mehurčkov stro-
kovnjakov in podpornikov prodreti v širši javni prostor. V zadnjih letih se vendarle zdi
ključna tarča napada prav dejstvo, da se zastopanost manjšinskih pozicij v sodobni umet-
nosti financira z davkoplačevalskim denarjem. Podpiranje sodobne umetnosti, ki denimo
zastopa pozicije družbenih manjšin oziroma »ene in iste prežvečene teme; vprašanja
spola, patriarhata, etnocentrizma, LGBT teme, migranti«,2 naj bi bilo skratka problemati-
čno natanko v vidiku manjšinskosti, ki se podpira z javnimi sredstvi, istočasno pa naj bi
bila problematična točka »manjšinske«, »progresivne« sodobne umetnosti njena pravi-
čniška, woke politična pozicija, pri čemer je ta praviloma razumljena kot sinonim politi-
čne korektnosti, slednje pa kot grožnja svobode govora.3

Kritika pokroviteljstva, sumničavosti in
postkritičnost

Poleg tovrstnih kritik progresivnih sodobnoumetniških projektov in programov, ki so se v
lokalnem prostoru zgostile zlasti v obdobju prejšnje koalicije in njenih intervencij v kul-

35

2 Iz spletnega komentarja ob pogovoru Kakšno kulturno politiko potrebujemo? iz dne 20. 11. 2020, dostopno na:
https://www.youtube.com/watch?v=JJKwx5ICndI (dostopano 6. 4. 2021)
3 »Kdaj smo pa nazadnje videli predstavo, ki se pozitivno opredeli do tradicionalne družine, do Zahodne civilizacije,
do krščanskih vrednot, ki kritično prevprašuje abortus? To bi bilo danes izvirno in pogumno. Pa to ni samo slovenski
problem, vsa Zahodna mainstream kultura /…/ je podlegla pravičniški psihozi progresivizma. /…/ za svobodo govora se



turnoumetnostno polje,4 sta se izoblikovali še vsaj dve dodatni kritični poziciji. Na eni
strani ta, ki se je osredotočala na refleksijo »obrambnih reakcij« predstavnikov kulturno-
politične levice zlasti med letoma 2020 in začetkom leta 2023 (slednje vezano zlasti na
prestrukturiranje Muzeja slovenske osamosvojitve). V tej navezavi je bila predmet kritike
ena od ključnih strategij kulturno-politične levice, ki se je v zaostreni obrambi politično
motiviranih posegov v različna umetniška polja od začetka 2020 kontinuirano sklicevala
na stroko in strokovnost kot domnevno nevtralno pozicijo, hkrati pa je pogosto zagovar-
jala dosledno sledenje zakonom, konvencijam, strokovnim standardom in protokolom, ter
si prizadevala za večjo avtonomijo in moč strokovnjakov na odločevalskih pozicijah in po-
zicijah moči. Nekatere od refleksij te strategije so recimo trdile, da je 

[S]klicevanje na stroko […] danes najprozornejši ideološki celofan; oblasti daje gotovost, da je nji-
hovo upravljanje s svetom najboljše od vsem možnih upravljanj […], stroki daje masko apolitično-
sti. […] Jasno, imamo tudi nasproten problem, absurden prebitek strokovnjaških samoukov, kar
ravno potrjuje nauk: nobena stroka ne bo odpravila političnih kontradikcij, znanost ne bo nevtrali-
zirala oblastniških mehanizmov. […] Maškarada političnega delovanja v strokovno ni le neumna
zamenjava vzroka in učinka, temveč tudi neužitno pokroviteljstvo. (Zorec 2023)

Onstran problematizacije obravnave stroke kot nevtralne in apolitične, je bilo sklice-
vanje kulturno-politične levice na stroko med leti 2020 in koncem 2022 problematizirano
tudi v vidiku, da je takšna »obrambna reakcija« nevarno blizu tej, ki so jo uporabili 
predstavniki prejšnje politične koalicije na Ministrstvu za kulturo pod vodstvom ministra
Vaska Simonitija v seriji kadrovskih menjav v ključnih javnih zavodih, ob neupoštevanju
mnenj strokovnih komisij MK in grobih posegih v pravice samozaposlenih v kulturi. Če-
prav je bil ključni cilj teh posegov, najbolj splošno rečeno, prekiniti z levo-liberalno hege-
monijo umetnostnega polja in doseči politično pluralizacijo, so na postopkovni ravni in v
javnem govoru posege namreč spremljali tudi argumenti, da je manjšinske in progresivne
umetniške avtorske izraze in programe vendarle legitimno podpirati z javnimi sredstvi
pod pogojem, da uspešno prestanejo preizkus elitističnega sita, ki naj bi ga izvajala na-
tanko stroka na pozicijah moči (tj. preštevanje strokovnih referenc, prejetih nagrad, ume-
stitev v zbirke, število medijskih in kritiških odzivov itd.). Drugače rečeno: na postopkovni
mikro ravni sta v medsebojni boj zapleteni kulturno-politična levica in desnica pogosto
posredno obe prispevali k dodatni elitizaciji umetnostnega polja, ki vodi do proizvajanja
monopolov oziroma do dodatnega nagrajevanja in podpori že pripoznanim. Seveda je po-
trebno pripomniti, da je bistvena razlika med obema pozicijama vendarle v tem, da leva
kulturno-politična opcija načeloma ne izhaja iz t. i. esteticistične koncepcije umetnosti, v
skladu s katero naj bi bila ta družbeno in ekonomsko nedoločena.5

TEMA |  Kaja Kraner |  Dadaistični trol proti resnobni sumničavosti: 
modeli postkritičnosti v lokalnem umetnostnem polju 

36

4 O tem glej recimo tematsko številko revije Maska naslovljeno »Deložacija kulture« (let. XXXVI, št. 201/202, po-
mlad 2021).
5 Če kot predstavnika lokalne leve kulturnopolitične opcije vzamemo delovanje aktualne garniture MK v zadnjem
letu in pol, se recimo zdi, da ta zagovarja nekakšno kompromisno kombinirano pozicijo: na eni strani recimo stavi na
strokovnost, strokovno podkovane selekcije pri deljenju javnih sredstev itd., na drugi strani si prizadeva za strukturno
izboljšanje pogojev za kulturne producente, ki bi jim omogočili čim bolj enakovredne pogoje za boj na »prostem trgu za
javna sredstva«.



d
9/2023

Posredno ali neposredno izhajajoč iz kritike kulturnega boja v lokalnem kulturnem in
umetnostnem polju, se je na drugi strani v zadnjih letih izoblikovala tudi pozicija, ki bi jo
bilo morda najbolj ustrezno umestiti v okvir postkritike. Pojem postkritike se je sicer naj-
prej izoblikoval v kontekstu literarnih in kulturnih študij kot poskus iznajdevanja novih
oblik (kritičnega) branja in interpretacije onstran tega, kar je Paul Ricoeur imenoval
»hermenevtika sumničavosti.« Ricoeurjev pojem iz sedemdesetih let, vezan na prispevke
Marxa, Nietzscheja in Freuda (avtorjev, ki naj bi jim bila skupna zaveza zmanjševanja ilu-
zije in lažne zavesti) in na njihov intelektualni podmladek (novohistoricistični, dekon-
strukcijski, feministični, queer, psihoanalitični itd. kritični pristopi), je bil recimo z ak-
tualizacijo Eve Kosofsky Sedgwick, postavljen v bližino »paranoidnega branja (Sedgwick
2003).« Sedgwich, ki je hermenevtiko sumničavosti do določene mere transformirala v
pejorativno oznako, je sicer lucidno nakazala na nenavadno sposobnost množenja para-
noje v uveljavljenih kritičnih bralnih praksah: kritikova sumničava občutljivost, se lahko
brez večjih težav seli od gostitelja do gostitelja, hkrati pa se lahko zelo hitro ujame v ne-
skončen regres skeptičnega prevpraševanja, kjer se obtoževanje drugih, da so paranoični,
v končni instanci sámo izkaže za paranoično. 

V splošnih smislu se je postkritiko opredelilo kot poskus izvijanja iz značilno moder-
nih praks interpretiranja, ki jih vodi želja po demistifikaciji, branju besedil »proti njim sa-
mim«, da bi izpostavili njihov potlačeni ali skriti (ideološki) pomen, medtem ko se je her-
menevtiko sumničavosti oziroma iz te izhajajočega umeščanja kritika postavilo tudi v
bližino pozicije detektiva v klasični detektivski fikciji, kjer je zgodba zločina odstrta s po-
tekom preiskave ali celo analitika v razmerju do histeričarke. (Anker in Felski 2017: 1–21;
Felski 2011: 215–234) Predstavniki postkritike, ki poskušajo prevprašati in ponovno za-
staviti uveljavljene kritične pristope, ugotavljajo, da si heterogeni prispevki, ki jih je mo-
goče umestiti v okvir t. i. sumničave kritike, delijo določena izhodišča, formalne prijeme
in retorične strategije. Recimo podmeno, da so videz, manifestna vsebina oziroma zdravo-
razumski pomen kulturnih besedil varljivi, da namerno ali nezavedno prikrivajo bolj ne-
prijetne resnice, skrito nepristranskost, agende ali resnične namene avtorjev, zaradi česar
naj bi kritik v razmerju do besedil pristopal z nezaupanjem in strokovno nezainteresira-
nostjo, besedila tretiral kot obilico sledi, namigov in simptomov, vpenjal v mreže vzrokov
in posledic oziroma v večje družbene strukture ali jezikovne determinacije (Felski 2011:
222) V skladu s splošnim fokusom na afektih v družboslovju in humanistiki v zadnjih de-
setletjih, so se tudi postkritiški prispevki osredotočali na afektivne vidike sumničave kri-
tike. Felski tako ugotavlja, da si lahko sumničavost predstavljamo kot »nenavadno neču-
stveno čustvo […], ki gradi na drži odmaknjenosti, katera je postala sinonim profesionalne
kulture (prav tam.: 220).« Kljub tovrstni »kantovski« nezainteresiranosti, na podlagi in-
terpretacije konkretnih primerov Felski hkrati izpostavi, da ima sumničava kritika tudi
določene estetske vidike – kritiku vsekakor nudi »užitke premišljevanja, vadbe mentalnih
spretnosti in iznajdljivosti (prav tam: 229),« ki naj bi se v primeru interpretacije literar-
nih besedil približevali umetniškem ustvarjalnem postopku ali celo čutu za igro. 

Do neke mere podobno je tudi eden redkih poskusov teoretizacije postkritične pozi-
cije v lokalnem umetnostnem polju, kritiško ost usmeril v afektivne vidike sumničave kri-

37



tike, ki so bili odstrti s pomočjo osnovnega orisa splošnega lokalnega kulturnega vzdušja:
lokalni, zlasti pa ljubljanski kulturni prostor, naj bi – zaradi njegove malo- ali predmeš-
čanskosti – v prvi fazi določala obsesivna potreba po potrjevanju lastnega urbanega sta-
tusa, ki se konstituira s pomočjo bourdieujevske distinkcije do ruralnega. Namesto samo-
zavestne nonšalantnosti in igrivosti urbanega centra naj bi imeli tako v splošnem opraviti
z inhibirano otrplostjo, togostjo in pravičniško zavrtostjo, kjer se je dovoljeno pozicioni-
rati (potrjevati, pritrjevati, ali pač nasprotno) vedno z nekaj zadržka, predvsem pa pre-
vidno in reflektirano. Lokalna urbana kultura, ki je tudi jedro habitusa umetnostnega po-
lja, se skratka – četudi jo je mogoče v grobem umestiti v kontekst srednjeevropske
malomeščanskosti – ne konstituira kot resentimentirani odziv na dekadenco »resničnih«
urbanih centrov, ampak v razmerju do ruralnosti oziroma podeželske kulture. (Krašovec
2021: 5–6) Prevladujoča oblika kritičnosti v takem kulturnem vzdušju naj bi delovala kot
prisila po zavzemanju ene od strani, ki sta pravzaprav negativna preslikava druga druge:
»liberalna politična usmeritev vs. konservativna; woke odnos do različnosti vs. ruralna za-
gamanost; hip urbani stil vs. cringe podeželsko oblačenje; art filmi vs. komercialni šund;
bralna in literarna kultura vs. polpismenost; alternativa vs. mainstream; kozmopolitskost
vs. nacionalizem; klubi vs. diskoteke; odprtja razstav vs. nogometne tekme itd. (prav tam:
5).« Samo kritično pozicioniranje pri tem neprestano poganja paranoidni strah glede
njune soodvisnosti, istočasno pa sumničavost, oprezanje za in preverjanje nedoločljivih,
izmuzljivih »srednjih« pozicij. Natanko v tem ne-prostoru naj bi se tudi odprla možnost za
(post)kritično pozicioniranje, ki nakazuje na to temeljno prepletenost in ki se mora v prvi
fazi izogniti jasnemu zavzemanju strani. Ko ni več ene prave in ene napačne strani, ki jo je
potrebno zavzeti in ki omogoča klasično kritično sumničavost, prezir ali moraliziranje, ne
ostane veliko drugega kot strategija parodije ali, v terminologiji sodobne internetne kul-
ture, memefikacije in trolanja. Še drugače rečeno: ko ni več mogoče zavzeti pozicije po-
sebnega skepticizma, ki v okviru določenega profesionalnega polja, kot je recimo umetno-
stno, deluje tako, da vzpostavlja hierarhije in »notranje« razlike med pravim in napačnim,
še pogosteje pa med iskrenim in zlaganim, je mogoče zavzeti le še pozicijo splošnega skep-
ticizma.6

TEMA |  Kaja Kraner |  Dadaistični trol proti resnobni sumničavosti: 
modeli postkritičnosti v lokalnem umetnostnem polju 

38

6 Tukaj se opiram na aplikacijo pojma posebnega in splošnega skepticizma na vprašanje umetnostne kritike, kakor
ga je v empirični primerjalni analizi v članku »O krizi kritike: kritika in kritiško pisanje v besedilih o likovni/vizualni
umetnosti« iz leta 2016 vpeljala Maja Breznik (2016: 571–606). Razločevanje med »iskrenim« in »zlaganim« izposta-
vljam zlasti zato, ker se zdi ena od prevladujočih pozicij sumničave kritike v pogojih uvodoma omenjenega splošnega
trenda progresivne sodobne umetnosti: osrednji predmet sumničavosti je v tem primeru recimo morebitna diskrepanca
med progresivnimi intencami umetniških projektov in programov ter njihovo dejansko družbeno, politično učinkovi-
tostjo; licemersko zastopanja progresivnih, manjšinskih vsebin ter hkratne ekonomske in družbene odvisnosti od pred-
stavnikov ekonomskih in političnih elit; zastopanje določenih vsebin samo zato, ker so splošni trend, ne pa na podlagi
iskrenega prepričanja in z iskrenimi nameni ipd.



d
9/2023

Postkritični stil in internetna kultura

Kot je pokazala Angela Nagle v popisu internetnih kulturnih vojn v zadnjih slabih dveh
desetletjih, internetna kultura sicer apropriira retorične prijeme nekaterih avantgardnih
umetniških gibanj 20. stoletja, vendar sodobni subkulturni internetni izrazi ne sledijo več
logiki kulturnih vojn šestdesetih ali devetdesetih let, v katerih se je »tipično starejša  ko-
 hor ta moralnih in kulturnih konservativcev borila proti valu kulturne sekularizacije in
libe ra lizma med mladimi (Nagle 2020: 12).« Namesto tega naj bi šlo za mobilizacijo »čud -
ne avantgarde« heterogenenih pozicij, ki jih zaradi (samo)ironije, retorike trolanja, meme -
fikacije, črnega humorja in ljubezni do transgresije težko umestimo na določeno politično
pozicijo oz. ugotovimo, katero od njihovih političnih stališč je pristno. Kljub temu, kot na-
daljuje Nagle, se zdi, da jih druži ljubezen do posmehovanja vsesplošni resnobnosti in ne-
duhovitosti pravičniške liberalne sentimentalnosti; šlo naj bi za novo vrsto protisistem-
ske senzibilnosti, kjer se zdi najslabše možno, da zavzameš pozicijo »generičarke,
normalneža ali člana skorumpiranega medijskega mainstreama (prav tam: 13).«

Izraz mem (meme) je sicer prvi skoval Richard Dawkins v knjigi iz leta 1976, kasneje
pa ga je v knjigi The Meme Machine (1999) povzela Susan Blackmore in opisala kot virus
uma ter poudarila njegovo sposobnost obnavljanja in prodiranja v kolektivni imaginarij.
Mem kot komunikacijsko enoto običajno sestavlja splošno znana referenčna točka
(podoba, besede/izjava oziroma kombinacija podobe in besed), ki je predmet igrive pre-
delave do te mere, da sprejemnik ne pomisli več na izvorni kontekst, ko je bila določena iz-
java podana; natanko zato, ker je izvorna referenčna točka del kolektivnega spomina, je
tudi mogoče preoblikovanje v poljubno smer, pri čemer so memi najpogosteje izvedeni kot
šala, še najpogosteje pa kot ironična šala. Ni naključje, da kritične in akademske študije
strategij memefikacije od konca devetdesetih let do danes recimo klasificirajo kot
predironične, ironične, postironične in metaironične. (Tanni 2021: 86) Onstran tega for-
malnega vidika, je ključno, da gre pri memih za vsebine s potencialom visoke stopnje 
deljenja na spletu, pri čemer je izvorno prilaščeno in predelano gradivo pogosto deležno
dodatnih prilaščanj in predelav. 

Nizozemski umetniško-oblikovalski kolektiv Metahaven je pred desetimi leti optimi-
stično trdil, da so memi network-native oblika protesta: kot mešanice grobe alternative
predstavniške demokracije in kulturnih mikro-delčkov zeitgeista, naj bi bili za odpor da-
nes to, kar so bili včasih politični plakati – »utelešenje skupnih idej v skupnosti (Meta-
haven 2013: 18).« Memi kot produkt »dadaistične trolovske miselnosti,« naj bi bili oblika
odziva, ki »na smiselno vprašanje [odgovarja] z nesmiselnim odgovorom«, zaradi česar so
»učinkovito orodje za negiranje politike okvira, v katerem je bilo vprašanje postavljeno
(prav tam: 33).« Četudi je memefikacija danes že prešla v oglaševalske strategije, so memi
v večini primerov svojevrstna oblika ljudske kulture, v spodobnosti množenja pa se lahko
pretvorijo tudi v novo vrsto propagande, »za katero se zdi, da je usmerjena k enemu
samemu cilju – prepričati ljudi, da je nemogoče najti resnico, osamiti in preveriti dejstva,
tako da so zbegani v igri zrcal, iz katere je nemogoče uiti (Tanni 2021: 92).« 

39



Na tem mestu se ne bom natančneje osredotočala na analize vpliva internetne kul-
ture na sodobno kritično in politično angažirano umetnost, saj se je v strokovni literaturi
že od zgodnjih 2000. let začel uveljavljati termin postinternetna umetnost, ki je nakazal
na pospešeno medijsko fluidnost umetniških del, ki se z reprodukcijami na internetu mul-
tiplicirajo in širijo v variacije oblik, v zadnjem desetletju pa se je izraz postinternetno uve-
ljavil kot oznaka za širše kulturno stanje. V navezavi na tematiko članka, bi se vendarle
osredotočila na en konkretni umetniški primer, ki ga je obravnaval tudi prej povzeti Kra-
šovec in ga opredelil kot pertinentno umetniško (post)kritiko v pogojih zaostrenega lokal-
nega kulturnega boja med letoma 2020 in 2022 – razstavo Everything Must Go anonim-
nega kolektiva Smetnjak, ki je bila na ogled sredi leta 2021 v Projektnem prostoru
Aksioma v Ljubljani. Krašovec je v besedilu, ki je pospremilo razstavo, trdil, da posegi
Smetnjaka, ki že dobro desetletje z memi kontinuirano komentira aktualno politično do-
gajanje in dogajanje na lokalni kulturnoumetnostni sceni (sicer pa deluje na presečišču
med teorijo in umetnostjo), pokažejo, kako je mogoče biti političen brez opredeljevanja.
Pri tem je kot ključno kvaliteto kolektiva izpostavil natanko neulovljivost njegove pozi-
cije, ki je ni mogoče »vključiti v grajenje kakšne organizacije ali izdelovanje političnega
programa (kar je toliko slabše za organizacije in programe) (Krašovec 2021: 12).«

Kritičnost, ki jo je ljubljanska kulturosfera zmožna in na katero je tako ponosna, je […] vedno in
nujno razredistični posmeh, ki poudarja ločenost, nezdružljivost, razdaljo do mainstreama, pome-
šan z moralizmom, ki poudarja nevarnosti in zle prvine druge strani. […] Smetnjak, nasprotno,
deluje tako, da združuje tisto, kar je v ljubljanski kulturosferi strogo ločeno, in pokaže, da podeželje
in predmestje nista ločeni diskretni entiteti, temveč pola istega spektra (denimo z združitvijo Lai-
bach in Atomik harmonik). S tem ko ukine to namišljeno distanco, tudi avtomatično eliminira ka-
kršnokoli osnovo za prezir in moraliziranje – če ni več vzvišene pozicije alternative, potem klasi-
čne oblike ljubljanske kritike niso več mogoče. (prav tam: 8–9)

Prvo samostojno razstavo kolektiva, ki se je sredi leta 2021 umestila v profesionalni
umetnostni kontekst Projektnega prostora Aksioma, sicer osredotočenega zlasti na pre-
zentiranje sodobne novomedijske umetnosti, je poleg tega mogoče razumeti tudi kot
(post)kritično intervencijo v lokalno umetnostno polje kot celoto, na katerega se kolektiv
redno odziva (v zadnjem času recimo najbolj obsežno ob »aferi Fotopub«). Razstava kot
celota je bila sicer zasnovana kot predstavitev izbora memov, ki so nastajali natanko v ob-
dobju zaostrenega kulturnega in poltičnega boja med letoma 2020 in 2021, pri čemer so
bili ti transformirani v različne galerijske kose. Memi, ki so komentirali zlasti izjave in de-
lovanje predstavnikov prejšnje koalicije, so bili tako recimo natisnjeni na platna, plakate,
blazine, uokvirjeni in prezentirani kot video na projekcijskih ekranih itd., celotni galerij-
ski prostor pa je bil oblikovan kot simulacija bivalnega prostora, pri čemer so bila vsa pre-
zentirana dela tudi na prodaj (od koder tudi naslov razstave Everything Must Go). V
spremnem besedilu je kolektiv zelo neposredno izjavil, da ko gre za kulturo, »je trg argu-
ment naših vestnih desničarjev, toda mar ne gre prej za dimno zaveso za še več paranoid-
nih folklorizmov? Tudi levičarsko pravičništvo, ki noče sklepati kompromisov s komer-
cialnim, nam ne ustreza – dolgočasno je. Raje zabavamo, zavajamo, prodajamo. V tem

TEMA |  Kaja Kraner |  Dadaistični trol proti resnobni sumničavosti: 
modeli postkritičnosti v lokalnem umetnostnem polju 

40



d
9/2023

41

:   Avtor vseh fotografij: Domen Pal/Aksioma



duhu Smetnjakova razstava dostavi svoje meme v vseh možnih komercialnih formatih in
jih da na prodaj. Vse mora proč, vpijemo, četudi le za trenutek!«7

Kljub temu, da se lahko strinjamo s sodobnejšimi analizami strategij memefikacije, ki
jih (kot še morda pred desetimi leti) ni več mogoče tako enoznačno opredeliti za »kul-
turno orožje«, saj gre v vedno večji meri za obskurni in samonanašalni jezik, ki se proti
načrtovanemu neredu bori z dadaistično-anarhistično zmedo (Tanni 2021: 93), je raz -
stava Everything Must Go v zelo specifičnih okoliščinah nemoči vendarle delovala
učinkovito. Vezano na lokalno umetnostno polje, gre seveda za obdobje nemoči v razmerju
do valjarja prej omenjenih političnih posegov, ki se ga ni dalo zaustaviti z nikakršno kon-
tra močjo, omejeno na izjavljanje v javnem prostoru (članki, protestna pisma, peticije,
okrogle mize, protesti itd.) in ki je neizbežno nakazalo tudi na impotentnost »levičarskega
progresivizma«, zelo pogosto glasno pravičniškega, ko je že prepozno. V teh okoliščinah
sem sama razstavo Smetnjaka bolj kot izpraznjeni cinizem doživljala v določeni bližini s
fenomenom šaljenja kot mehanizma soočanja s travmo, bolečino in tabuji. 

TEMA |  Kaja Kraner |  Dadaistični trol proti resnobni sumničavosti: 
modeli postkritičnosti v lokalnem umetnostnem polju 

42

7 Dostopno na: https://smetnjak.si/2021/05/smetnjak-everything-must-go/ (dostopano 27. 7. 2023)



d
9/2023

Literatura:
Elizabeth S. Anker and Rita Felski, »Introduction« V Elizabeth S. Anker and Rita Felski, ur. Critique and
Postcritique, Durham in London: Duke University Press, 2017: 1–28.
Claire Bishop, Umetni pekli: participatorna umetnost in politika gledalstva. Ljubljana: Maska, 2012.
Maja Breznik, »O krizi kritike: kritika in kritiško pisanje v besedilih o likovni/vizualni umetnosti«, ŠUM,
št. 6, december 2016: 571–606.
Ben Davis (2022): »What Does It Mean to Be a 'Biennial Artist', Anyway?«. Artnet, 9. junij 2022. Dostopno
prek: https://news.artnet.com/art-world/what-mean-biennial-artist-2124996? fbclid= IwAR3oQAn-
VTXvEm8Tqg1cC897mNK9F_mMiEajuO8krsdj7oHbygvy2ysmhxc (dostopano 26. 6. 2023)
Rita Felski, »Suspicious Minds«, Poetics Today, 32:2, poletje 2011: 215–234.
Kaja Kraner, »Etični obrat v estetski vzgoji od konca 20. stoletja« V Kronopolitika umetnosti: spremembe v
estetski vzgoji od moderne do sodobne umetnosti, Ljubljana: Krtina, 2021: 174–187. 
Primož Krašovec, Smetnjak vs. Ljubljana: singularnost humorja in političnost brez volitev, Ljubljana: Ak-
sioma, 2021.
Angela Nagle, Ubijte vse normalneže: internetne kulturne vojne od 4chana in Tumblrja do Trumpa in alter-
nativne desnice, Ljubljana: Analecta, 2020.
Metahaven, Can Jokes Bring Down Governments? Memes, Design and Politics, Strelka Press, 2013.
Eva Kosofsky Sedgwick, »Paranoid Reading and Reparative Reading, or, You’re So Paranoid, You Probably
Think This Essay Is about You,« V Touching Feeling: Affect, Pedagogy, Performativity, Durham, NC: Duke
University Press, 2003: 123–152. 
Nizan Shaked, The synthetic proposition: conceptualism and the political referent in contemporary art,
Manchester: Manchester University Press, 2017.
Valentina Tanni, Memestica: večni september umetnosti, Ljubljana: Aksioma, 2021.
Tomo Virk, Etični obrat v literarni vedi, LUD Literatura, Ljubljana, 2018.
Matjaž Zorec, »Proti domovinam«, Disenz, 24. februar 2023, dostopno na: https://www.disenz.net/proti-
domovinam/ (dostopano 21. 6. 2023)
Beti Žerovc, »Kurator in levičarska politizacija sodobne likovne umetnosti« V Umetnost kuratorjev: vloga
kuratorjev v sodobni umetnosti, Ljubljana: Znanstvena založba FF UL, 2010: 39–58.  

43



44

Kritike s stališča 
sodobnosti ni mogoče

razumeti brez 
učinkov, ki jih ima

nanjo prisotnost 
komercialnih 

medijev in 
svetovnega spleta 

Petra Kolmančič

K R I T I Č N O S T



d
9/2023

Spletni velikan Amazon je leta 2013 za 150 milijonov dolarjev kupil Goodreads, največji
spletni portal z ocenami in kritikami knjig, kar je morda eden najbolj slikovitih prikazov
tega, kakšna je danes, globalno gledano, vrednost književne kritike. Goodreads sta si usta-
novitelja Otis Chandler in Elizabeth Khuri Chandler, ki sta se spoznala v študentskih letih
na Stanfordu, zamislila leta 2006 kot skupnost ljubiteljev knjig in branja. Idejo je dobil
Otis, ko je nekoč brskal po knjižnih policah prijateljev in pomislil, da bi bilo zanimivo, če
bi bilo to izkušnjo mogoče prenesti na splet. Portal Goodreads omogoča uporabnikom, ki
si ustvarijo svoj profil, da objavijo virtualne knjižne police s svojimi najljubšimi knjigami,
si ogledajo in komentirajo knjižne police prijateljev, ocenjujejo in recenzirajo knjižna
dela, sodelujejo v razpravah in skupinah o različnih književnih temah, ustanavljajo knjiž -
ne klube, objavljajo citate iz literarnih del ter dobijo predloge za prihodnje izbire branja 
na podlagi svojih ocen že prebranih knjig. Skupnost je z začetnih 800 uporabnikov v 
nekaj letih počasi rasla. Ko je leta 2011 Goodreads kupil mehanizem Discovereads, ki je
vključeval algoritem, ki je tistim uporabnikom, ki so ocenili dvajset knjig s petimi
zvezdicami, samodejno začel podajati knjižne predloge za branje, je število uporabnikov
skokovito naraslo – konec leta 2011 je imel portal že pet milijonov članov. Mehanizem
Discovereads se razlikuje od Amazonovega mehanizma, ki ustvarja priporočljive sezname
knjig na osnovi knjig, ki jih posameznik kupi –  te knjige ne odražajo nujno bralskega
okusa kupca, ker gre pri nakupih na Amazonu v veliko primerih za knjižna darila. Konec
leta 2012 je imel Goodreads 12 milijonov članov, 395 milijonov katalogiziranih knjig in
več kot 20.000 knjižnih klubov, ki so jih ustvarili uporabniki. Na njem aktivno deluje tudi
več kot 25.000 avtoric in avtorjev, med njimi uveljavljena pisateljska imena kot npr. Mar-
garet Atwood. Nekatere avtorice in avtorji odgovarjajo na vprašanja bralk in bralcev ali
pišejo bloge, tisti, ki imajo smolo in so se iz kakršnihkoli razlogov zamerili svojim bralkam
in bralcem, pa lahko doživijo tudi temno stran takšnih in podobnih portalov, npr. da bralci
še pred izdajo nove knjige napovedano knjižno izdajo »zbombardirajo« z negativnimi oce-
nami – to gre včasih tako daleč, da se kakšna založba ali avtor nato odloči, da izid knjige
prekliče (kot se je zgodilo v primeru napovedane izdaje nove knjige avtorice megaus-
pešnice Jej, moli, ljubi Elizabeth Gilbert – potencialne bralce na portalu Goodreads je še
pred izidom knjige tako vznemirila informacija, da je dogajanje v njenem novem romanu
postavljeno v Rusijo, sicer v preteklost, v trideseta leta 20. stoletja, da so knjigo še pred
izidom, preden bi jo kdorkoli sploh prebral, množično ocenjevali izjemno negativno, bojda
sfrustrirani, ker si je pisateljica vzela za prizorišče Rusijo v kočljivem obdobju, ko je ta
država agresor v vojni z Ukrajino.

Leta 2013 je, kot rečeno, Amazon, ki je največji in najuspešnejši prodajalec knjig v
ZDA in širše (s prodajo knjig ustvari 10 odstotkov svojega letnega profita) investiral 150
milijonov dolarjev za nakup portala Goodreads, saj mu rudarjenje s podatki, ki jih ustvar-
jajo uporabniki Goodreadsa, koristi pri prodaji knjig, pa tudi pri poskusih izboljšave neka-
terih družabnih funkcij bralnika Kindle, ki v tem pogledu precej zaostaja za konkurenč -
nimi napravami. Po nekaterih podatkih naj bi Amazon kmalu po nakupu Goodreadsa
beležil več kot 40-odstotno rast prodaje. 

45



Portal Goodreads in številna druga spletišča, ki združujejo bralke in bralce, dokazu-
jejo, da skupnost tistih, ki se čutijo usposobljeni za pisanje knjižnih ocen in literarnih kri-
tik, še v nobenem zgodovinskem obdobju in v nobenem okolju ni bila tako velika, kot je v
zadnjih desetletjih, odkar so se pojavili književni spletni forumi, knjižni portali, spletni
klubi bralcev in hibridne oblike družbenih in bralskih omrežij. Ta skupnost je zagotovo
med tistimi, ki dan za dnem potrjujejo dejstvo, da so knjige in književnost vredni naše po-
zornosti in da knjige predstavljajo enega od glavnih temeljev naše kulture. Paradoksalno
pa prav ta skupnost, del osnovne podobe, katere je prav kritiškost, bistveno prispeva k
temu, da se poglobljen in  kritičen odnos do knjižne (in širše, umetniške) produkcije bana-
lizira, v veliki meri pa prispeva tudi k temu, da se literatura odmika od svojih standardov,
se pravi tistih, ki se ne ozirajo na številčnost kupcev in bralcev.

Z organizacijo prireditev, s produkcijo umetniških projektov ter z lastno literarno de-
javnostjo sem se začela ukvarjati na začetku devetdesetih, v času, ki je bil še čas kritiških
avtoritet, od takrat pa se je realnost književne kritike in kritike v širšem smislu drastično
spremenila, predvsem zaradi pojava komercialnih medijev in svetovnega spleta. Kritike s
stališča sodobnosti ni mogoče razumeti brez učinkov, ki jih ima na ocenjevanje in analizo
umetniških, znanstvenih in drugih del prisotnost komercialnih medijev in svetovnega
spleta. Oba pojava sta vplivala na pristope v kritiškem pisanju, na dolžino prispevkov pa
tudi na kritiški credo pišočih. Čas kritiških avtoritet z dolgo kilometrino, obsežnim kriti-
škim opusom, poglobljenimi refleksijami, nesporno integriteto, izdelanim profilom in ča-
stitljivo prezenco je, kot kaže, minil. Začelo se je s pojavom velikega števila komercialnih
medijev v devetdesetih – avtorji in producenti smo takrat ugotavljali, da novi mediji brez
slabe vesti in moralnih dilem objavljajo nespremenjene promocijske prispevke, ki si jih
napišeš sam ali pa jih napišejo urednik, založba, najeti recenzenti ali producentska orga-
nizacija. Press clippingi knjižnih izdaj ali literarnih festivalov so naenkrat bili obsežni, de-
ležni smo bili slikovitih prispevkov in reportaž v fullcollorju, kot smo si sicer želeli, deležni
smo bili pisanja o naših delih in produkciji, vendar so bili takšni prispevki vse pogosteje
brez vsake teže, zgolj reklamni diskurz, vse manj je bilo prave, poglobljene refleksije. Sle-
dil je razmah družbenih omrežij, književnih, bralskih in drugih umetniških platform in z
vsem tem pojav vplivnih oseb, novih arbitrov okusa, ki z objavljanjem svojih osebnih
mnenj v obliki instant kritik, kratkih video recenzij in všečkov sicer prinašajo svežo, dru-
gačno in nekonvencionalno interpretacijo knjig in knjižnih vsebin, vendar še dodatno ba-
nalizirajo kritičen odnos do umetniške produkcije. Za booktuberje, booktokerje, booksta-
gramerje in druge književne ocenjevalce sodobnega časa (Bookstagram profili za
bibliofile na Instagramu, BookTube profili in skupnost na kanalu YouTube, Book Tok
skupnost na omrežju TikTok) je namreč značilen popreproščen dvodimenzionalni odnos
do umetniških in drugih del, ki gradi predvsem na primarnem za ali proti odzivu (pa še ta
je običajno namenjen lahkotnejšemu, instagramičnemu gradivu ali knjigam, ki so bolj kot
kaj drugega, le dekor).Temeljno vodilo kritike ne more biti le v tem, da predstavi povzetek
vsebine knjižnega dela in ga oceni kot vrednega ogleda, branja ali poslušanja (ali ga na-
sprotno, oceni kot nevrednega pozornosti občinstva) ter s tem pripomore k boljši prodaji
knjižnega dela. 

TEMA |  Petra Kolmančič |  Kritike s stališča sodobnosti ni mogoče razumeti brez učinkov, ki jih ima nanjo prisotnost
komercialnih medijev in svetovnega spleta

46



d
9/2023

Kaj pa potemtakem je temeljno vodilo književne kritike? Njen ključni prispevek je v
tem, da ob objektivni analizi dela artikulira širši in ožji ustvarjalni in družbeni kontekst
knjižnega dela in v ta kontekst postavi tudi avtorico ali avtorja. Kritika mora pokazati, kje
je mesto knjižnega dela v kontekstu književne tradicije in trenutne produkcije. Vsako več-
plastno umetniško delo odpira različne možnosti interpretacije in kritika je tu zato, da od-
pira globlje razumevanje. Kritika tudi pomaga razumeti sedanjost, fenomene sodobnega
časa in kako sta avtor ali avtorica in knjižno delo vpeta v čas in prostor tukaj in zdaj. A tak-
šna kompleksna kritika v družbi in medijih počasi začenja izginjati, s tem pa izgubljamo
tako bralke in bralci kot tudi avtorice in avtorji knjižnih del. Zakaj se to ne bi smelo doga-
jati in zakaj je poglobljena kritiška misel nujna in potrebna tudi danes, v času, ko smo z
vseh strani zbombardirani z mnenji samooklicanih kritiških ekspertov? Kompleksni kri-
tiški tekst, ki mu kot bralec posvetiš delček svojega dragocenega časa, ti omogoči poglo-
bljeni razmislek, ki se bistveno razlikuje od instantnega odzivanja na vsebine, v katero nas
usmerjata tiranija ponudbe in dostopnost vsebin, ki nam še nikoli v zgodovini niso bile
tako hitro in zlahka dosegljive. Profesionalna, teoretično podkovana kritiška misel je
nujna in potrebna, saj prinaša objektivno vrednotenje in dolgoročno vpliva na kanoniza-
cijo vrhunskih književnih del. Le poglobljena analiza nam razkrije formalno strukturo in
izvirnost knjižnega dela. Kritika je izjemno dobrodošla že v procesu nastajanja knjižnega
dela in bi po mojem mnenju morala biti integralni del ustvarjalnega procesa – to idejo je
razumelo tudi Društvo slovenskih literarnih kritikov, ki si je leta 2014, v času gospodarske
krize in založniške hiperprodukcije, z mislijo na sodobna spoznanja o ogroženosti poklica
literarnega urednika ter z željo po izboljšanju knjižne produkcije, zamislilo projekt Drugo
mnenje. Osnovna zamisel projekta je bila silno preprosta – konstruktivno sodelovanje av-
torja in kritika v sklepni fazi ustvarjanja knjižnega dela, se pravi pred oddajo besedila v
tisk. Kot je bilo pojasnjeno v razpisu, je bil projekt namenjen vsem avtorjem in avtoricam,
ki bi (poleg uredniškega mnenja) radi o svojem delu izvedeli še kaj več od izkušenega kri-
tika ali kritičarke, se posvetovali še s kom, pridobili dodatne sugestije in objavili čim bolj
premišljena in izpopolnjena besedila. Ker imam izkušnjo iz prve roke, saj sem se na ome-
njeni razpis leta 2017 prijavila tudi sama s tipkopisom pesniške zbirke, lahko potrdim, da
gre za izjemno koristen in premišljen projekt – sama sem sodelovala s kritičarko Mojco
Pišek in s pomočjo njene kritiške presoje in izjemno natančnega, objektivnega branja (ki
si ga kot avtor, ki je na material v fazi nastajanja na poseben način navezan, zmožen le v
redkih primerih) je končna oblika pesniške zbirke zagotovo boljša, kot bi bila brez ostrega
kritiškega očesa, ki je prečesalo pesmi podolgem in počez. In prav to je poslanstvo knjižne
kritike, na katerega vse prevečkrat pozabljamo – da bi knjige, ki jih pišemo, bile boljše, saj
nam le to daje upanje, da na dolgi rok izboljšujemo tudi svet. Nekako tako je pojasnila tudi
Maja Šučur, uveljavljena kritičarka in Stritarjeva nagrajenka (v Sloveniji že od leta 1998
krovna pisateljska organizacija Društvo slovenskih pisateljev podeljuje Stritarjevo na-
grado za literarno kritiko mladim, obetavnim avtoricam in avtorjem, ki s svojim pisanjem
in prodornim ocenjevanjem literarnih del vstopajo na področje kulturnega ustvarjanja in
ga s svojo poglobljeno oceno pomembno sooblikujejo). V intervjuju za Delo ob podelitvi
nagrade je Maja Šučur poudarila naslednje: »V poplavi mnenj si tudi kritika, ki hoče biti

47



slišana, ne more več dovoliti biti omledna ali polovičarska. Zahteva jasna vrednostna sta-
lišča kritika, ne le do literarne kakovosti, temveč tudi do upodobitve neke družbene real-
nosti v knjigi, ena njenih nalog je tudi opozarjati na literarno utrjevanje škodljivih družbe-
nih vzorcev. Če me torej kot kritičarko nagovarja reprezentacija spola v literaturi, to
pomeni, da je roman lahko spisan še tako bravurozno, a ne bo dobil odlične ocene, če avtor
ženskim likom namenja le postranske vloge in jim ni sposoben posvetiti enako tehtne ka-
rakterizacije kot moškim. Nereflektirano tematiziranje zgodb družbeno šibkejših je da-
nes, ko je večina podatkov oddaljena le en klik, prvi begunec pa dva koraka stran, lahko le
posledica lenobe. Naloga kritike je torej spreminjati svet na bolje. V najširšem smislu
imam v mislih sooblikovanje, ostrenje miselnega sveta okolice, izpodbijanje prakse neraz-
mišljanja. V bolj intimnem zgolj skrb za to, da bo nekdo preživel večer v družbi dobre in ne
slabe knjige.« Kritičarka je izpostavila več izjemno pomembnih prvin, ki bi jih tehtna in
poglobljena kritika vsekakor morala reflektirati in obravnavati kot škodljive: nazadnjaško
moškosrediščno reprezentacijo spola v literarnih delih, ki še naprej utrjuje depriviligiran
položaj žensk in problematiko pojavljanja preživetih ter nezaželenih družbenih in kultur-
nih vzorcev v literarnih delih, ki še naprej stigmatizirajo in utrjujejo marginalni položaj
socialno šibkih družbenih skupin. Kot rečeno, kritika, ki ne dregne v kulturne in družbene
fenomene, ki jih knjižna dela obravnavajo eksplicitno ali med vrsticami, zagotovo ne oprav -
lja svojega poslanstva. 

Na neko drugo problematiko sodobne kritike pa je opozorila kritičarka Martina Po-
tisk, prav tako Stritarjeva nagrajenka, ki je o pisanju kritik za spletne medije, na 6. medna-
rodnem kritiškem simpoziju Umetnost kritike, ki ga pripravljata Društvo slovenskih lite-
rarnih kritikov in LUD Literatura, zapisala naslednje (zapis je dosegljiv na portalu LUD
literatura): »Kritik, ki tako ali drugače presedla z običajnega 80-gramskega papirja na sve-
tovno medmrežje, se mora v novih razmerah kar najbolje znajti in iz tega razloga marsikdaj
spremeniti slog izražanja – je pač tako, da današnji spletni mediji terjajo neprestano prila-
gajanje potrebam občega in s tem čim širšega bralskega prostora, med drugim denimo inte-
resom laičnega recipienta. Kritike, ki izhajajo v spletnih medijih, neredko nastopajo v vlogi
neškodljivih in priljudnih poročevalk, kar se odraža ne samo v njihovi obsegovni profilira-
nosti, ampak tudi skozi stilizacijo samega pisanja; v njih običajno prevladajo skladenjsko
nekomplicirane in zatorej slogovno predvidljive povedi, prepredene z razmeroma nezahtev -
no leksiko in opisno-povzemalno intonacijo. Hkrati vidimo, da ni nič dosti drugače v da-
našnjih poljudnih tiskanih in avdiovizualnih medijih, ki takisto težijo k slogovno prepro-
stejšim, jedrnatim in kratkim kritikam. Lahko se upravičeno vprašamo, ali kritika zaradi
nemajhnega prilagajanja spletnim in njim primerljivim medijskim praksam naposled ne
pozablja, da sta njeni glavni posebnosti še vedno analiza in neprenagljeno argumentirano
vrednotenje.« Kritičarka je v omenjenem prispevku zelo natančno povzela fenomen, ki
smo mu priča v zadnjih nekaj desetletjih – splet in novi formati objav literarnih recenzij
pomembno vplivajo na vsebino in slog kritičnega prispevka. Obenem pa je opozorila tudi
na izjemno problematičen pojav posebnega tipa nekonfliktne kritike – že vrsto let smo tudi
v Sloveniji priča prevladujočemu trendu nevtralne in afirmativne kritike. Ta tip kritike se
sicer ukvarja s strukturnimi specifikami in formalno analizo besedila, izogiba pa se dreza-

TEMA |  Petra Kolmančič |  Kritike s stališča sodobnosti ni mogoče razumeti brez učinkov, ki jih ima nanjo prisotnost
komercialnih medijev in svetovnega spleta

48



d
9/2023

nju v filozofske ali ideološke temelje besedila ter poglabljanju v sporna vprašanja, ki jih za-
stavljajo nekatere knjige. Dominantni model kritike izključuje polemičnost, s tem pa se
dela velika škoda napredku literarne in kritiške scene, saj prav možnost polemičnosti od-
pira priložnost za prevetritev aktualnih družbenokritičnih vprašanj in s tem – kot je bilo
formulirano v vabilu urednika te tematske številke Dialogov – možnost za utemeljeno mi-
kroanalizo dogajanja in poglobljeni razmislek o ključnih družbenih in političnih vpraša-
njih. 

Ob tem smo v Sloveniji tudi priča pojavu, ko določeni kritiki ali kritičarke pišejo za iz-
brane založbe ali pišejo pozitivne kritike knjižnih del prijateljev ali enako mislečih – tak-
šen pristop bistveno prispeva k temu, da ugled kritike pada. Seveda je vedno pri roki izgo-
vor, da je Slovenija pač majhna in da se v njej vsi poznamo. Ko smo že pri tem: naša država
je v teritorialnem smislu resnično majhna in jezik, ki ga govorimo in v katerem pišemo
knjige, je periferen, zato je tudi naša književnost sama po sebi književnost z omejeno difu-
zijo, kar na nek način vzbuja frustracije vsem, ki ustvarjamo v slovenskem govornem po-
dročju – v enaki meri pisateljem in pisateljicam kot tudi kritičarkam in kritikom, pa naj
imamo slovenščino še tako radi. 

Še vedno obstaja prostor za poglobljeno kritiko, tako v kulturnih rubrikah dnevnih
časopisov kot na spletnih in tiskanih straneh literarnih in drugih, za umetnost specializi-
ranih revij, vendar je domet teh medijev zanemarljiv, literarne revije si je težko priskrbeti,
ne izhajajo po utečenem urniku, ni jih na voljo v knjigarnah – kljub temu, da so literarne
revije izjemno vitalen in pomemben prostor ustvarjalnosti, so vendarle tudi margina, kjer
prepričani prepričujemo prepričane. 

Morda marsikaj od zapisanega zveni pesimistično, vendar sama v resnici glede pri-
hodnosti kritike nisem popolnoma črnogleda. V zadnjem desetletju in pol, ko se povsod
opozarja na perečo problematiko izginjanja kritike v javnem prostoru, je v Sloveniji na-
stalo kar nekaj novih pobud, ki negujejo in spodbujajo kritiško branje književnosti. Na to
temo potekajo simpoziji, odvijajo se delavnice z izobraževalnimi programi za mlade kri-
tike. Delo in Pisarna Ljubljana, Unescovo mesta literature, sta ustanovila rubriko Mlado
pero, v kateri so vsak zadnji torek v mesecu predstavljeni mladi pisci in piske ter nagrado
Mlado pero za perspektivnega mladega kritika, ki se podeljuje enkrat letno. Mladi kritiki
je namenjen tudi posebni programski sklop Festivala Pranger, ki daje prostor obetajočim
kritičarkam in kritikom poezije z manj izkušnjami, ki še nimajo objavljenega velikega šte-
vilka kritik, pa tudi literarna rezidenca programa MKC Črka Mladinskega kulturnega cen-
tra Maribor. Profesionalna, teoretsko podkovana kritika je pač vedno bila stvar manjšine
– videti je sicer, da so zlati časi, ko je kljub temu bila širše javno dostopna, za nami, a me
zanjo ne skrbi, kajti dokler se na polju kritike pojavljamo nova imena, zlasti mladi v for-
mativnem obdobju, se bo kritika revitalizirala in s tem preživela.

49



Literatura:
Šučur, Maja: https://old.delo.si/kultura/knjiga/maja-sucur-naloga-kritike-je-spreminjati-svet-na-
bolje.html
Potisk, Martina (2019): https://www.ludliteratura.si/esej-kolumna/literarna-kritika-danes-o-sreceva-
njih-med-nostalgijo-vegetiranjem-in-mimikrijo/

TEMA |  Petra Kolmančič |  Kritike s stališča sodobnosti ni mogoče razumeti brez učinkov, ki jih ima nanjo prisotnost
komercialnih medijev in svetovnega spleta

50



d
9/2023

51

Razmislek o sodobni
likovni kritiki

Arne Brejc

K R I T I Č N O S T

Kje začeti? Kako razumeti in vrednotiti razmere in spremembe, ki so doletele likovno 
kritiko v zadnjih 20 letih, in kaj pomenijo za kritiko samo, za celotno likovno srenjo, za
umetnost, za umetnike in nenazadnje za družbo? 
Govoriti o likovni kritiki v tem prostoru in času z moje pozicije je nekoliko nehvaležno in
morda nepotrebno, a me vprašanja in spremembe, ki se dogajajo v družbi in na področju,
ki se me dotika, ter v okolju, v katerem živim, nikoli ne pustijo ravnodušnega. 

Z likovno kritiko sem se prvič neposredno srečal kot direktor in hkrati programski
vodja galerije Equrna leta 2010, ko sem prevzel vodenje galerije. Čeprav je od takrat mi-
nilo »šele« 13 let, imam občutek, da se je v tem času na področju likovne kritike marsikaj
spremenilo – enako kot tudi na številnih drugih področjih. Najbolj radikalna sprememba
se je po mojem mnenju zgodila na tehnološkem področju, vzporedno pa se je spreminjala
tudi družba oziroma njene navade, njene vrednote, njeni ideali, njeni interesi, kot bi neka
druga ideologija, druga generacija ljudi, z drugačnim pogledom na svet in vrednotami
prevzela pobudo (smer). Kot da so vrednote, ki jih je humanizem dolgo in s težavo uveljav -



ljal in kultiviral in smo jih moderni ljudje vzeli za samoumevni dosežek civilizacije, zdaj
počasi izgubile svojo relevantnost, svojo težo, svoj pomen. Umetnost, kultura in humani-
stične vede drsijo vedno bolj izven interesa sodobne družbe in postopno se marginalizi-
rajo. In čeprav država finančno podpira določene segmente in je veliko kulturnih dobrin
brezplačnih, se interes za ta področja ne povečuje – za razliko od tujine, kjer vlada izreden
interes za likovno umetnost. Ko hodim po sejmih, razstavah in bienalih (res je, da so to
svetovne prireditve), se vedno gnetem v vrstah, da pridem do umetnin. Pri nas pa še nikoli
ni bilo toliko likovnih ustvarjalcev, toliko razstavnih prostorov in toliko umetniških izo -
braževalnih inštitucij, pa vendar še vedno ni občutiti večjega vznemirjenja in odziva
družbe na sodobno likovno produkcijo (ki pa – naj povem takoj na začetku – po mojem
mnenju ni slaba).

Razlogov, zakaj prihaja do zgoraj navedenih sprememb v družbi in odnosa do umet-
nosti (iz očitnih razlogov se ukvarjam zlasti z likovno umetnostjo), vidim več. 

Družba se s časom spreminja in njen interes je v tem trenutku drugje – živimo v času
mnogih interesov in dostopnost do njih je široka. Okoli nas je obilica zanimivih dražljajev
na eni strani, na drugi strani pa kopica vsakodnevnih frustrirajočih življenjskih izkušenj
in temeljne potrebe po preživetju in na koncu za umetnost (in kritično misel) prav lahko
zmanjka energije. Umetnost od nas zahteva pripravljenost za novo izkušnjo, radovednost,
odprtost, tudi ranljivost, koncentracijo, zahteva energijo, nenazadnje zahteva nekaj pred-
znanja, predvsem pa zahteva čas. 

V današnjem svetu pa posamezniku kronično zmanjkuje časa. Zaradi načina življe-
nja, ko so dnevi do minute polni in do potankosti načrtovani in hitimo od enega opravila k
drugemu, si ne vzamemo več časa za stvari, ki bi nas lahko zanimale, vznemirile in oboga-
tile. Namesto tega raje sežemo po raznih distrakcijah in mašilih (internet jih ponuja obi-
lico) in lahkotnejši popkulturi.

Eden izmed možnih razlogov bi bil lahko tudi ponesrečeno izobraževanje o likovni
umetnost in estetiki v šolskem sistemu. V osnovnih šolah je likovni pouk namenjen indi-
vidualnemu ustvarjanju, v gimnazijah pa spoznavanju umetnostne zgodovine. Razen red-
kih izjem, ki se kažejo v učiteljih in profesorjih, ki sami spremljajo sodobno umetnost, pa
mladi nikjer ne dobijo možnosti resničnega vstopa v uživanje v likovni umetnosti. Likov -
na umetnost nudi izjemen intelektualni in estetski užitek vsakomur, ki se ji je pripravljen
vsaj malo posvetiti in odpreti. Likovna umetnost lahko vzbudi domišljijo, izostri čut za
estetiko, povzroči miselne in emocionalne odzive, a temu se po mojem mnenju v izobraže-
valnem procesu ne posveča dovolj pozornosti. 

Ko hodim po Italiji in Franciji, je v muzejih in galerijah vedno polno šolskih otrok in
mladine, ki imajo svojim letom prilagojen program in vodstva in tako v pravem trenutku
in na pravi način vsrkavajo estetsko izkušnjo. Čut za estetiko in likovno umetnost si priv-
zgojiš, zelo redko se z njim rodiš. Morda ta primerjava ni povsem poštena, saj imajo v Ita-
liji in Franciji izjemen nabor stoletne likovne umetnosti in svetovne primerke del največ-
jih mojstrov v vsakem malem mestu, medtem ko je pri nas likovna zgodovina dokaj
skromna in kratka. Zato pa bi se pri nas lahko bolj skoncentrirali na predstavljanje in
vstopanje v sodobno likovno produkcijo, ki je živahna in obeta.   

TEMA |  Arne Brejc | Razmislek o sodobni likovni kritiki

52



d
9/2023

Pri nas tudi ni resne strategije za likovno umetnost ali likovno kritiko in država tudi
nima interesa, da bi sprostila krč, ki vlada na trgu z umetninami. Državne inštitucije (Mi-
nistrstvo za kulturo, FURS, SURS, Ministrstvo za vzgojo in izobraževanje) že leta in leta
zbirajo celo vrsto podatkov, iz katerih so jasno razvidni trendi in problemi, če se že ne za-
nesejo na mnenja stroke oziroma »ljudi s terena«, a odziva ni.

Slovenci in likovna umetnost

Ne vem, zakaj imam občutek, da se likovna umetnost pri Slovencih ne počuti doma. Ko vi-
dim, kaj si ljudje, ki si gradijo ali renovirajo domove, obešajo na stene, me to vedno znova
potre in razjezi. Zagotovo ne more biti razlog samo to, da je vsa dobra likovna umetnost
draga, tudi kvalitetna likovna umetnost ima različne cenovne razpone, in če za oblikoval-
ske elemente finance niso problem, najbrž niso niti za dobro likovno opremo, za katero pa
očitno zmanjka poguma. Morda pa je to deloma tudi problem arhitektov in njihovega
(ne)poznavanja in sposobnosti vključevanja likovnih del v arhitekturo ali pač njihovo sle-
denje sodobnim arhitekturnim trendom, kjer likovna umetnost nima veliko prostora? 

Dejstvo je, da likovna umetnost (slika) nobilitira prostor in obogati kvaliteto bivanja,
česar pa –  dokler tega sam ne izkusiš – ne veš. In ker mladi ljudje te izkušnje niso dobili
doma in nimamo javnih primerov dobre prakse, se stene pušča prazne ali pa se jih deko-
rira s spominki ali generičnimi printi. Slika na steni je tudi izjava, ki pove, kdo si, kaj ti je
všeč, kakšen okus imaš ...     

Ko se dnevno pogovarjam z obiskovalci razstav v galeriji in poslušam njihova mnenja
in kritike, postane očitno, da imajo nekateri ljudje zelo »previden«, rezerviran odnos do li-
kovne umetnosti. V  njih je pogosto čutiti zadržanost in nesproščenost do likovnega. Kot
bi jih že od rojstva prevevalo nelagodje pred vsem, kar ni racionalno in merljivo, strah
pred estetskim in čustvenim, kot da ne bi čisto vedeli, kako naj se ob likovnem delu odzo-
vejo, počutijo … Včasih se odzovejo celo z besom in jezo. Sploh če gre za umetnine, kjer je
lahko naša predstava o svetu, naš pogled postavljen pod vprašaj in delo doživljamo kot
provokacijo (npr. IRWIN, Franc Purg, ECLIPSE, Dean Verzel, Goran Bertok, Ive Tabar,
Maja Smrekar).      

Po drugi strani pa so nekateri gledalci naučeni, da spoštujejo, če nekdo, ki je strokov-
njak ali uveljavljena oseba, reče, da ima neko umetniško delo vrednost, pa čeprav do ome-
njene umetnine nič ne čutijo in se jih ne dotakne.  

Za spet druge gledalce mora umetnost nekaj predstavljati. Potrebuje zgodbo, potre-
buje razlago. Umetnino si morajo racionalizirati, razložiti, ne more samo biti. Zakaj se ne
moremo likovni umetnosti samo prepustiti, ji pustiti, da nas nagovori, in v njej uživati?
Morda zato, ker na splošno o likovni umetnosti premalo vemo, nimamo izkušenj z njo in je
zato ne znamo gledati in ne vemo, kako k njej pristopiti. Ne upamo se sprostiti in v njej

53



uživati. Ne razumemo je in neprestano mislimo, da ne moremo zaupati svojim občutkom,
svoji intuiciji, ker nimamo dovolj informacij. Tu lahko tekst k razstavi ali v katalogu odigra
ključno vlogo; kot vstopna točka, ključ, ki ravno toliko pomaga gledalcu, da lahko varno
vstopi v predstavni svet umetnin in razume intence avtorja. S klasično strukturo likovne
kritike: opis, analiza, interpretacija in ovrednotenje lahko pomaga gledalcu, da racionali-
zira občutke in sprosti intuicijo.  

Naslednja skupina gledalcev ceni samo tisto, kar je razumljivo, po možnosti čim bolj
realistično in »obrtno« (metjejsko) kakovostno narejeno. Ti v resnici občudujejo rokodel-
skost, talent »obrtnega« znanja (npr. risanja) in seveda časovni vložek, potreben za samo
izdelavo umetnine. To so standardi »obrtniške« mentalitete, ki je za te kvalitete priprav -
ljena tudi plačati, ker ti standardi potrjujejo njene vrednote.   

Potem so tu posebneži, ki bi znali »tako umetnost« tudi »sami narediti«. O njih nima
smisla razpravljati.

Nato pa je tukaj stroka (umetnostni zgodovinarji, likovni kritiki, kustosi, kuratorji,
galeristi, umetniki, zbiratelji …) z visokimi standardi, ki pa tudi nima povsem enotnega po-
gleda na likovno kvaliteto. Na eni strani obstajajo »progresivci«, na drugi »konzervativci«
– in vse vmes. Sprememba je konstanta časa, s trajanjem časa se vedno spreminjajo od-
nosi, razmerja, vrednote, pogledi, okusi in mi se moramo vedno znova, ne glede na lastno
prepričanje in razumevanje, neprestano prilagajati tem spremembam, jim slediti, jih ra-
zumeti, slediti novim odkritjem, novim smerem, se neprestano izobraževati in ostati od-
prtega duha za najrazličnejše stvari. Če hočemo ostati v koraku s časom, se moramo ne-
prestano preizpraševati. Umetnost je živa snov, ves čas se spreminja, ves čas se
vzpostavlja, z novimi prihajajočimi generacijami se ruši, kar je bilo prej zakoličeno ..., zato
mora stroka ves čas spremljati to dinamiko in trende in se sočasno odzivati na spre-
membe. Ni je hujše zablode za ustvarjalce, kustose, galeriste, kritike, kot da jih povozi čas,
medtem ko sami samozadostno in trmasto vztrajajo v lastnem prepričanju, zgrajenem na
preteklih spoznanjih, miselnih vzorcih in vrednotah. To je vzrok, zakaj prihaja tudi zno-
traj umetniških struj do sporov in nesoglasij, večinoma gre za spopad pogledov. Včasih za
spopad konzervativnosti s progresivnostjo, včasih za medgeneracijski razkol. Hkrati pa
vse, kar je mlado ali novo ali progresivno, ne pomeni avtomatično bolje. Kako vrednotiti
nekaj, kar je npr. mlado, pa ni perfektno, je na trenutke celo naivno, ampak obeta in nosi
velik potencial nadaljnjega razvoja in utripa v času, in na drugi strani nekaj, kar je npr. do-
bro, kvalitetno, premišljeno, dodelano, pa ne vzdraži domišljije in vzbudi občutka zdajš-
njega časa?   

O likovni kritiki

Vloga in pozicija likovne kritike sta se v zadnjih desetletjih močno spremenili in to na več
nivojih. Najbolj očitna je gotovo njena medijska prisotnost oziroma odsotnost. Če je bila

TEMA |  Arne Brejc | Razmislek o sodobni likovni kritiki

54



d
9/2023

nekoč likovna kritika redna stalnica v medijih, predvsem močno zastopana je bila v resnih
tiskanih medijih (časopisih in revijah), je njena frekventnost objav v teh medijih danes le
še senca preteklih časov. Vzrokov za takšne spremembe je verjetno več in so verjetno več-
plastni. Nekaj sem jih omenil že na začetku. Časi so se spremenili, kar je povzročilo spre-
membe in druge interese. Danes so direktorji in uredniki zasebnih medijskih hiš zavezani
lastnikom, ki morajo ali želijo v prvi vrsti slediti tržnim zakonitostim in kapitalskim inte-
resom družbe, da zaslužijo, da preživijo; in ker je za likovno umetnost v družbi malo zani-
manja, je njihov odziv temu primeren. Upoštevaje zgolj tržno logiko, danes likovno kritiko
bere premajhen krog ljudi, da bi bila ta »ekonomsko upravičljiva«. Zanimiv bi bil odgovor
na vprašanje, ali je v preteklosti likovno kritiko bralo več ljudi, je imela večji odmev, večjo
težo v družbi ali pa so jo takrat medijske hiše samoiniciativno podpirale. Ali so bili takrat
uredniki bolj osveščeni in se zavedali pomembnosti in odgovornosti kritičnih prispevkov,
ki so jih objavljali? Profesionalno napisano kritiko oziroma oceno razstave je treba ob
vsem vloženemu delu, talentu in akumuliranem znanju tudi primerno honorirati. Zato se
moramo vprašati, kaj upad likovne kritike v medijih lahko ob tako majhnem družbenem
interesu in ekonomsko naravnani mentaliteti družbe dolgoročno pomeni za samo likovno
kritiko, za njen obstoj, za njen razvoj in za likovno umetnost na splošno? Ali bo likovna
kritika prepuščena vse večjemu životarjenju in marginalizaciji in se jo bo ohranjalo pri živ -
ljenju z minimalnimi sredstvi, po vsej verjetnosti s pomočjo države, ali pa je v nekem tre-
nutku, take, kot smo jo poznali, ne bo več? Se bo prisiljena prilagoditi in spremeniti? Je to
stvar naravnega evolucijskega cikla kritike, ki ga je treba sprejeti in se z njim sprijazniti,
ali se je treba temu čim prej upreti in se boriti za povečanje njene prisotnosti, za splošno
ozaveščanje pomena in poudarjanja vloge, ki jo ima za likovno umetnost in za celotno
družbo? V tem trenutku to ni usoda le likovne kritike, temu trendu so podvržene tudi
druge umetnostne kritike. Vprašati se je torej treba, kakšna družba bomo postali, če osta-
nemo brez kritične misli, brez refleksije, brez razmisleka o umetnosti, brez pogleda v ogle-
dalo. Kakšne odločitve bomo sprejemali in kako bomo vzpostavili vrednostni sistem brez
realne analize, kritičnosti? Kdo bo postavljal kriterije in merila? Že zdaj smo priče vedno
večjemu porastu populizma, ki ga vodijo osebna prepričanja, okus in partikularni interesi.
Analitično mišljenje, objektivno vrednotenje in strokovnost ne morejo preglasiti emocio-
nalnosti populizma, in ker mediji živijo od  razvpitosti, so populistična mnenja vse glas-
nejša in vse pogosteje se pojavljajo in ponavljajo tudi v resnih medijih. Zato bosta verjetno
v bližnji prihodnosti resničnost informacij in integriteta medija postali njegov največji
kapital. Danes je bolj pomembno, kaj verjameš, ne, kaj veš oziroma kaj je res. Tako se po-
časi spreminja javno mnenje. In edina rešitev oziroma zdravilo je kritična misel, analiza,
soočenje z dejstvi, z resnico (kot npr. v satiričnem filmu Don’t Look Up).  

Morda pa je to le prehodno obdobje in se bodo stvari v prihodnosti spet obrnile. Ko
bomo spoznali, da brez kritične misli, ob prihajajočih tehnoloških revolucijah in ekspo-
nentnem razvoju umetne inteligence, izgubljamo lastno identiteto, bo prav to morda ena
redkih stvari, ki nam bo še ostala.

A trenutno dejstvo je, da če se bo kritiko še naprej tako marginaliziralo, bo prej ali slej
postala amaterska, nedeljska, ne bo več strokovna, profesionalna in konsistentna in posle-

55



dično ne bo dosegla svojega namena. Poklic likovni kritik v klasičnem pomenu besede že
zdaj praktično ne obstaja več. A to ne pomeni, da likovne kritike ni več. Tiste klasične likov -
ne kritike (v klasičnih medijih) resda skorajda ni več, a novi mediji, družbena omrežja in
internet so prinesli tudi nove oblike in načine podajanja informacij, sicer bolj v funkciji
predstavljanja, promoviranja in kratko-odzivnega emoji komentiranja-všečkanja, pa ven-
dar. Danes se likovna kritika pojavlja v drugačnih oblikah, kot so blogi na internetu, objave
na Facebooku, podkasti, YouTube kanali, kjer ustvarjalci dostikrat tudi sami spregovorijo
o svojem delu ali pa nam jih predstavijo kuratorji razstav. Lastnost teh objav je predvsem
afirmativni pristop podajanja, služi pa predvsem predstavitvi, informiranju in promociji
projektov in razstav in ne toliko kritičnemu razmisleku o razstavi. Vse te objave so seveda
brezplačne in neplačane in iz številčnosti ogledov lahko vidimo, kakšno je realno zanima-
nje za te projekte in razstave. 

Te nove oblike informiranja, promoviranja in kritiziranja so narejene v bolj sprošče-
nem duhu, manj formalno in so strokovno neobremenjene; če že kritizirajo, kritiko poda-
jajo previdno in z mehko roko. Občutek imam, da živimo v hipersenzibilni dobi in vsaka
»neprimerno« formulirana izjava ali mnenje lahko povzroči burne odzive. Izredna osebna
občutljivost na eni strani in stopnjevanje nestrpnosti, agresije in grobosti na drugi, sta
vedno bolj prisotni v družbi. Vse to so po mojem mnenju rezultati naraščajočih frustracij,
jeze, nemoči, nezadovoljstva, ki se nabirajo na vseh koncih družbe. V takih okoliščinah je
kritika, kot je obstajala npr. v osemdesetih letih prejšnjega stoletja, postala preveč nepo-
sredna, agresivna za današnje izražanje mnenj. Za razliko od nekaterih takratnih kritik, ki
so bile tako brutalne in uničujoče, da so bile za ustvarjalce lahko pogubne, je s tedanje po-
zicije današnja kritika po drugi strani dostikrat brezkrvna; a mogoče je prav to tista evolu-
cijska sprememba kritike, ki je ta trenutek nujno potrebna, da bo kritika spet zasedla svoje
mesto in dosegla svoj namen. Tako kot se spreminja družba, tako kot se spreminja umet-
nost, tako se mora morda tudi kritika prilagoditi novim družbenim razmeram.  

Ravno v času pisanja tega teksta npr. v ŠKUC-u poteka razstava SOFT critique (Tia
Čiček, Seda Yildiz, Valentina Karga) na temo odzivanja, komunikacije oziroma načina
afirmativnega podajanja kritike in povratnih informacij ustvarjalcu. Istočasno je na inter-
netni platformi Artnet (Opinion) objavljen esej v dveh delih avtorja Bena Davisa »Is Art
Criticism Today Too Affirmative? That’s the Wrong Question to Be Asking« (28. 8. 2023).
Očitno je trenutna potreba po redefiniranju sodobne likovne kritike zelo aktualna in vse
vpletene strani si tega želimo. Če se razstava v ŠKUC-u osredotoča na potrebo in pogled
umetnika do kritike in je razprava na Artnetu napisana s pozicije kritika do sodobne likov -
ne kritike in umetnosti, je namen mojega zapisa poskus vzpostavitve pogleda na kritično
pisanje s strani zainteresirane javnosti, gledalca, bralca kritik.   

TEMA |  Arne Brejc | Razmislek o sodobni likovni kritiki

56



d
9/2023

Umetnik in kritika

Ko ustvarjalci končajo projekt, naj je to razstava, film, predstava, knjiga, hrepenijo po od-
zivu. Zanima jih mnenje obiskovalcev, gledalcev, bralcev, stroke, kritike, želijo si dobiti
čim več povratnih informacij. Ko ustvarjalec zaključi projekt in ga predstavi javnosti, ga
preveva nelagodje, kako bo njegovo delo sprejeto, kakšni bodo odzivi, ali bo ideja razum-
ljena. »Na otvoritvah razstav vsi čestitajo razstavljavcu in potem si za njegovim hrbtom s
prijatelji izmenjajo resnične misli in mnenja,« pravi ena od udeleženk seminarja o podaja-
nju kritike v filmu A Film About Feedback (2013), ki je na ogled na razstavi SOFT critique
v ŠKUC-u. Včasih ustvarjalci niso povsem prepričani v svoj »izdelek«, ali je to, kar so na-
redili, relevantno ali ne. Zato so v tistem trenutku »ranljivi« in če priletijo ostre, porazne
kritike, ki vidijo v njihovem delu samo napake in pomanjkljivosti, ne pa tudi potenciala,
jih lahko te kritike upočasnijo pri nadaljnjem delu. Morda se prav zato ponekod po svetu
toliko posveča razmisleku, kako podati kritiko. Istočasno pa sta objektiven, stvaren odziv
stroke in subjektivni odziv publike nujna, da ustvarjalci vidijo lastni izdelek z druge per-
spektive, da se jim odprejo drugačni pogledi na njihovo delo, drugačna vprašanja in pro-
blemi, ki jih morda sami niti niso opazili, in jim nudijo nadaljnji razmislek (refleksijo) in
razvoj.    

V A Film About Feedback poteka postopek kritike tako, da umetnik najprej predstavi
svoje delo, potem pa gredo ostali udeleženci (prav tako umetniki) seminarja skozi različne
procese komunikacij, najprej sami razmišljajo in si zapisujejo lastne ugotovitve, nato si iz-
menjajo mnenje še z enim udeležencem individualno, potem vsak pove svoje mnenje jav -
no v skupini in ga moderator zapiše na tablo, čemur sledi debata in na koncu končna 
mnenja povedo avtorju, ki jih po lastni presoji napiše na tablo okoli obkroženega naslova
svoje umetnine v različnih oddaljenostih od napisa, glede na to, koliko sam presodi, da so
ta opažanja in kritike dejansko del njegove umetnine oziroma miselnega procesa za njego-
vim umetniškim delom. 

Ideja je, da bi na afirmativen način prišli do čim bolj »idealne« in objektivne povratne
informacije, ocene-kritike, ki bi bila podana na za ustvarjalca sprejemljiv in koristen na-
čin. V navedenem primeru je šlo za skupinsko delo in skupinsko oceno, pri pisanju kritike
pa gre za individualni proces, kjer pisec lastnih idej, ugotovitev, spoznanj ne more prever-
jati s skupino. Včasih teh stvari ne more ali niti noče preveriti z avtorjem in se zato obje-
ktivno lahko hitro izgubi v subjektivnem. Opazoval sem likovne kritike, ki so prišli na raz-
stavo v galerijo in si delali zapiske; nekateri so želeli dobiti čim več informacij in mnenj o
razstavi, o naslovu, o umetniških delih, o tehniki, o avtorju, o kontekstu, medtem ko so
drugi želeli čim manj komunikacije in informacij.  

57



Kritik in umetnost

Pisanje kritike nikakor ni preprosto. Dober kritik mora dobro poznati področje, o katerem
piše, poznati zgodovino in sodobno teorijo, spremljati tekočo produkcijo, poznati avtorja
in njegovo preteklo delo, si ogledati produkcijo v živo, imeti mora široko znanje in zanima-
nje, poleg tega pa je najpomembnejše, da je odprtega duha, imeti mora občutek za čas in
imeti talent za analiziranje, prodiranje v umetnine, odkrivanje in dekodiranje ključnih
elementov, simbolov in nians v umetniškem delu, imeti mora izkušnje, talent in veselje za
pisanje in sposobnost ubesediti in kontekstualizirati misli, občutke, spoznanja, do katerih
se dokoplje, in na koncu mora imeti veliko mero samorefleksije, da ne zapade pretiravanju
v lastnih interpretacijah. Včasih lahko kritika zanese, ker najde ključ, pogrunta način,
kako bo razložil umetniško delo, in gre – navdušen nad konstruktom, ki si ga je zamislil pri
analizi umetnine – v kritiki predaleč. Zato je objektivnost gotovo ena od temeljnih postavk
kritike. Bolj ko kritiku uspe ohraniti opis, analizo, interpretacijo in vrednotenje objektiv -
no, bolj bo obdržal stik umetnine in bralca živ. Ljudje seveda umetnost doživljamo in do -
jemamo subjektivno in se temu primerno tudi odzivamo, a profesionalni kritik mora biti
sposoben preseči to subjektivnost in osebne preference ter pri vrednotenju del prepoznati
in upoštevati vse elemente kvalitete, tudi če ga dela ne nagovarjajo. Profesionalnost kri-
tike je prav v tem, da je sposobna brati umetniško delo onkraj osebnih preferenc in kliše-
jev. A to ne pomeni, da mora biti objektivnost dolgočasna in monotona. V končni fazi je pi-
sanje kritike individualni proces in bo vedno podvržen določeni meri subjektivnosti.
Subjektivnost je v določenem delu kritike oziroma načinu pisanja in podajanja celo nujna
in zaželena. Dober kritik si s časom zgradi tudi svoj prepoznavni stil, jezik in posledično
svojo publiko, svoje bralce.  

Seveda pisanje kritik za kritika ni vedno navdihujoče ali razodevajoče. Kritiku je go-
tovo vznemirljivo pisati o razstavah, ki ga navdušijo, presenetijo, angažirajo, ki mu dajo
misliti, celo o tistih, ki ga razjezijo, manj pa o ponavljajočih se in predvidljivih likovnih
produkcijah. Pri dobrih sodobnih razstavah pa bi se likovni kritiki in uredniki medijev
morali odzvati. A videti je, da je objava likovnih kritik v medijih precej nesistematična.
Novinarji, likovni kritiki in uredniki se odzivajo predvsem subjektivno in stihijsko. Morda
se odzovejo, če poznajo ali spremljajo avtorja že od prej, če jih pritegne naslov, če jih za-
nima tema, če gre za lokalno navezo, če imajo prazen »slot«. Razumem, da je v zadnjih 20
letih naraslo število razstavnih prostorov in umetnikov in je težko pokrivati vse, sploh ker
splošni interes za likovno umetnost pada, ampak vseeno bi morali uredniki pozornost bolj
namenjati selekciji in kvaliteti ter manj atraktivnim naslovom in zgolj družbeno-politično
angažiranim temam.

TEMA |  Arne Brejc | Razmislek o sodobni likovni kritiki

58



d
9/2023

Gledalec in likovna kritika

Kritika ni namenjena samo ustvarjalcem (umetnikom), ampak ima pomen tudi za druge
akterje v likovnem svetu. Pomembna je za galeriste, kustose, nenazadnje za zbiratelje in
kupce. V preteklosti je likovna kritika imela pomembno vlogo tudi pri trgu z umetninami,
predvsem kar se tiče vrednotenja, določanja avtentičnosti, prepoznavanja avtorstva in
ocene kvalitete dela. Za galerijo je kritika pomembna, ker pomeni določeno potrditev ozi-
roma ovrednotenje razstavne politike in promocijo, ki dviguje obisk in zanimanje. Seveda
pa je v prvi vrsti kritika namenjena gledalcem (bralcem), njihovemu informiranju in so -
očenju z lastnim razmislekom o likovnem delu oziroma razstavi.

Kritika je v preteklosti imela določen status, nosila je določeno težo, tako za umet-
nike, galerije, stroko kot za zbiratelje in zainteresirano javnost in družbo na splošno.
Imela je pomembno pozicijo v kompleksnem sistemu likovne kulturno-umetniške pro-
dukcije. Poleg izhodišča, ki ga predstavljajo ustvarjalci in njihove produkcije, je tu celotni
sistem javnih in zasebnih galerij, umetnostnozgodovinskih inštitucij, umetnostnih zgodo-
vinarjev, kustosov, kuratorjev, likovnih kritikov, profesorjev, pedagogov, zbirateljev, pu-
blike, ki vsak na svoj način tvorijo in podpirajo ta krožni proces, in če kateri od teh seg-
mentov odpove, se sistem začne opotekati.   

Pomemben del tega kroga je tudi trg z umetninami, ki je ekonomski rezultat vseh teh
udeležencev in je pomembno gibalo za celotno likovno panogo. Če bi trg normalno deloval,
bi morda tudi drugi segmenti, vključno z likovno kritiko, sledili. Trg z umetninami je že
leta zanemarjen in na stranskem tiru. Država bi lahko tukaj odigrala pomembno vlogo in z
nekaj stimulativnimi potezami sprostila krč, kar bi omogočilo pretočen in živahen trg z
umetninami in stanje bi se začelo verjetno samo popravljati in vzpostavljati. Ob takšnem
trgu bi imeli tudi večjo potrebo po odzivni likovni kritiki in ta bi se v današnjem času pri-
merni obliki hitro sama vrnila nazaj v medije.

Za konec
Vsaka generacija prihaja na sceno s svojimi značilnostmi, pogledi, vrednotami in interesi,
obremenjena ali osvobojena dosežkov in napak preteklih generacij. Menim, da danes naj-
boljše likovne kritike pišejo kustosi in kuratorji, ki tudi sami kurirajo razstave in pišejo
spremljajoče uvodne tekste. Imajo stik z umetniki, s sodobno likovno produkcijo, obisku-
jejo razstave, pletejo mednarodno mrežo kontaktov, berejo sodobno teorijo in so v stiku s
časom. To niso tisti klasični kritiki, kot smo jih poznali nekoč, specializirani samo za oce-
njevanje (analiziranje) in pisanje kritik, pa tudi zdajšnje kritike so drugačne. Nova vrsta
kritikov je v stiku s sodobno prakso in časom, ki ga živi – piše v duhu tega časa.

59



60

Kritika, drugje in
drugače

Primož Jesenko

K R I T I Č N O S T

Ukvarjanje z gledališko kritiko sredi spleta razmerij in interesov ni preprosta, za uve ljav -
lja joče ga se posameznika pa še zdaleč ne obetavna dejavnost. Pisanje kritike odseva 
družbeni kontekst, v igro pa vselej stopijo še vsi preostali konteksti. Čeprav bo to zajetje
aktualne gledališkokritiške arene osebno in pomanjkljivo, izpostavlja nekaj valilnic gleda-
liške kritike.

Če pogledamo v preteklo politiko družbenih spolov v polju slovenske gledališke kri-
tike, postane razvidno, da so piske gledališke kritike vse od Carniolie, v nemškem jeziku 
pisanega časopisa, ki je od leta 1838 spremljal slovensko gledališko uprizarjanje, pa do zelo
kratkega obdobja (1933–34), v katerem je v Ljubljanskem zvonu pisala o hiperproduktiv-
nem mariborskem gledališču Silva Trdina, odsotne. To stanje je trajalo skoraj stoletje. 
Po letu 1954 je Trdinovi sledila Rapa Šuklje, v prvi vrsti prevajalka, sicer pa tudi ena od 
začetnic filmske kritike v Sloveniji. Malo kasneje se uveljavijo ocene Majde Knap Šembera
na TV Slovenija, ki je leta 1994 lansirala prepoznavno oddajo (Ne)znani oder, a prezgodaj
odšla.



d
9/2023

Vidimo, da so bile ženske med premišljevalci gledališča vse do zadnje dekade drugega
tisočletja komaj prisotne. V ozračju Avstro-Ogrske in aksioma treh K (Kinder-Kirche-
Küche) bi bilo drugačno situacijo, do katere se je 1911 iz Zagreba negativno opredeljevala
Zofka Kveder, težko pričakovati. Tudi v sodobnem času se pojavljajo kritičarke le tu in
tam, njihova dejavnost pa je efemerna. Spomin na občasne analize na Radiu Slovenija ali v
Dnevniku ni izginil, pri marsikom pa ime Rape Šuklje, kot se rado zgodi z avtorji kritik, ne
prikliče v spomin njenih kritik. Devetdeseta leta prejšnjega stoletja kažejo drugo podobo,
ko se uveljavi več ustvarjalk, ki redno pišejo, tudi o zunajinstitucionalnih predstavah (Eda
Čufer, Bojana Kunst, Maja Breznik, Ženja Leiler, Jedrt Jež, Petra Pogorevc, Anja Golob,
Barbara Orel, Vilma Štritof, Amelia Kraigher itn.). Obetavna situacija se je potegnila v za-
četek tretjega tisočletja, ko so se v sferi kritike vzpostavili posamezni komparativisti_ke
ali dramaturgi_nje (Zala Dobovšek, Nika Arhar, Rok Vevar, Pia Brezavšček, Nika Lesko-
všek, Ana Perne itn.). Toda koliko je ozračje danes resnično drugačno od na videz preseže-
nega? O spontanem rafalu zoper feminizacijo poklica gledališkega kritika in o paternali-
stični getoizaciji »kritičark« je leta 2016 v Dnevniku pisala Pia Brezavšček.

V času svoje kritiške dejavnosti (1996–2013) sem sodeloval z urednicami in uredniki
tiskanih medijev, ki so bili mojstri svojega posla. Naveza z uredniško figuro se je sredi de-
vetdesetih, ko internet še ni bil vsakdanja dobrina, kazala v zavezništvu in podpori. Lovil
si rok za oddajo in kritiko vsako nedeljo do 14. ure na disketi dostavil na uredništvo na Ko-
pitarjevi 2 ali kako drugače na Dunajsko 5. Možnosti za objavljanje v etabliranih časopisih
ni bilo veliko, bralci pa pikolovski, zato so noči z očmi na ekranu merile sleherno besedo in
klesale razumljivost, z vzgledi Andrejem Inkretom, Venom Tauferjem, Alešem Bergerjem,
teksti so se vrstili, z razmerji moči in družbenimi enačbami se nisem ukvarjal. Dejansko je
bila sprožilna uredniška intuicija in pobuda bolj ženska domena. Kako je s tem danes, ko-
liko se z izbiro piscev in njihovimi besedili ukvarjajo uredniki, ne vem, mi pa katera od ob-
jav vzbudi skomig z rameni.

Kako je pokrivanje kulturnih vsebin prisotno v časopisju? Dnevniki Večer, Delo,
Dnevnik, še v prvem desetletju novega milenija relevantni teren (večkotnik) za gledali-
ško kritiko, danes spremljajo gledališko produkcijo s spremenljivim uspehom, o uredniški
zavzetosti nekdanje baže lahko govorimo pogojno. Izstopa mariborski Večer, urednica
kulturne rubrike je Petra Vidali, ki je hkrati veteranka odličnega kritiškega pisanja. Tudi z
opažanji o politiki vodenja gledališč zapiči kak komentatorski trn, ki ga gre pričakovati od
kritika, tematizira sfižene plati idejno-profesionalnega mehanizma, ki so v zraku ves čas,
a jih scena ne formulira. Težava je, da Večer kot mariborski časopis nima veliko naročni-
kov zunaj regije, splet pa je tudi za kulturne rubrike plačljiv, tako da je ta medij velikokrat
spregledan (z isto usodo se spopadajo Dialogi). Delo ob kritiki Benjamina Zajca in Andreje
Kopač objavlja tudi kritiko Anje Radaljac, govoriti o njenem poznavanju gledališkega 
področja ali o kriterijih, ki jim sledi, pa je že težji zalogaj. V Delovih stolpcih s kritiko naj-
demo tudi pretežno navijaške zapise, kar pa v resnici ne naredi usluge ne obravnavanim
gledališkim hišam ne udeleženim ustvarjalcem. Začuda kulturna stran Dela te kritiške
odklone objavi in objavlja. Piscev ni mogoče iznajti, lahko pa se jih odkriva, sooblikuje.
Dnevnik k temu pristopa drugače in se v novi eri kritiškemu pokrivanju gledališča pre -

61



težno odpoveduje, častna izjema ostajajo objave Gregorja Pompeta, ki kot muzikolog 
pokriva področje glasbenega gledališča oz. opere. Dnevnik nadomešča manko piscev s
poročili z novinarskih predstavitev pred premierami, sporadično, ključen se zdi splet 
okoliščin. Nekdanji urednik kulturne redakcije (in nekdanji Borštnikov selektor) Gregor
Butala se je v zadnjih letih posvetil več področjem kulture, s poudarkom na kulturni poli-
tiki. Zunanjim sodelavcem, s katerimi je Dnevnik zadnja desetletja sistematično sondiral
in ocenjeval gledališke predstave, je očitno odzvonilo. Precej klavrn iztržek za časopis,
kjer je po Vasji Predanu objavljala cela vrsta relevantnih kritikov.

Kulturne strani dnevnega časopisja kažejo, da jo je gledališka kritika v tiskanih medi-
jih v zadnjih dveh desetletjih odnesla slabo, vtis o kontinuiranem in celostnem medijskem
spremljanju je boren, seveda pa je splet odprl nove možnosti. Na krčenje medijskega pro-
stora za kritiko se je prvi odzval zavod Bunker, s kritiško platformo Kriterij, gledališko
spletno iniciativo, ki je delovala v letih 2017–2021. Alma R. Selimović je izbirala raznolike
»strokovnjake za diskurzivno obdelavo«, ne nujno gledališčnike in raje ne predstavnike
gledališke elite, ki so (nekurirano) pisali besedila o izbranih predstavah, dogodkih, simpo-
zijih, festivalskih izdajah. Namenoma nekritiški vtisi in asociativno zagnani pogledi izpod
peresa artikuliranih (ne)klasičnih gledalcev (vsi so dostopni na spletu) na neki način za-
nikajo in relativizirajo polje klasične kritike. Pretežno ne gre za dramaturško analitiko ali
teatrološke premisleke, prej za bolj ali manj informirana mnenja, ki predstavljajo odziv
avtorjem (dobrodošlo prilogo k prijavam za sofinanciranje projektov) in razširijo polje pu-
blike, zapustijo pa bolj vtis geste, ki je v funkciji nečesa drugega. Svojo intenco je ta gesta
najbrž dosegla, vlak pa pelje naprej.

Čeprav Kriterij od kvalifikatorja 'kritike' izrecno beži in ne želi biti njen generator
(Muanis Sinanović), pa ponuja vzorec, ki so ga povzele poznejše spletne platforme, le da
so te generator in katalizator kritike želele biti ali to postati. Še prej omenimo prispevek
Radia Študent, ki ponuja na spletu celoten arhiv oddaj Teater v eter, Teritorij teatra in
Oči, da ne vidijo, pomembnih gledališkokritiških in teoretskih poligonov, katerih vztrajno-
stni moment kot tudi nivo je zavidljiv. RŠ je z vlogo bazena za gledališko-sociološko pre-
verjanje podalpske družbe vedno oblikoval sveža imena (trenutno Metoda Zupana, Ano
Lorger, Jako Bombača), katerih avtorski glas je izstopajoč, v zaznavi gledaliških možnosti
nekontaminiran in stopa dlje od zapovedanih norm, tendenco ustvarjalcev locira drugam
ali jo odkriva drugje. Radio Študent kot partner prav zdaj izvaja modul Skok v ulično kri-
tiko v sodelovanju s festivalom Mladi levi in zavodom Bunker. Modul je sicer del celolet-
nega programa Ulična kritika (vodi ga Samo Oleami), ki poteka pod okriljem Gledališča
Ane Monro (sofinancira ga Mestna občina Ljubljana), kot naslednji primer, kako neinsti-
tucionalno prizorišče skrbi za oblikovanje mladih piscev. 

Že v letih 2016–2021 pa se je Zala Dobovšek lotila mentorske misije v neformalnem
seminarju Mala šola kritike pod okriljem Lutkovnega gledališča Ljubljana (in s sodelo-
vanjem DGKTS). Namen je bil tudi afirmiranje lutkovnega gledališča kot enakovrednega
ostalim gledališkim formam, toda mentorski pristop je temeljil na ogledu čim več pred-
stav različnih žanrov, skozi njihovo analizo pa na vstopanju v različne zgodovinske in teo-

TEMA |  Primož Jesenko | Kritika, drugje in drugače

62



d
9/2023

retske koncepte in kontekste – sledila je objava recenzij na blogu. Decembra 2020 je v Cri-
tical Stages, reviji Mednarodne zveze gledaliških kritikov (IATC/AICT), izšel intervju
Tjaše Bertoncelj z Zalo Dobovšek, ki izpostavi manko strokovne obravnave gledališča za
otroke in mladino (o tem je leta 2019 spregovoril kritiško-novinarski seminar na 10. bie-
nalu lutkovnih ustvarjalcev v Mariboru) in rekrutiranje mladih za kritiko.

Trije pisci Radia Študent objavljajo tudi na portalu Kritika, ki od leta 2021 deluje
pod okriljem Slovenskega gledališkega inštituta/SLOGI in je dostopen na portalu Sigle-
dal.org. Tam se je (ob dosedanjem uredniku Roku Andresu) ustvarila specifična Gaussova
krivulja prispevkov z variabilno specifično težo, tu najdemo tudi prispevke veščih kriti-
ških piscev, kot so Matej Bogataj, Rok Bozovičar, Nika Arhar ali Blaž Gselman. Na portalu
je dobila prostor tudi deficitarna kritika radijskih iger (članica uredniškega odbora je tudi
Vilma Štritof, na Radiu zaposlena dramaturginja), ki pa zaradi plašnosti neizkušenih pisk
v trasiranju kritiške pozornosti na radijski medij spominja na opisno povzemanje medij-
skih napovedi in pogreša ostrino. Podobno velja za pretežno informativne kritike gledali-
ških predstav na Radiu Slovenija. Kritika omogoča tudi komentarje pod objavljenimi za-
pisi, doba uvodnega delovanja, po kateri bi se bilo nadejati mreže odzivov in reakcij
obiskovalcev strani, je že mimo, drži pa, da se ob kateri od objavljenih kritik (ko denimo
odreagira režiser) tudi zaiskri.

Portal Neodvisni, ki sta ga vzpostavila Via negativa (Bojan Jablanovec) kot pobud-
nik in Zavod Maska (s partnerji) kot izdajatelj, se usmerja v ciljna sodelovanja z že izobli-
kovanimi in/ali obetavnimi pisci in ne caplja le za institucijami – s svojimi razmisleki ob
predstavah eskivira eksaktno zgoščeno strukturo gledališke kritike. Trenutno ga urejata
Maša Radi Buh in Jakob Ribič. Tukaj najdemo analize Zale Dobovšek (prihodnje urednice
portala Kritika), občasno tudi Blaža Lukana, kritiške avtoritete od devetdesetih let, ki za-
pise o inspirativnih avtoricah_jih sporadično objavlja tudi v Dialogih.

Z omembo ohranjenega prostora za kritiko v Dialogih se obrnimo k revijalnemu ti-
sku. Zanimiva je situacija v literarni kritiki. Spodmaknjeni status Književnih listov v
Delu in pretežno izginotje je očitno podžgal uredništvo Literature, da je k stanju pristo-
pilo z lastnimi viri in pravzaprav okrepilo prostor za literarno kritiko. Sporadično objav -
ljajo tudi dramske tekste, občasno tudi vsebine z gledališkega področja. V Sodobnosti
redno objavlja dramsko-gledališko esejistično kritiko Matej Bogataj, ki v presojah s širo-
kim pristopom nastopa neobremenjeno in iz prekaljene perspektive vidi dlje od avtorjev
inscenacij in publike (ni to nekaj, kar od kritika pričakujemo?). Infrastruktura, ki spremlja
slovensko literarno pisanje, torej skrbi tudi za obstoj in kondicijo lastne kritike, deloma
tudi gledališke žurnalistike. Čeprav je gledališki pogon odreagiral z več spletnimi iniciati-
vami, je na uprizoritvenem prizorišču tovrstne homogene volje manj. 

Kritiko so objavljali Crnkovičevi Razgledi, ki so nasledili Naše razglede, prav tako
Pogledi, danes vsi historični relikti kulturnega žurnalizma.

Kakšno je razmerje s kritiko, kot ga kaže historiat slovenskih gledaliških revij? 
Po reviji Maske, ki jo je izdajala Zveza kulturnih organizacij Slovenije (1985–1991),

treh številkah Euromask, ki so v angleškem jeziku izšle v (finančno naklonjenem) času

63



osamosvojitvene vzhičenosti ob geopolitičnih premikih v Evropi (1990–1991), se je v tej
liniji obdržala Maska, ki od začetka devetdesetih izhaja kontinuirano in nadaljuje tradi-
cijo pionirske iniciative Radeta Pregarca in somišljenikov iz leta 1920. Danes je kritika
zunaj neposrednega dometa Maske, ki je v času urednic Irene Štaudohar in Polone Mer-
telj še objavljala bolj poglobljene recenzije izbranih predstav. Iz leta 1993 je tudi članek
Alda Milohnića in Uršule Cetinski, ki je napovedal tematsko številko o sodobni slovenski
gledališki kritiki. (Obljubljen, a nato ne udejanjen tematski sklop Maske s temo kritike je
leta 2016 realizirala revija Adept, ki jo izdajajo študentje AGRFT. ) V tistih letih je ured-
ništvo motil impresionistični kritiški diskurz, zato so se po navdihu R. Barthesa borili za
»kritiko brez pridevnikov«, ki bi dvignila kakovost kritike in morda celo vplivala na upri-
zoritveno prakso. Teoretska refleksija teatra je v uredniškem času Emila Hrvatina alias
Janeza Janše (po 1998) pridobila fokus. Legitimen cilj, saj prav teorija vzpostavi termino-
logijo, podstat, na osnovi katere se piše tudi kritiko. Mednarodno propulzivna Maska je
kritiko kot posredniški medij do domače publike prerasla in opustila prostor za kritiško
urjenje »atletike očesa« (Čufer). 

Preskok na splet je prinesel tudi nekaj novih pogojev, na prvi pogled neopaznih, a pre-
cej fatalnih za žanr kritike. Zvestoba uporabnika digitalnih medijev je izmuzljiva valuta,
saj bralec v hipu odklika naprej in proč. Bogastvo možnosti je nemerljivo in vznemirljivo.
Se je zaradi tega pojavilo favoriziranje bolj poglobljenih refleksij ali celo esejističnih raz-
mislekov, ki bi utegnili pritegniti bralca, tudi tistega, ki predstave ni videl in je ne bo videl,
tudi tistega, ki ga ne zanima gledališče per se? Tako se seveda obvozi žanr kritiške ocene,
ki si je prizadevala za čim večjo strnjenost. Manko nekdanjih ostrih pogojev v tiskanih
medijih, kot sta nemudnost objave in omejen dolžinski obseg (ki je stvar veščine, dresure),
očitno kastrira žanr kritike in njeno učinkovanje na spletu. Množijo se daljši zapisi o
predstavah, ki pa seveda niso več gledališka kritika in to tudi ne poskušajo biti. Ocena iz-
vedbe predstave se tako razblini. Morda je vzrok za to dvom urednikov portalov v konstru-
ktivnost kritike, v kritiko po sebi. Ali antividmarjevski (tj. antiregulatorni) refleks, ki je
sumničav do avtoritativnih obračunavanj? Dejstvo, da gnevnega polemičnega odziva reži-
serja na kritiko ne pomnimo od disputa med Zalo Dobovšek in Sebastijanom Horvatom ob
Antikristu leta 2014, podžiga bojazen, da bi kritika zdrsnila v nepomembnost, ko bi pre-
ostale le še v formi lepo vzgojene, prizanesljive in razmeroma brezbarvne analize, ki konf-
liktnih sunkov ne izklicujejo. Tudi zato zgoščeno eksaktna forma gledališke kritike ni kri-
tiški modus brez vzroka. 

In pisci? Mlada kritiška generacija je izpostavljena vrvenju impulzov in metadiskur-
zov, kjer hibridnim tekstom zmanjka preglednosti. Manj osredotočeno zgoščenost lahko
utiri vztrajanje v kritiški kontinuiteti, prav vztrajno in vnovično pisanje iz pisave, ki išče
svojo obliko in podobo, sčasoma izžene krake nerazumljivosti. Šele ko napiše stoto kritiko,
je pisec vešč svojega metjeja, ko bo lahko vzel pisanje o sleherni (še tako »nemogoči«)
predstavi za osebni izziv (kako videno »nevzdržnost« ubesediti?). Ob tem je institut ured-
nika še pomembnejši kot je bil. Pisec začetnik, ki je v osnovi krhka entiteta, potrebuje tudi
sam oceno svojega talenta in nato vzpodbudo, da v težkih in podplačanih pogojih ne izgubi
svojega gibalnega momenta. Seveda pa utegne kritik na neki točki odstopiti in prenehati z

TEMA |  Primož Jesenko | Kritika, drugje in drugače

64



d
9/2023

objavami, ko se preobje pomanjkanja izziva ob mlačnih predstavah, ki na ravni kritiške
drže ne nudijo inspiracije.

"Zagate z dnevno kritiko so v resnici zagate z nekritičnostjo," je na posvetu o gledali-
ški kritiki leta 2016 opozoril Rok Vevar. Kritičnost kot »družbena dejavnost« je ob vdoru
neoliberalne ideologije obrobna drža, nič več zaveza skupnosti. Ob tem spomnimo na po-
ziv Anje Golob, tudi same večletne gledališke kritičarke (kritištvo je opustila zaradi odz-
vanjanja objav v prazno), ki je že leta 2013 govorila o tem, da bi morala kritika poseči širše
v družbeni prostor, saj je njen smisel mnogo širši od zgolj refleksije o nekem gledališkem
dogodku. In da objava v časopisu ne bi smela biti konec procesa, marveč bi sledila
 konstruktivna debata, po možnosti javna.

Pozicija čistega kritika izginja, ukvarjanje z gledališkimi predstavami pač ni več pri-
oritetno početje, kot sta se spremenili tudi konceptualna narava slovenske gledališke kul-
ture in njena intenca. Obstoj funkcije kritika ni ogrožen, ta bo v neki obliki vselej prisoten,
motiviran tako ali drugače, nemara bolj preračunljiv, priložnosten (in torej ne »čist«), v
službi začetnih ambicij zbiranja referenc. Vlogo kritika opravljajo na nek način selektorji
festivalov, ko v izbor uvrščajo tudi predstave, ki niso dobile kritiškega odziva. V času, ko
tudi Borštnikovo srečanje s pragmatičnim premikom v junijski termin ne odzvanja več
kot zavezujoč nacionalni praznik, nas za tradicionalno kritiko žaluje družba idealistov,
zbranih v Društvu gledaliških kritikov in teatrologov Slovenije. Saj kdo si pravzaprav želi
»Več kritike«, kot se je imenoval simpozij društva maja 2023, organiziran na Tednu slo-
venske drame v Kranju? 

Tako ali drugače, je z zavezo kritiškemu cehu vselej tako, da brbota divje, intrigira in
vztraja ali pa je ni.

65



66

Ni kritika v krizi,
ampak svet

Zala Dobovšek

K R I T I Č N O S T

Med letošnjim poletjem je bila v Galeriji Škuc razstava o »mehki kritiki« z naslovom Soft
Critique, ki je na podlagi raznolikih vizualnih elementov (video, instalacije, zapisi) kriti-
čno, a tudi samoironično razprla temo umetnostne kritike in njenih temeljnih sodobnih
zagat kakor tudi potencialov. Ena od osrednjih premis je med drugim bila v preimenova-
nju pojma kritika v pojem feedback (povratna informacija). V preoblikovanju naziva dolo-
čenega formata se »mehčanje« ni nahajalo le v sami spremembi imena, ampak seveda tudi
procesu kot takem. Feedback naj bi namreč za razliko od kritike (če kritiko pri tem razu-
memo v ozkem, populističnem smislu, kakor jo, žal, večina pač še vedno dojema) vseboval
večjo fluidnost, njegova prvenstvena funkcija pa ni toliko v »kritiziranju« kot takem, tem-
več v ustvarjanju dialoga, ki opominja na morebitne spodletele prijeme in napake, a ob
tem nudi tudi nove ideje za popravke in artikulirane nasvete za izboljšavo določenega
umetniškega dela. Soavtorica koncepta razstave umetnostna publicistka Sede Yildiz je
med bivanjem v Ljubljani opravila številne formalne in neformalne pogovore s predstav-
nicami in predstavniki lokalne umetniške sfere, pri tem pa z distanciranega položaja ugo-



d
9/2023

tovila, da se vir tegob sodobne kritike (tako rekoč na vseh umetniških področjih) nahaja v
izjemni majhnosti scene. Kot je zapisala v razstavni brošuri,  »sobivanje na tako majhni
sceni, kot je slovenska, očitno prinaša tudi "strah pred pristopanjem", še posebej ko gre za
kritiziranje dela lokalnih umetnikov ali dajanja povratnih informacij kolegom. K tej boja-
zni prispevajo različni dejavniki, med drugim pomanjkljiva orodja za konstruktivno kri-
tiko, omejeni viri in pozicije, usihajoče medijsko zanimanje za sodobno umetnostno kri-
tiko ter nelagodje ob zavzemanju kritične drže znotraj tesno prepletene skupnosti«.
Težava s sodobno kritiko je brez dvoma ena bolj kompleksnih, saj vključuje številne para-
metre, ki (ne)posredno vplivajo na njen vidno spremenjen status – tako s strani umetni-
ške scene kot tudi medijev in občinstva. 

Kritika že v samem izhodišču predstavlja središče paradoksov in je nenehno vpeta v
kompleksna razmerja »z drugimi«. Je izmuzljiva forma, ki pravzaprav nima (in verjetno
tudi ne bi smela imeti) zasidranih pravil. Predvsem pa je kritiko nespametno ukoreniniti v
kakršen koli smisel. Kontekst kritike je ena najbolj živih, nenehno spreminjajočih se
tvorb, in njeno spreminjanje bi morali razumeti kot njeno odliko in specifiko, ne pa po-
manjkljivost. Faktorji za nenehno modifikacijo kritike so vsaj štirje: spreminjanje medi-
jev, spreminjanje umetniških principov, spreminjanje časa/družbe in navsezadnje nepre-
stano (osebnostno) spreminjanje avtoric in avtorjev kritik. Ko skupaj seštejemo vse te
člene, je absurdno pričakovati, da bo kritika za vedno ohranila obliko, pomen in vsebine, ki
jih je nekoč. In zakaj bi sploh jih? Ena najbolj opaznih sprememb, ki se je zgodila na po-
dročju kritike v zadnjih desetletjih, je razkroj »kritiških avtoritet«, ki so nekoč (bile so ve-
činoma moškega spola, razlogi za to so, upam, jasni, in mi jih v tem članku ni treba našte-
vati) veljali za ključne stebre gledališkega mehanizma. Vsakršna avtoriteta je
problematična že v samem izhodišču, saj implicitno onemogoča pluralnost mnenj in hote
ali ne v javnem diskurzu sproža razdvajanje med več- in manjvrednimi kritiškimi pisa-
vami. 

Ukvarjanje s kritiko je v zadnjih dvajsetih letih naletelo na serijo medijskih in kultur-
nih rošad, ki sem jih med drugim izkusila tudi sama. Zgodila se je visoka privatizacija me-
dijskih hiš, visoka inflacija prekarnega dela in še večji porast feminizacije tega poklica.
Zaradi omenjenih spreobrnjenih dinamik je postalo ukvarjanje s kritiko svojevrsten boj –
ne le z lastnimi eksistenčno-poklicnimi vprašanji, pač pa tudi z javnostjo oziroma ume-
tniško/uprizoritveno sceno. V takih okoliščinah se absolutno kot največji izziv kaže načel-
nost v ohranjanju kritiške avtonomije. Razlog za to ni le v že omenjeni majhnosti lokalne
scene, pač pa v aktualnem dominantnem socialnem položaju tako rekoč skoraj vseh kriti-
čark in kritikov, ki se nahajajo v prekarnih delovnih razmerjih in s tem izjemno ranljivih
in permanetno stresnih položajih. Ohranjanje kritiške načelnosti je brez dvoma politična
gesta, ki ima skoraj praviloma dva učinka: prvi je odpor javnosti, drugi je njeno spoštova-
nje. Prvi se načeloma zgodi zelo hitro, drugi zraste šele sčasoma. Vmes pa se nahaja ne-
vid(e)no polje specifičnih intimnih/individualnih politik, ki nenehno preizprašujejo tisto
temeljno dualistično vprašanje: ali ima ukvarjanje s kritiko sploh smisel? Smisel seveda
ima, še kako, a v takih okoliščinah, dvom redno preseka to mišljenje. Ko se združi ten-
denca podplačanosti, obenem pa naraščajočega prezira do vsakršnega intelektualnega

67



dela oziroma besedila, ki zahteva malce napora za njegovo razumevanje, je ohranjanje
smisla brez dvoma (osebna) politična gesta. Kot posledica vse manjše eksistenčne avtono-
mije kritičark in kritikov je že pred leti prišlo do povsem logične posledice – vznika t. i. in-
terkritike, saj je v domačem uprizoritvenem polju nemogoče vzdrževati bivanjske pogoje
le s pisanjem kritike. V primeru, da gre za zajetno številko tekstov, pa navsezadnje tudi
kontraproduktivno. Vsled tega se je v javni kritiški diskurz postopoma vse bolj pojavljal
(pod)format interkritike, ki zaobjema idejo, da je kritiško pisanje le ena od poklicnih pa-
nog kritičarke in kritika, ob tem pa deluje tudi v sferi produkcije, študijskih procesov, ku-
ratorstva, moderiranja, pedagogike … Pa vendar tega ne bi smeli brati v luči konflikta inte-
resov (pri čemer sledimo etični ideji, da vsak regulira svojo »poklicno higieno«), saj sama
menim, da je lahko »izolirano« pisanje kritik mestoma vprašljivo. Umetniški, konkretneje
uprizoritveni prostor je izrazito kompleksen, že gledališki medij kot tak, če pa ga locirano
med koordinate produkcije, ustvarjalnosti, javnega prostora in občinstva, pa postane že
skoraj neznosno zapleten. Izkustvena širina kritičarke ali kritika se ne nahaja le v um-
skem/racionalnem zaledju oziroma teoretskem zaledju, temveč tudi v vnosu lastnega te-
lesa v sama osišča prakse, torej praktičnega dela. Pri tem se vselej pojavi nehvaležna past,
saj vpogled v mehanizme gledališkega delovanja, lahko vzbudi večjo senzibiliteto opazo-
vanja (končnega produkta – predstave), ta pa mora znova biti nadzorovana, da ne zdrsne v
pristranskost pri obravnavi. 

Nujnost obstoja kritike je seveda tudi v smiselni predispoziciji, da umetnost potre-
buje (miselni) odziv. Umetnost brez refleksivne spremljave je umetnost brez odmeva in
zaradi tega tik pred uničujočo samozadostnostjo. A poklicni razvoj kritičarke in kritika je
dolgotrajni proces, vijugava trasa, ki se – če je na delu nenehno (samo)izobraževanje – ni-
koli ne konča, saj se tokovi nenehno cepijo, prečijo in dopolnjujejo. Velikokrat opažam
sporna visoka pričakovanja znotraj uprizoritvene scene (pa tudi javnosti nasploh), ki se
gojijo predvsem do kritičark in kritikov mlajše generacije že na začetku njihove kritiške
poti, češ da bi morali biti boljši, bolj vrhunski, bolj genialni. Ta imperativ je nedopusten,
saj nihče (razen res genialnih umov) ne more na do nedavnega neznan teren stopiti z ek-
stremnimi veščinami. Tako kot dela začetniške napake gledališka produkcija, tako jih dela
tudi kritika. S tem, ko kritiko umetno in pretirano povzdigujemo, ji naredimo več škode
kot koristi. Kritika potrebuje temeljito pozornost in upoštevanje, ne pa čaščenje ali celo
bojazen pred njo. Vsekakor pa v današnjem času primanjkuje generacijska pluralnost kri-
tiških pisav – šele ta bi namreč zares pokazala, kako in s kakšnim učinkom določena pred-
stava nagovarja raznolike generacije občinstva.

Seveda je velika škoda za enormen upad kritik v osrednjih medijih, ki so imele poleg
strokovnega učinka, tudi populističnega (v najboljšem pomenu te besede), a vendar so se
sčasoma pokazale alternative v obliki novonastalih spletnih portalov. Ti imajo v primer-
javi z osrednjimi (časopisnimi) medij manjši domet bralnega občinstva, a obenem tudi več
neke kreativne svobode – večja fleksibilnost v dolžini tekstov je zagotovo ena teh. In na-
vsezadnje tudi misel, da bo kritika od zdaj naprej bolj ali manj ostajala zgolj znotraj stro-
kovnih kontekstov, ni nujno tako slaba, saj imajo mehanizmi uprizoritvene scene še obilo
svojih nerazrešenih intra-problemov, ki jih je potrebno obravnavati. Problematičnosti se

TEMA |  Zala Dobovšek |  Ni kritika v krizi, ampak svet

68



d
9/2023

ne kažejo le v internih dinamikah gledališč, hierarhičnih medosebnih odnosih in zlorabah
položajev moči, ampak tudi v številnih škodljivih odrskih reprezentacijah.  

A če se v tem trenutku vrnemo na uvodno iztočnico ideje »mehke kritike«, se odpre
pomembno vprašanje oziroma pomislek, in sicer ali je format »mehke kritike«, ki je sicer
dovzetna za dialog in je njen namen ciklična komunikacija med umetniškim delom in ref-
leksijo, res lahko nadomestek za »trdo kritiko«? Morda je bolje, če »mehko kritiko« imple-
mentiramo kot vzporedno estetiko kritiške forme, ne pa kot substitut predhodnim. Kajti
ko govorimo o sodobni ali kar aktualni kritiki, ne moremo mimo opažanja, da se ta – tudi
zaradi vznika pisanja mlajše generacije – nemalokrat bolj kot na samo vsebino fokusira na
njeno reprezentacijo. Tudi sama se spomnim, da sem že pred leti v svojih kritikah in stro-
kovnih zapisih opozarjala na številne neprimerne odrske reprezentacije žensk, LGBTQI+
populacije, razrednih razmerij in drugih ranljivih skupin. Takrat sem pogosto dobivala ko-
mentarje, da tovrstne pripombe ne spadajo v kritiški zapis, ne glede na to, kako po-
membne in nujne v resnici so. Pogosto je v predstavah šlo za prikaz škodljivih stereotipov
in skrajno seksistične poglede na ženske. Eden od večjih in dolgo časa spregledanih feno-
menov je bil tudi ta, da ne glede na to, koliko »ustvarjalne svobode« je določen režiser
imel, denimo na ravni spreminjanja (ali celo izničenja) izvirnega dramskega besedila,
skratka celotnega koncepta, je končni izdelek (največkrat narejen po principu snovalnega
gledališča in kolektivnega ustvarjanja) še vedno vseboval osupljivo količino patriarhalnih
elementov in mačističnih pogledov, ki potiskajo ženske vloge oziroma igralke v podrejene
položaje, pri tem pa se osredotočajo na poudarjanje njihovega vizualnega ugajanja.

Kot kritičarka sem se v teh trenutkih spraševala, kaj je tu bolj pomembno, da se ume-
sti v kritiški zapis? Pri čemer ne pozabimo, da je bil za časopisne kritike tako ali tako pre-
poznaven kratek format in je selekcija v refleksiji v vsakem primeru bila prisotna, a v ta-
kih primerih je postala dobesedno politična poteza. A vendar ni dovolj samo enkrat
opozoriti na škodljive in nereflektirane reprezentacije, nanje je treba opominjati ne-
nehno, čim manj dvoumno in čim bolj artikulirano. Šele tovrstno »načelo vztrajnosti« ne-
koč, morda, pokaže kakšne rezultate. Ob tem so nove kritiške pisave pogosto bile deležne
tudi opazk, da vzpostavljajo diktaturo »politične korektnosti«, češ da se v gledališču sploh
ne sme več nič početi, niti šaliti se ali obravnavati tematik skozi satiro. Prav tudi vidim te-
meljni (največkrat medgeneracijski) nesporazum: politična korektnost ne pomeni, da na
odru ne sme biti več »zajebancije«, eksperimentiranja in cinizma. Vse to je lahko, v izdatni
meri, če je potrebno – a s to razliko, da je vsako dejanje, prizor, gesta in poteza znotraj tega
reflektirana. Odsotnost (samo)reflektiranja in umeščanje posamičnih tematik zgolj v
okvire lastnih interesov in »umetniških »užitkov je prvi dokaz neodgovornosti delovanja v
javnem prostoru, kakršno je gledališče. Gledališče mora biti filozofsko/etično/ kulturno
odgovorno tako kot vsak individuum zase, a ker je njegova narava kolektivno ustvarjanje,
se odgovornost velikokrat razporedi med množico ljudi in na koncu postane nikogaršnja.

Sama fiksiranih in vnaprejšnjih kriterijev zagotovo nimam. Smernice moje zaznave
in zatem pisave se oblikujejo vsakič znova glede na kontekst časa, družbe, lokacije in »sta-
tusa« določenega gledališča. Verjetno se vsakomur, ki piše kritike, na neki točki zgodi, da
začne dogodke opazovati in reflektirati onstran kategorije všečnosti. Bolj konkretno: če se

69



predstava vleče, je zame to veliko manj problematično, kot če vsebuje škodljive reprezen-
tacije. Dobra kritika ne zahteva le akademske načitanosti in izkušenosti, ampak in pred-
vsem tudi senzibilnost odnosa do različnih odrskih reprezentacij in vpliva dominantnih
struktur na umetniške izraze. Nekdo bi se morda zelo zapičil v slabo dramaturgijo, mene
pa bolj zanimajo druge plasti v predstavi: kakšen diskurz vzpostavlja do občinstva in ali
pri tem uporablja iste mehanizme reprezentacije kot drugi mediji oziroma družbena ve-
čina. Ali ima določena predstava poglobljen in reflektiran odnos do prikazovanja deprivi-
legiranih populacij in sodobno stališče do odrske reprezentacije spola, spolnih identitet,
rase, staranja, razredne diskriminacije ... Če uprizarjaš Ionescovo Učno uro, v kateri se
zgodi femicid, in predstavo odigraš tukaj in zdaj, ko angažirana javnost kritično problema-
tizira (partnerske) uboje žensk, moraš dobro razmisliti, kako boš to posredoval občinstvu
oziroma javnosti. Sklicevati se le na kontekst izvirnika in ga braniti na račun časa njego-
vega nastanka, je nekaj najslabšega in strahopetnega.

Prepričana sem, da je kritika kot forma in ideja zelo širok pojem, njena temeljna last-
nost pa vselej kritična analiza, ki včasih nima nujno zveze le z vrednotenjem estetskih do-
metov, ampak mora kot misel seči dlje in prepoznati vse tisto, kar je pri večini že globoko
ponotranjeno ali samoumevno prevzeto. Z vsemi temi dimenzijami se kritiki predhodnih
generacij niso ukvarjali, niti jih verjetno niso opazili, ker jim ni bilo potrebno tega opaziti
in na to opozarjati. Gledališka umetnost je tako kot vsaka druga zgodovinska niša umet-
nost z močno patriarhalno zgodovino in neštetimi odrinjenimi, spregledanimi in zatira-
nimi vsebinami oziroma historičnimi perspektivami. Šele prihod kritičark je pravzaprav
pomenil, da se je v javnem kritiškem diskurzu začelo konsistentno pisati in govoriti o pro-
blematičnih reprezentacijah in zakoreninjenih patriarhalnih vzorcih. In priznam: tudi
sama bi si želela znova te »svobode«, da bi kot kritičarka na določen dogodek spet gledala
izolirano in brez socioloških aplikacij, da bi pisala nekakšne »slepe« kritike oziroma kri-
tike »s slepo pego«. A to je nemogoče in tega časa nikoli več ne bo. A tudi nočem se vračati
vanj, ker si želim, da bi bila prihodnost (uprizoritvene) umetnosti liberalna, odprta in pro-
gresivna tudi takrat, ko se mora odreči lastnim navadam, privilegijem in udobju. Ker se je
temu morala do neke mere odreči tako rekoč tudi vsaka kritičarka, ki je bila na račun la-
stne načelnosti kaznovana z včasih bolj, drugič manj prefinjeno obliko izločitve. 

Kaj vse je kritika, kam vse seže in kje vse jo lahko uzremo, so tudi moja temeljna vpra-
šanja, ki jih poskušam umestiti v svoje pedagoške procese na AGRFT, kjer je predmet Kri-
tika scenskih umetnosti na smeri dramaturgije obvezen na drugi stopnji študija. Sproti se
razkrije, kdo ima afinitete do pisanja: ostrenje kritike je pri tistih, ki jo imajo, enostavno.
Pri drugih pa se trudim, da besedo »kritika« nekako prestrukturiram: v refleksijo, analizo,
včasih le pogovor. Najpomembnejše je, da se študenti in študentke navadijo razbirati po-
mene in podpomene v predstavi, da so zmožni kritične analize videnega, ta pa lahko ob-
staja v različnih oblikah, ne nujno le kot klasičen kritiški zapis. Zdi se mi nujno, da se na
študiju odpirajo različna gledišča in pristopi, da študente in študentke seznanimo s širino
možnosti gledališča kot tudi njihovih lastnih izraznih potencialov.

A zdi se mi, da nas mora, če se z gledališčem ukvarjamo profesionalno, zanimati vse.
Vsaka predstava je sociološki fenomen, odtis aktualnega časa; tudi slabe stvari je treba po-

TEMA |  Zala Dobovšek |  Ni kritika v krizi, ampak svet

70



d
9/2023

skušati razumeti, ker so prav tako del naše realnosti, v določenih strukturah jo morda od-
slikujejo še močneje.

Nespametno je pričakovati od vsakega študenta ali študentke, da se bo ukvarjal s kri-
tiko in jo pisal do nadaljnjega, a povsem na mestu si je zastaviti idejo, da lahko oziroma
mora vsak izostriti svoje »kritično/kritiško« oko, ki mu bo pomagalo k večji demistifika-
ciji delovnega okolja, s tem pa tudi vzpona lastne avtonomije. Pomembno je prepoznati
problematično uprizarjanje, ki nastaja na podlagi spolne, razredne in generacijske neena-
kosti, ki se napaja na spornih matricah patriarhalnih pričakovanj in se izliva v nenehno
recikliranje seksističnih predpostavk. Kritika je ozaveščanje in kritično umeščanje reper-
toarnih politik v širšo kulturno-ekonomsko sliko, kritika je opažanje, ko nekdo z umetni-
ško močjo strahopetno pristane na preverjenih vzorcih uprizarjanja. Predvsem pa je za
dobro kritiško dioptrijo potrebno spremljati čim več produkcije, spremljati predstave, jih
povezovati, ne le posamično analizirati, pač pa med njimi vzpostaviti kredibilne sinteze.
Imeti afiniteto do raznolikih oblik scenskega uprizarjanja, saj je to edina pot do širšega in
interdisciplinarnega analiziranja umetnosti. Prav tu se pogosto nahaja še dodatna zanka,
namreč pomanjkanje interesa za bolj odprte, intermedijske, performativne oblike dogod-
kov, saj šele določena kvantiteta ogledov bo nekoč omogočila suvereno kritiško refleksijo.
Kritika še zdaleč ni samo teorija, ampak v resnici trda praksa. Odpraviti se tri- do štirikrat
na teden zvečer v gledališče je zelo praktično opravilo. 

Poleg tega je pisanje kritike tako kakor pisanje dramatike (in še česa) skrajno specifi-
čno. Poskusi lahko vsak, vztrajajo pa tisti, ki do kritiškega pisanja razvijejo globoko zani-
manje in lahko rečemo tudi strast do tega. Sama spadam v tisti redek krog ljudi, ki navdu-
šeno prebira vsako novo objavljeno kritiko. Vsaka kritika ni le strokovno mnenje
predstave, ampak tudi dragocen osebni odtis. Vsaka kritika govori toliko o predstavi kot o
tistem, ki jo piše. In to razmerje je zame zelo vznemirljivo in navsezadnje tudi izjemno po-
litično. Vsakič, ko slišim nekoga reči, da se je gledališče iztrošilo, da nima več ničesar po-
vedati in dati, mi je jasno, da to govori človek na privilegiranem položaju in brez večjih ek-
sistenčnih ali eksistencialnih stisk. Ali pa preprosto neobčutljiv človek. Gledališče ima še
vedno ogromen potencial in na stotine tematik še obstaja, ki so jim do danes preprečili pot
na oder. 

Morda se res zazdi, da je kritika v krizi, a v krizi je predvsem svet. Družba, prepojena s
kapitalistično mentaliteto odriva vse, kar je analitično, trajajoče, poglobljeno in ne kaže
takojšnih učinkov truda. Krivdo v prepoznavni ponotranjeni maniri pogosto prelagamo
nase, čeprav se zaviranje dogaja drugje, onstran našega vpliva. A odgovornost do umetno-
stne kritike imamo vsi, ne glede na to, na katerem njenem bregu se nahajamo. Očitno se
moramo vsakič znova spomniti na to, da kritika mora obstati navkljub tehnološkim pripo-
močkom, kot sta video in fotografija, ki zgodovino beležita skozi objektiv, ne da bi poka-
zala, kaj se nahaja onstran njunih okvirjev. Kritika pa je vselej dragocen in nenadomestljiv
dialog med umetnostjo in časom. Kritika je vedno odnos človeka do sveta.   

71



72

Kritika v tranziciji
Blaž Lukan

K R I T I Č N O S T

Navsezadnje kritika obstaja zgolj v odnosu do nečesa, kar ni ona sama: je instrument, sredstvo za
prihodnost ali resnico, ki ju ne bo poznala niti to ne bo, je pogled na področje, kjer želi igrati polici-
sta in kjer ne more narekovati zakonov. (Foucault, »Kaj je kritika« 645)

***
Popolnoma zgrešeno je, če štejemo kritiko za nekaj mrtvega, neproizvodnega, tako rekoč zapraše-
nega. To pojmovanje kritike bi rad razširil gospod Hitler. Dejansko je kritično ravnanje edino pro-
duktivno, človeka vredno ravnanje. Pomeni sodelovanje, napredovanje, življenje. Pravo uživanje
umetnosti ni mogoče brez kritičnega ravnanja. (Brecht, »Kritično ravnanje« 198)



d
9/2023

***

Kar bo sledilo, je zbirka nepovezanih fragmentov o kritiki, s poudarkom na gledališki kri-
tiki (tudi kadar to ne bo neposredno navedeno). Nepovezanih? Najbrž jih kljub vsemu po-
vezuje neki skupni imenovalec, ki je hkrati več in manj kot kritika, saj se dotika tako njene
odsotnosti ali minimuma kot njene prisotnosti ali maksimuma. Brez (umetnostne) kri-
tike, če smo do kraja radikalni, ni tudi umetnosti, čeprav, bi lahko kdo ugovarjal, se ta rea-
lizira tudi v drugih kontekstih: pred publiko, na trgu, v (umetnostno)zgodovinskem kon-
tekstu, navsezadnje s piarovsko (samo)promocijo. Res, vendar ima vsaka od omenjenih
kategorij svoj jezik, svoje metode, svoj cilj, (umetnostna) kritika seveda prav tako svojega,
specifičnega, vendar: kritika, o kateri je tukaj govor, prvič, (praviloma) govori iz časa na-
stanka umetniških del in jih oskrbuje s potrebno hkratno distanco, drugič, umetnostni
(estetski) jezik prevaja v kritiške kategorije, tekstu dodaja kontekst in šele v njem, torej v
kontekstu, v resnici prepoznava njegovo »tekstualnost«, in tretjič, medtem ko razločuje,
tudi presoja, in obratno, s tem, ko analizira, postavlja stvari na svoje pravo – vrednostno –
mesto. In vse to počne z jasnim namenom: ustvariti v umetnosti – in tudi širše – red, ki ni
samo nekakšna estetska inercija, samodejna vzpostavitev parcialne logike, temveč celo-
stna obveza, še več, zakon, celo zapoved: kritik je policist, pravi Foucault v uvodnem citatu
– a policist, ki brani zakone, ki jih ne postavlja sam, temveč notranja logika verige umet-
nost-kritika-svet ... 

***

To, denimo, umetnostna zgodovina počne z drugimi sredstvi, za nazaj in z drugačnimi
nameni: prav tako vzpostaviti določen red, vendar s(kozi) časovno distanco, ki terja od
umetnostnega zgodovinarja rabo povsem drugih kriterijev kakor od kritika; in tudi zakone
pogosto postavlja sam. Kritika jih mora pridelati sproti, iz objekta obravnave samega, niti
vnaprej niti vnazaj, temveč v istem hipu; je kot svojevrstna dvojna ekspozicija, podvojitev,
ki je nenehno pod pritiskom ključne zmote in pa javne izpostave kritikove lastne osebno-
sti, dobesedno njegovega – kritiškega – telesa. V kritiki je le malo prostora za akademizme
raznih vrst, za varno modrovanje v naročju zgodovinske distance, za pametovanje »po
bitki«: kritika je – najbrž ne samo gledališka – permanentni boj zdaj in tukaj; tudi perma-
nentna revolucija? Ne nujno, vsekakor pa postavlja pod vprašaj same temelje umetnosti –
gledališča, skozenj pa tudi družbe. 

***

Kritiški maksimum? Pravzaprav utopija, nemogoča, saj predpostavlja prevlado kri-
tike nad umetnostjo; a v resnici niti ne tako nemogoča, saj zgodovina ponuja nemalo zgle-
dov zanjo, vendar povejmo v njen zagovor vsaj tole: umetnost ima vselej možnost, da se od
kritike distancira (o tem bo še govor), izjema je nemara samo skrajna (totalitarna) ideolo-
ška kritika, ki pa v resnici pomeni njeno instrumentalizacijo v politične namene, to je kri-

73



tika z izvršno, dobesedno eksekutivno močjo, čeprav zavita v ovoj »estetskih« kriterijev.
Če si v spomin prikličemo historični fenomen »izrojene umetnosti«, je takrat v resnici šlo
za »izrojeno kritiko« kot ekstremno, izključevalno politično prakso s konkretnimi posle-
dicami, ki zapuščajo domeno »benigne« estetske policije. Zato nam kritiški »maksimum«
pomeni predvsem polje enakovrednega dialoga med umetnostjo in kritiko, ki prerašča
parcialne spore in boje za prevlado ter vodi v vzpostavitev nove, »presežne« kvalitete, ki jo
lahko inicira samo sinteza – izvedena pred očmi in ušesi njenega recipienta, v našem pri-
meru gledališkega gledalca.

***

Med minimumom in maksimumom se odvija nenehna igra moči, intenzivna dina-
mika izginjanja in ponovnega pojavljanja, ignorance in vsakovrstnih apologij ter epifanij,
pa tudi povsem vsakdanjih, banalnih sporov in prizadevanj za preživetje obeh, tako umet-
nosti kot kritike. Če se nam zdi, da izginja kritika – kaj pa umetnost? Ali ta res ostaja »ve-
čna«, neuničljiva in neumrljiva? Kaj pa, če hkrati s kritiko (ne) umira tudi umetnost
sama?

***

V nasprotju z izhodiščem te debate menim, da kritika tako ni nujno refleksija umetnosti v družbi,
ampak je danes, če gre vse prav, prej amplifikacija skupnih zadev, ki so umetnost ali se pojavljajo
v umetnosti, v (zainteresirani) družbi. Kritika naj, bolj kot da zadovoljuje interes (všečki), zbuja
interes (navduševanje, odpiranje vprašanj). Seveda je osnovni pogoj, da ima sama ta interes. (Bre-
zavšček, »Eksistencialno«)

***

Predmeti kritike so vsaj trije: objekt presoje, kontekst in ona sama. Prvi dve kategoriji
pustimo za zdaj ob strani, zanima nas tretja. Koliko samopremisleka ob premisleku sveta
zunaj sebe kritiko še ohranja na ravni relevantne kulturne prakse? Po eni strani lahko
nujni in možni objekti kritiške obravnave ob pretiranem ukvarjanju kritike same s sabo
nepovrnljivo zdrknejo mimo, ali v pozabo ali v družbeno prevlado, ne da bi jih kritika
sploh zaznala, kaj šele ovrednotila – tu je kritika blizu levičarski obsesiji s samoanalizo
(samokritiko?), v kateri se izkaže, da ni nikdar dovolj dobra za prevzetje družbene akcije,
vedno v njej ostaja neki manko, ki ga ni sposobna-ga ne more-noče preseči. Po drugi strani
samozadostnost kritike, ki ne da ni sposobna, ampak se ji tudi ne zdi vredno ukvarjati se
sama s sabo, saj jo njeno stališče tistega, ki ve – in ve vse – lahko pripelje do občutka kroni-
čne samozadostnosti, s tem pa nezadostnosti umetnosti, pri čemer – le da na diametralno
nasproten način kot prva situacija – preusmerja pozornost nazaj na kritiko, še bolje, na
kritika kot osebo. Obakrat gre za inverzijo, ki povzroča epistemološko zmedo. Če je v
prvem primeru objektivnosti v vzpostavljeni relaciji preveč, je je v drugem premalo ali
(skoraj) nič. Drugi primer slejkoprej izhaja iz (konservativnega, pogosto tudi desničar-

TEMA | Blaž Lukan  |  Kritika v tranziciji

74



d
9/2023

skega) prepričanja, da je svet stalen, da so vrednote v njem vzpostavljene enkrat za vselej
ter da jih je mogoče prepoznati z »zdravim razumom«, če pa je v njem kar koli, kar se spre-
minja, je to zgolj forma – pa še ta sledi večnim »pravilom« in normam, kot so zlati rez,
prava mera ipd ...

***

Morda bi lahko uvedli še četrto, paradoksno situacijo, v kateri se kritika po eni strani
sicer svoji funkciji odreka, po drugi strani pa jo etablira kot edino veljavno: izhaja namreč
iz prepričanja, da v komunikaciji umetnost-kritika ni nič objektivnega, niti objekt kriti-
škega pogleda niti pogled kot tak, morda zgolj kontekst, v katerem pa tako umetnost kot
kritika igrata neko povsem drugo vlogo, vlogo fantazme. Ob tem je tisto, kar zapolnjuje
sliko sveta, lahko samo individualni, morda niti ne več osebni, temveč zasebni pogled, ki
ni podvržen nobeni objektivni presoji, nobeni »kritiki«, saj je tako singularen, da ga ni mo-
goče premisliti niti od zunaj, niti od znotraj. Pri tem je skrajno samozadosten, saj ne pri-
znava ničesar zunaj sebe samega, razen, in to je paradoksna izjema, samega sebe, gleda-
nega od zunaj ... Jaz zunaj in jaz znotraj pogleda, čeprav nemara celo prepustni jaz, zanj pa
je relevantna predvsem tista umetniška provokacija, ki lahko (v) jazu iniciira (nov) jezik,
ali, še bolje, emocijo. 

***

Ta samozadostni, avtosuficiantni jaz se naseli v svetu (kar je samo drugo ime za
družbo) po principu analogij, osebnih izpolnjenosti, možnosti osebnostne rasti, verjame v
pretok energij,  umetnosti, ki jo gleda (s priprtimi očmi), dodaja tisto, kar ji manjka, in to
jemlje iz sebe, ter odvzema tisto, kar je v njej odvečnega in za kar razlog nemara najde v
svoji lastni neizpolnjenosti, insuficientnosti, nikdar v umetnosti ali družbi. To je kritika,
ki ne pozna »kriterijev«, ki ignorira teorijo, ki zanemarja družbeni učinek umetnosti.
Proizvede pa serijo izvirnih formulacij in (p)osebnih emotivnih stanj, bolje rečeno: komaj
zaznavnih tenčin, o katerih potem lahko razpravlja v nedogled – in pri tem neskončno
uživa (ali se morda samopouživa ...). Ni problem, da tak pristop ne bi bil legitimen, pogosto
gre za tipični fenomen kritiškega »odraščanja«, problem postane, kadar novi jezik, ki ga
proizvede kritiško zrenje, ni tudi (novi) jezik kritike, temveč samó kritika kot osebe, kriti-
kove zasebnosti, tako občutljivega notranjega jaza – in ponovno se znajdemo v zgoraj opi-
sani drugi situaciji. – Zglede take gledališke kritike lahko občasno spremljamo na Radiu
Študent, pogosta pa je tudi v primerih (denimo v dnevniku Delo), ko kritik ne spremlja gle-
dališke produkcije kontinuirano in vzame pod kritiški drobnogled samo predstave, do ka-
terih ima tak ali drugačen »osebni odnos« ... (Mimogrede: tudi podpisani včasih zapade v
podobno maniro, ki pa jo, vsaj tako se mu dozdeva, za razliko od omenjenega nima za kri-
tiko in jo poskuša tudi premisliti – glej posamezne zapise v nekdanji rubriki »Predzadnja
replika« v tej reviji.) Frank O'Hara tak princip v kritiki (poezije) imenuje personizem;
lahko bi mu rekli tudi kritiški solipsizem. (Derksen, »Times and Places« 107)

75



***
Misel, da šele kritika proizvede umetniški čas (Derksen, »Times and Places« 107), se

ujema z našo zgoraj zapisano mislijo o neločljivi povezanosti kritike in umetnosti – pa
vendar, ali je to res? Če se iz teoretskih predpostavk preselimo v današnjo domačo gledali-
ško realnost, v kateri zaznavamo manko ali celo odsotnost (relevantne) gledališke kritike,
ki bi se kontinuirano pojavljala v medijih (izjema je spletni portal Kritika na strani Sigle-
dal), in pomislimo, kakšne posledice ima to za (gledališko) umetnost, ki pa vendarle še ob-
staja in se proizvaja praktično vsakodnevno, ugotovimo, da opažanja za kritiko nikakor
niso spodbudna – vendar pa se ta nespodbudnost nujno prezrcali tudi na samo produkcijo.
Odsotnost kritike pomeni prevlado piarja – to je stara maksima, ki so jo gledališke institu-
cije (in tudi nekaj neinstitucij) samo še razvile. Če je nekoč, v času pred pojavitvijo drugih
komunikacijskih orodij in omrežij, torej v času tiskanih medijev (delno tudi radia in tele-
vizije), gledališka kritika ne samo s pozitivnimi, temveč tudi z negativnimi kritikami po-
menila specifično promocijo gledališke predstave, se je zdaj promocija preselila v nove
medije. S to razliko, da je nekoč kritika vendarle izhajala iz relativno objektivistične pozi-
cije, ki jo predpostavlja njen metodološki aparat, torej iz refleksije, presoje in izrekanja
vrednostnih sodb, in je pozornost le redko usmerjala nase, je zdaj situacija ravno na-
sprotna: objektivnosti dokazano ni več, živimo v svetu aletrnativnih realnosti, promocija
pa je postala samopromocija, saj se mesto umetniške produkcije domala popolnoma pre-
kriva z mestom navidezne »refleksije« ali izrekanja arbitrarnih vrednostnih »sodb«.
Morda pa bi lahko rekli, da se je sodobna (gledališka) kritika – kot »kritika v tranziciji« – v
bistvu samo preoblikovala, mimikritično privzela nove pojavne oblike, pri čemer je zavr-
gla nekoč nujno, zdaj pa odvečno kritiško kriterialno ali aksiomatsko »prtljago«, ohranila
pa samo »mnenje« kot tako, ki ga (gledališke) institucije v procesu medijske alkimije pri-
kazujejo kot vrednostno »sodbo«. Fenomen, ko zaradi različnih razlogov gledališko kritiko
pišejo v glavnem gledališko neizobraženi zunanji sodelavci ali slabo razgledani kulturni
novinarji (z nekaj izjemami, kot npr. Večerova kritičarka in hkrati urednica Petra Vidali),
je evidenten, »kritika« je postala vsebina »jutranjih« uvodnikov ali »sobotnih« kolumen,
pri čemer pa se je razlika med kritiko, mnenjem in promocijskim besedilom že skoraj do
nerazpoznavnosti zabrisala. 

***
Pravzaprav lahko ponovno ugotovimo, da sta v sodobni spregi umetnost-kritika na

slabšem obe – pa čeprav se prvi morda zdi, da je zdaj končno rešena kritiške »prisile«,
drugi pa, da čeprav njeni borni medijski ostanki niso več sposobni proizvesti ničesar kriti-
ško ali družbeno relevantnega, vendarle še ni popolnoma izginila in umetnost nanjo, kakr-
šno koli obliko si že nadeva, vendarle še reagira in ji pozornost »vrača«, pa čeprav pogosto
samo na način »danajskih darov« ... Umetnosti na ta način umanjka tista nujna »pojasnje-
valna funkcija«, ki se dopolnjuje z drugimi mehanizmi umetnostnega polja (trg, piar, me-
dijska odmevnost, notranje – cehovsko strokovno vrednotenje, kulturna politika, komer-
cialna uspešnost) (Diedrichsen, »Judgement« 85), vendar pri kritiki ta prihaja iz
razvidnega kriterialnega aparata, ki kljub subjektivnemu »podpisu« teži k objektivnosti in
ki šele omogoča pozitivno selekcijo ter notranji razvoj umetnosti kot take. Kritika pa s

TEMA | Blaž Lukan  |  Kritika v tranziciji

76



d
9/2023

svojimi nadomestnimi, v resnici fantomskimi formami, in z diskontinuiteto izgublja mož-
nost samopremisleka, vzpostavljanja pozitivnih zaporedij, preglednih periodizacijskih
procedur in preverljivih klasifikacijskih mehanizmov ter ostaja zgolj na ravni efemerne
odzivnosti – kar je sicer prva, a nikdar tudi zadnja kritiška kvaliteta.

***
13. Kritik ni koristen člen ali orodje neke celote, ampak nekdo, ki dela škodo avtorjevi, družbeni ter
predvsem lastni neumnosti. Zgolj to. Kritik ni poboljševalec ali razvozljalec sveta. (»Ta zmedeni
trenutek«.)

***
Takšnega znanja, ki bi lahko zacelilo metafizični razcep med čutnim in razumljivim, subjekt de-
jansko ne pozna, saj ga ne more razložiti. Okus je prazen ali ekscesiven čut, ki se nahaja na sami
meji vednosti in užitka (iz česar izhaja njegova metaforična oznaka najbolj nepreglednega čuta).
(Agamben, Okus 51)

***

V neki naivni predstavi o (gledališki) kritiki je naloga kritike tudi: spodnašanje priča-
kovanj, izneverjanje splošnemu konsenzu o umetnosti, postavljanje pod vprašaj intence
umetniškega dela, privoščljiva ali širokosrčna pomoč pri bankrotu ali slavi umetniškega
dela in njegovega avtorja, problematizacija nezavednih ideoloških predpostavk umetni-
škega dela, ignoranca (avto)biografskih izhodišč v umetniškem delu ali »avtorja« na sploh
in nujno »testiranje« dela v kontekstu, razgaljanje navidezne družbene angažiranosti ali
aktivizma avtorja in njegovega dela na račun estetike ter ugotavljanje njunih razmerij ipd.
Če je nekoč veljalo, da je gledališki kritik zastopnik občinstva, je današnji kritik ravno na-
sprotno: pričakovanjem občinstva nasprotuje, jih subvertira, ironizira, z njimi polemizira,
sodobna kritiška agenda je biti-v-sporu, bolj kakor kritiška »proizvodnja« umetnosti pa je
aktualna kritiška proizvodnja publike. Še posebej je kritik občutljiv na institucionalno sa-
mopromocijo, na sumljivo medijsko razvpitost, v kateri pogosto najde sledi »korupcije«,
tudi na mnenje kritiških »kolegov«: kljub delovanju cehovskih (gledališko)kritiških dru-
štev (kot npr. Društva gledaliških kritikov in teatrologov Slovenije) konsistentne kritiške
»scene« pri nas ni več – a krivda ni toliko na strani kritikov samih kakor medijev in njiho-
vih urednikov ali lastnikov.

***

V nekem trenutku je bila v evropskem kritiškem prostoru, zlasti tistem, ki se ukvarja
s kritiko sodobnih vizualnih umetnosti,1 aktualna diskusija o kritiškem vrednotenju, o kri-
tiški »sodbi«2. Nanizali bomo nekaj iztočnic, delno povzetih iz citirane publikacije o pro-
blematiki kritiške presoje:

77

1 »Art criticism« iz naslova publikacije, ki jo v članku večkrat citiramo, je mišljen v ožjem smislu, torej ne »umetno-
stna kritika« kot taka, temveč kritika sodobne likovne oz. vizualne umetnosti; tudi pri nas je včasih z oznako »sodobna
umetnost« mišljena zgolj likovna oz. vizualna umetnost.
2 V angl. »judgement«; mi zaradi premočnih juridičnih poudarkov raje uporabljamo termin »presoja«.



- zastavlja se vprašanje, ali ima kritiška presoja sploh kakšno težo, kadar ni izrečena s
pozicije institucije, torej uveljavljenega medija ali kritika s prepoznavno kritiško av-
toriteto; zato je vprašljiva moč kritike, ki se pojavlja na spletu v digitalni obliki t. i.
alternativnega kriticizma: blogov, tweetanja, facebooka, spletnega komentiranja, in-
stagrama ipd., skratka, kritiških »neinstitucij«,

- kritiki se sprašujejo tudi, kakšno težo ima kritika, ki za svojo objavo ni (dobro) pla-
čana, brezplačne, gratis presoje so v kraljestvu vsakršnih mnenj brezpredmetne in
neučinkovite, (dobro) plačilo pa v veliki večini lahko ponudi samo institucija; kri-
tika je vselej žrtev vsakokratne distribucije moči v družbi,

- obvezujoča kritika je vedno svojevrsten pripomoček za rekonstrukcijo sodobnosti:
ne samó, da kritika proizvaja umetnost sàmo, pa da proizvaja njeno občinstvo, kri-
tika proizvaja celo (sodobni) čas, za to pa potrebuje delujoč presojevalni aparat in
nanj odziven prostor,

- v slovenskem prostoru se je pred leti pojavil termin interkritike (Rok Vevar), ki je
skušal identificirati premene kritike v sodobnosti; čeprav je našel ustrezno »pot«
med pastmi odrekanja kritiške presoje in novih nalog kritike v obdobju spremenjene
družbene komunikacije, se ni prijel, še slabše: iz prostora »vmes« je del (gledališke)
kritike z neko nenavadno lahkoto prešel neposredno v produkcijo in se na ta način
izneveril drugi, prav tako konstitutivni funkciji kritike, njeni razločevalni funkciji;
neodločnost kritike vodi v njeno vse-enost, odrekanje presojevalni funkciji kritike
najpogosteje pelje v piar,

- odsotnost sprotne presoje lahko povzroči zmedo tudi na sekundarnem kritiškem
trgu, torej pri (selektorskem, žirantskem) sodelovanju kritika na različnih gledali-
ških festivalih, v komisijah za podeljevanje nagrad, za razdeljevanje javnih sredstev,
na natečajih ipd., kjer so torej kritiki praviloma člani komisij in žirij: kritiško delova-
nje v teh vlogah postane na ta način manj objektivno in veliko bolj podvrženo oseb-
nim, pogosto nejasno artikuliranim, nezabeleženim, torej nepreverljivim odločit-
vam, in ne (tudi) na podlagi javno artikuliranih predhodnih mnenj in presoj o
posameznih predstavah, avtorjih, opusih, projektih ipd. sprejetih odločitev; še hujše
»posledice« so, kadar člani teh komisij in žirij sploh niso gledališki strokovnjaki,
temveč takšni ali drugačni »ljubitelji« gledališča in umetnosti, celo samo njegovi
»odjemalci«,

- zastavlja se tudi vprašanje, kako se sploh formira vrednost umetniškega dela,
»slava« njegovega avtorja, kadar pri tem ne sodeluje strokovna kritika: ali morda
spregovori stvar-kot-taka, kar je praktično nemogoče, ali pa jo, kar je bolj verjetno,
takó promovirajo njeni drugi »zagovorniki« – in o njih je tu že tekla beseda; kadar ni
estetske kritike in njenih kriterijev, prevladajo ideološki ali ekonomski kriteriji, to-
rej na delu ni kritiška nujnost, temveč tržna arbitrarnost ali celo naključje,

- sprašujemo se tudi, kaj predstavlja »metatekst« gledališke produkcije, kadar ni kri-
tike, kaj je tista »metaprodukcija«, ki predstavlja integralni del produkcije, kadar je
ves spremljevalni aparat, ki ga institucije dodajajo k napovedim gledaliških predstav
ali njihovim objavam na spletu, sestavljen iz sekundarnih gradiv, v glavnem medij-

TEMA | Blaž Lukan  |  Kritika v tranziciji

78



d
9/2023

skih napovedi, povezav na intervjuje z ustvarjalci, na mnenja v strokovno nekompe-
tentnih, že omenjenih »jutranjih« in »sobotnih« kontekstih v različnih medijih; ka-
dar se v aparatu, ki spremlja napoved neke predstave, pojavi kritika ali, še raje, odlo-
mek iz nje, pa gre praviloma za pozitivno ali zaradi iztrganosti citata zgolj za tako
intepretirano (torej zmanipulirano negativno) kritiko,

- boj med pričakovanji ali celo zapovedmi trga in kritiko (v tem primeru vizualnih
umetnosti), ki se kaže kot boj med nenehnimi (kapitalističnimi) zapovedmi tipa
(»Oceni! Povej svoje mnenje! Bodi prisoten! (Po)(do)živi! Bodi koristen!«) in priza-
devanji za kritiko-za-nič, torej za njeno relativno neaplikabilnost in absolutno »av-
tonomijo«, je že vnaprej izgubljen, saj ne poteka kot dialog, pri čemer pa tudi ni eno-
smeren, temveč raznosmeren, izgubljajoč se v neopredeljeno in enkrat za vselej
ločeno neskončnost,

- izgubljeno strukturno mesto kritike se kaže tudi v odzivu samih umetnikov (spet v
vizualnih umetnostih), ki na željo po tem, da bi obstajal »kompetentni pisec, ki bi
nekaj vedel o tvojem slikarstvu – pa ga preprosto ni« (Douglas, »Forum« 152), odgo-
varjajo z vprašanjem: »Ampak zakaj bi sploh moral obstajati nekdo, ki bi razumel,
kaj si ustvaril?« (Fusco, »Forum« 152)

***
Gledališka kritika je, to je hipoteza, v odnosu do druge umetnostne kritike v posebni

poziciji: manj jo določa trg kakor, denimo, kritiko vizualnih umetnosti (ali, kot rečeno,
sodobne umetnosti v ožjem smislu), pri čemer je treba vedeti, da je, shematično vzeto,
ameriška gledališka kritika v drugačni vlogi kakor evropska in ima prva veliko večji vpliv
na ekonomski oz. tržni učinek produkcije, druga pa na estetsko-idejnega; medtem se zdi
literarna kritika veliko bolj konceptualno premišljena in metodološko izdelana, saj ope-
rira z drugačnimi, veliko bolj »stabilnimi« objekti; v neki točki pa se gledališka in vizualna
kritika stikata, to je na polju performativnosti ali hbridnosti tako ene kot druge oblike pro-
dukcije, blizu gledališki je tudi kritika sodobne popularne glasbe, manj pa kritika klasične
glasbe, za katero se praviloma predpostavlja višji prag »strokovnosti«, ki lahko v določe-
nem tipu gledališke kritike (npr. ameriška; novinarska) celo povsem umanjka.

***
Končajmo nekje vmes. »Čudenje nad označevalcem«, ne da bi zares poznali meha -

nizme njegovega delovanja – v razpravi o okusu Agamben načne to težko, vendar ne nepo-
jasnljivo temo, ki jo v različnih obdobjih srečujemo tudi v kritiki in smo o njej že nekaj po-
vedali. Kaj je kriterij, ko ni več kriterijev? »Nevidni šarm« (Montesquieu), nespoznavna,
nerazložljiva privlačnost, »čudenje« (Descartes), dvoumna sintagma (v angleškem pre-
vodu) »I know not what« (oče Feijóo), nekaj, česar ni mogoče zaznati z nobenim čutilom
niti ne proizvede nobene vednosti – ali morda neka »druga vednost«, ki šele omogoča res-
nično spoznanje, nekakšna »nadvednost«? Določen del kritike se po vsem sodeč pridru-
žuje navedenim »definicijam« in sledi jim, se razume, a z drugimi razlogi in nameni, tudi
del produkcije. Kaj je kriterij, ko ni več kriterijev? Odgovor je jasen: nekriterij in antikrite-

79



rij, drseči označevalec, popolna praznina, v kateri je mogoče vse, v kateri bi se praviloma
moralo vse izgubiti, a se kljub vsemu ne: določene stvari (beri: predstave) se vendarle
»najdejo«, najdejo svoje mesto, čeprav povsem arbitrarno in brez »razloga«, točneje: z
enim samim, očitnim razlogom, zmago v boju vseh proti vsem na kriterialni čistini, a
vedno in povsod brez zmagovalca.

***
Čeprav je to nedvomno čas krize tradicionalnih medijev in so dnevi dolgoletnega poklicnega kri-
tika zagotovo šteti, kakšni so kljub temu znaki optimizma? Morda bo prihodnost prinesla razvoj
mikroplačil za spletne publikacije, ki bi spletnim stranem omogočila, da se razvijejo, ne da bi se za-
našale na oglaševanje. Morda bodo prihodnji specializirani kritiki imeli povezave z akademsko
sfero, ki jim bodo zagotavljale dohodek in neodvisnost, kakršno so tradicionalno uživali časopisni
kritiki. Lahko si predstavljamo kritike, ki jih financira množica, in kritike, ki jih financira lote-
rija. Morda se bodo umetniške ustanove združile in financirale rezidenčne kritike (po vzoru rezi-
denčnih dramatikov) ter tako dosegle enak rezultat. Ne glede na to, kaj se bo zgodilo v prihodnjih
letih, ni gotovo, da je ena tehnologija boljša od druge (tiskana ali digitalna), ampak da dobre kri-
tike ne moremo prepustiti odprtemu trgu, ki samo znižuje cene in nagrajuje najcenejše in ne naj-
boljših. Tudi v prihodnosti bo, tako kot v preteklosti, ekonomska neodvisnost, ne glede na to, kako
bo ustvarjena, nujni pogoj za močno, nepristransko, informirano in neustrašno kritiko. (Sierz)

Literatura:
-- »Ta zmedeni trenutek«. Nepodpisani komentar na Radiu Študent, 18. sept. 2021.
Agamben, Giorgio: Taste. Prev. C. Francis. London, New York, Calcutta: Seagull Books, 2017.
Brecht, Bertolt: »Kritično ravnanje«. V: B. Brecht, Umetnikova pot. Prev. D. Voglar. Ljubljana: Cankarjeva
založba, 1987. 198.
Brezavšček, Pia: »Eksistencialno in eksistenčno vprašanje mlade kritičarke«. LUD Literatura, 4. mar.
2019. http://www.ludliteratura.si/esej-kolumna/eksistencialno-in-eksistencno-vprasanje-mlade-kriti-
carke/. Dostop 15. avg. 2023.
Derksen, Jeff: »Times and Places of Critique«. V: J. Khonsary, M. O'Brien (ed.). Judgement and Contempo-
rary Art Criticism. Vancouver: Artspeak, Fillip Editions, 2010. 101−108.
Diederichsen, Diedrich: »Judgement, Objecthood, Temporality«. V: J. Khonsary, M. O'Brien (ur.). Judge-
ment and Contemporary Art Criticism. Vancouver: Artspeak, Fillip Editions, 2010. 83−99.
Douglas, Stan: »Forum Discussion Transcripts«. V: J. Khonsary, M. O'Brien (ed.). Judgement and Contem-
porary Art Criticism. Vancouver: Artspeak, Fillip Editions, 2010. 111−152.
Foucault, Michel: »Kaj je kritika?« Šum #6, 2016, št. 6, str. 643−676.
Fusco, Maria: »Forum Discussion Transcripts«. V: J. Khonsary, M. O'Brien (ur.). Judgement and Contem-
porary Art Criticism. Vancouver: Artspeak, Fillip Editions, 2010. 111−152.
Sierz, Aleks: »British Theatre Criticism: the End of the Road?« Critical Stages/Scènes critiques. The IATC
webjournal/Revue web de l'AICT – februar 2014: zvezek št. 9. https://www.critical-stages.org/9/british-
theatre-criticism-the-end-of-the-road/. Dostop 15. avg. 2023.

TEMA | Blaž Lukan  |  Kritika v tranziciji

80



d
9/2023

81

Do novega začetka
Igor Bašin

K R I T I Č N O S T

So leta 2023 ocene albumov sploh še pomembne oziroma potrebne, je konec junija
naslovil dnevni novičnik ameriške spletne revije Consequence njen ustanovitelj Alex
Young. Z dostopnostjo glasbe prek pretočnih platform se je zgodila vratolomna prelom-
nica za glasbeno kritiko, “ko lahko oboževalci pritisnejo na predvajanje in presodijo pesem
veliko hitreje, kot je potrebno za branje odstavka ali dveh kritiške analize. Glasbe je več kot
kdajkoli prej: kdo dobi oceno in zakaj? Recenzije so pomembnejše za mlajše, manj uveljav -
ljene izvajalce kot za zvezdnici Beyoncé in Taylor Swift, ki pa pobereta največ klikov. Naj 
torej ocenjujemo le tisto, kar je priljubljeno? Koliko pozornosti naj namenimo recenzijam
manjših imen, ki bodo zbrale le nekaj sto ogledov strani, bodo pa lahko dolgoročno vplivale
na glasbeno kariero?«1 S to eksistencialno dilemo, s katero se po Youngovih besedah sooča
vsako aktualno glasbeno glasilo po svetu, je najavil novo mesečno rubriko portala, v kateri
uredniški kolektiv odslej izpostavlja najljubše in najzanimivejše aktualne izdaje ter tako
ohranja svojo uredniško politiko manjkajočega člena med mainstream pop kulturo in un-
dergroundom. »Sicer ne gre za posebej inovativno zamisel, vendar služi namenu in naši
ekipi omogoča izpostaviti tudi glasbo novih in underground izvajalcev in izvajalk, ki obi-
čajno niso deležni ocen. Rubrika je namenoma zapakirana v enostavno formo enega od-
stavka na ploščo.« Da se hitreje bere, dodajmo, pač v duhu časa, ko se je preživeli delež

1 Young, Alex: Does the album review matter in 2023? Consequence Daily newsletter, 30. junij, 2023.



glasbenega tiska preselil na medmrežje, kjer mu še zdaleč ni tako lahko, kot morda pušča
vtis njegova prostodostopnost.

Letos avgusta je minilo deset let od nepreklicne zamrznitve delovanja srbskega por-
tala Popboks, ki je v slabih desetih letih natrosil skoraj dvajset tisoč novic in objavil nekaj
manj kot pet tisoč avtorskih tekstov s področja popularne kulture in glasbe ter se uveljavil
kot afirmativen in pomemben kulturno-informacijski most na ozemlju rajnke Jugoslavije.
Luč sveta je ugledal konec leta 2004, leto dni po smrti Branka Vukojevića (1953–2003),
glasbenega publicista, kritika in urednika glasbenih revij Džuboks in Ritam; prva je bila v
sedemdsetih in prvi polovici osemdesetih let nepogrešljivo okno v pop rock svet in je za-
znamovala kar nekaj generacij, druga je na prelomu osemdesetih v devetdeseta leta nada-
ljevala zlato tradicijo pronicljivega in zavzetega pisanja in obravnavanja glasbe, filma,
stripa in popularne kulture. Bogat opus kritik, recenzij in esejev uvršča Vukojevića med
ključne avtorje jugoslovanske in srbske glasbene kritike in publicistike. V spomin nanj je
prijatelj Predrag Popović s kolegi začel zbirati tekste za njegovo antologijo. Med dolgotraj-
nim listanjem in dolgočasnim preslikavanjem porumenelih strani čez dvesto številk Džu-
boksa in kupa Ritmov se je porodila ideja o javno dostopnem digitalnem arhivu obeh revij
na medmrežju, iz česar je nastal Popboks, ki je z aktualno vsebino nadaljeval zapuščino
omenjenih revij na spletu. Ob tekočem spremljanju, ocenjevanju in komentiranju svetov -
ne produkcije je v rubriki Scena izpostavljal nova obetavna glasbena imena iz lokalnih in
regionalnih okolišev, s prirejanjem javnih tribun o pop kulturi in klubskih koncertov neu-
veljavljenih zasedb je mobiliziral mlade po Srbiji. S svojim angažmajem je odločilno pri-
pomogel k popularizaciji “Nove srbske scene”, denimo Repetitor, Stuttgart Online, Petrol,
Nežni Dalibor. Nastopal je kot antipod prevladujočemu kiču turbofolka in resničnostnih
šovov, ki sta preplavila srbsko medijsko krajino v začetku stoletja. V mračnem obdobju
stampeda infotainmenta je bil kot svetilnik, vendar oženje in deprofesionalizacija popkul-
turne žurnalistike, njena banalizacija in tabloidizacija, neatraktivnost tovrstnih projektov
za oglaševalsko tržišče in samo glasbeno industrijo, ki jim mediji služijo zgolj kot propa-
gandno trobilo, ter preskok bralstva na družabna omrežja in usodna majhnost trga so raz-
jedle entuziazem, vztrajnost in potrpežljivost ekipe Popboksa, ki je avgusta 2013 zaprla
štacuno. Takrat izrečena sodba direktorja portala Ivana Marinkovića, da »v državi, kjer je
Farma najbolj gledan šov, Popboks ne more obstajati, saj tukaj ni denarja niti za visoko kul-
turo, kaj šele za pop kulturo,«2 je roteča še danes, sploh po letošnjih majskih strelskih po-
kolih v Srbiji, ki so sprožili redne ulične proteste Srbija proti nasilju. 

Odsotnost Popboksa nas tudi po desetih letih opominja na vrzel diskontinuitete tra-
dicije glasbene kritike in publicistike na tem koncu sveta, na katero je že septembra 2003,
ob smrti Branka Vukojevića, opozoril Momčilo Rajin v kolumni v beograjski Politiki: 

»Eden od stalnih problemov te okolice je ta, da ima vsaka generacija, ki zori in vstopa na sceno, ob-
čutek, da mora vse početi od začetka. Ta diskontinuiteta povzroča neizmerno veliko škodo. V pri-

TEMA |  Igor Bašin |  Do novega začetka

82

2 Young, Alex: Does the album review matter in 2023? Consequence Daily newsletter, 30. junij, 2023.J. Stevanović,
“Popboks” otišao u istoriju; Politika, 26.8.2013; https://www.politika.rs/scc/clanak/268191/Popboks-otisao-u-istoriju
(22.8.2023)



d
9/2023

meru rokenrola bi bila zelo potrebna antologija srbske kritike. Ne samo zaradi občutka obveze in iz
pietete do Branka Vukojevića, ampak predvsem iz odgovornosti do današnjih in bodočih generacij,
da bodo vedele kdo in kako se je utirala pot, po kateri hodijo. Da bi se čutili varnejše in posledično
bogatejše.«3

Sredi letošnjega avgusta sem se znašel v Sarajevu in med pohajkovanjem po mestu s
sarajevskim kolegom Seadom S. Fetahagićem me je zaneslo v Ex-YU Rock centar, pravza-
prav muzej s poudarkom na popularni glasbi Sarajeva ter Bosne in Hercegovine z močnim
pridihom po rajnki Jugoslaviji. Bilo je ravno na dan žalovanja, ko so se v BiH poklonili žrt-
vam brutalnega poboja v Gradačcu, prenašanem v živo na Instagramu, zato je bila muzika
v prostoru ugasnjena, dalo se jo je slišati samo na slušalke. Sprehod v tišini mimo temat -
sko urejenih vitrin s številnimi eksponati, fotografijami, ovitki plošč, časopisnimi izrezki,
plaketami za nagrajene albume in spremnimi besedili naju je vrgel v preteklost. “Na tem
koncertu sem bil,” je Sead pokazal s prstom na oceno drugega koncerta beograjske Kata-
rine II. v Sarajevu leta 1984, objavljeno v Džuboksu s podpisom V.P.. “Smešna je. Katarina
II. je bila bombastična, dvignila je na noge celo dvorano, res je odigrala odličen koncert.
Tale V.P. pa je zapisal, da je bila Katarina tako slaba, da je z dvema bisoma razgnala občin-
stvo še pred odličnim nastopom skupine Regata. Ta ni segla Katarini do kolen in je bila
tako brez zveze, da se je dvorana v hipu izpraznila in ostalo je 20−30 ljudi. Zelo pristran-
ska recenzija.” Danes bi rekli “fake news”, sem se odzval na zgodbo pričevalca in dodal, da
je treba biti pazljiv tudi z zapisi iz časopisnih analov, če se jih da, je treba preveriti zgodbe
v izogib potvarjanju zgodovine. Malo za tem sva se znašla pred vitrino, posvečeno slovi-
temu sarajevskemu rock novinarju in kritiku Želimirju Altaracu – Čičku, ki je preminil 
v času korone. “Danes ni več takšnih kritikov, kot so bili Čičak, Dražen Vrdoljak, Darko
Glavan, Ognjen Tvrtković, Igor Vidmar v Ljubljani, zagrebški krog, denimo Juraj Šiftar, ki
so nam s teksti odkrivali novo muziko in svet, da smo hlastali za vsako novo številko Džu-
boksa ali se ob natančni uri znašli pred tranzistorjem, da bi ujeli radijsko oddajo in v njej
slišali neverjetno muziko.” To je naš včerajšnji svet, Sead, sem pripomnil.

Ne več rosno mladi konzumenti popularne glasbe in kulture že dolgo zaskrbljeno tar-
najo, da ni več odmevnih in vplivnih radijskih in televizijskih oddaj, da je v tisku premalo
napisanega o popularni glasbi in kulturi nasploh, da sta izrinjena iz programa nacionalne
televizije in radia, da ni avtoritet, ki bi kot kulturni posredniki oblikovali okus glasbenih
oziroma poslušalskih skupnosti. Zavrtimo kolo časa petdeset-štirideset-trideset let nazaj
in prelistajmo stare izvode Stopa, Mladine, Tribune, Problemov, Dela, Dnevnika, Večera,
Razgledov in tudi Antene, obenem pa še Džuboksa, Starta, Poleta, Quoruma, Heroine in
drugih jugoslovanskih časopisov in revij tistega časa. Na porumenelih straneh se najde
plejada glasbenih člankov, intervjujev, portretov, kritik in ocen tako uveljavljenih zvezd in
idolov kot mladih, še neafirmiranih in rastočih imen. Ob afirmativnem in informativnem
posredovanju se je v njih poročalo, razpravljalo in vrednotilo zavzeto, prodorno, ostro, po-

83

3 Rajin, Momčilo: Postpop I – Tekstovi (2002 – 2004). Beograd: Biblioteka Trag / Draslar Partner, 2006. Kad muzika
utihne (7.9.2003), 189.



lemično, pogostokrat bojevito, provokativno, tudi konfliktno. Izstopala so tista peresa, ki
so se skoraj apologetsko zavzemala za svoje muzike in za njihov prostor pod soncem, ne-
katera so svoje mesto našla tudi na radiu in televiziji. Takrat je imela glasba družbeno moč
in kot identifikacijska točka je mobilizirala številne mlade, kar je delalo sive lase tedanjim
oblastnikom, ki so od sredine sedemdesetih let ugotavljali, da se je žerjavica zatrtega štu-
dentskega gibanja premestila s političnega na kulturniško polje. Razcvet mladinskega ti-
ska v zgodnjih osemdesetih letih je med njimi zbujal paranoično zaskrbljenost: 12. marca
1984 se je zgodila 54. (zaprta) seja predsedstva CK ZKS, Centralnega komiteja Zveze ko-
munistov Slovenije, na kateri so obravnavali pojavne oblike in trende v kulturi, publici-
stiki in sredstvih javnega obveščanja. Med ostalim so člani predsedstva razpravljali o raz-
merah v mladinskem glasilu Mladina in o vsebinskih spremembah njene uredniške
politike. Predhodno opravljena analiza je ugotovila, da “veliko prostora namenjajo športu
in rekreaciji ter moderni rockovski in punkovski glasbi. Zdi se celo, da sta ti dve dejavnosti
mladih nekoliko preveč zastopani, če ju primerjamo z drugimi organiziranimi dejavnostmi
v okviru družbenih organizacij in društev.” Političnim vsebinam je bilo namenjenega 39,7%
prostora, preostalih 60 odstotkov pa nepolitičnim, od tega kar tri petine glasbi. “Znotraj
skupine ‘kultura’ močno prevladujejo pisanje o glasbi (približno polovica o rockovski in pun-
kovski glasbi, druga polovica o jazzu in drugih zvrsteh)”4 - med marcema 1983 in 1984 ji je
Mladina namenila 22,6% celotnega prostora.

Danes ni potrebna preveč poglobljena analiza, da bi prišli do razmerja med politiko in
nepolitiko oziroma koliko mesta v naših medijih sploh še zaseda kultura in umetnost, ki se
jim je s tabloidizacijo, senzacionalizmom in komercializacijo pošteno skrčil prostor. Zna-
šli smo se v paradoksalni situaciji, da je  – ob vsem kulturnem živžavu in tekoči glasbeni
produkciji, ki nikoli ni bil tolikšen, kot je zadnja leta − vedno manj prostora za kritiško
vrednotenje. Vedno večji je razkorak med pestro in razgibano kulturno-umetniško pro-
dukcijo in prostorom, ki je namenjen tej produkciji v medijih, ki je ti ne dohajajo več. Po-
plavi dogodkov in izdaj umanjka refleksija, zato pa napoved velja več kot ocena ali kritika,
ki so jo izpodrinili oglaševalski pristopi. Dnevni in osrednji mediji zamujajo, kaj šele da bi
koherentno reflektirali kulturno življenje in nenazadnje bili kronist časa, ki ga živimo.
Spotaknemo se ob še en paradoks: nekoč, v tistih “svinčenih” časih, je bilo “za železno za-
veso” več prostora namenjenega za obravnavo kulture in umetnosti kot v današnjih “svo-
bodnih” in “demokratičnih” medijih – današnjim (ob)lastnikom, preoblečenim v mene-
džerje in marketingarje, je uspelo storiti tisto, kar ni uspelo komunistom in drugim
družbeno-političnim delavcem, zatreti moč kulture in glasbe ter jo izgnati iz splošne za-
vesti. Zato ne čudi zgoraj omenjeno nostalgično tarnanje starejših občank in občanov. 

Ti procesi obujanja “zlatih časov” so se začeli opazno odvijati sredi prvega desetletja
tega stoletja, ko je nekoč mlada generacija vstopala v “krizo” srednjih let, kar je v večji
meri spodbujalo t. i. retromanijo. Sam nikoli ne bom pozabil jeseni 2004, ko sem v koži
urednika glasbene televizijske oddaje Sobotna noč s kolegi in kolegicami na razvedrilnem

TEMA |  Igor Bašin |  Do novega začetka

84

4 Arhiv Repulike Slovenije, AS 1589/IV t. e. 636  – Seje P CK ZKS 



d
9/2023

programu TV Slovenija razmišljal in ustvarjal koncepte novih glasbenih oddaj. Med pre-
kladanjem in barantanjem okoli idej mi je tedanji urednik razvedrila na nacionalki Vanja
Vardjan pribil: “Naredite mi takšno oddajo, kot je bil Džuboks!” Prasnil sem v smeh, za-
hteva je bila namreč v popolnem nasprotju z lahkim razvedrilom, ki ga je ves čas zagovar-
jal. Kmalu za tem sem zaradi nestrinjanja z urednikovimi smernicami odšel s televizije,
oddaja z dolgoletno tradicijo Sobotna noč je bila ukinjena, kolegica Maja Pavlin pa je prev-
zela urednikovanje nove infoglasbene oddaje Aritmija, ki jo je v nadaljevanju odplaknil
narodnozabavni patos, z njim pa je bil izrinjen levji delež preostale glasbe na nacionalki. 

Še pred petnajstimi leti, v času, ko je splet izpodrival tisk in je s svojo interaktivnostjo
spravljal ob pamet novopečene časopisne magnate, smo imeli v Sloveniji kar štiri glas-
bene revije. Ob Muski, ki je bila dedič revije Glasbena mladina oziroma Revije GM, so bile
na trgu še indierockovski RSQ ter metalsko orientirana Master Magazin in Metal Planet,
ki je nato kratek čas izhajal pod licenčnim imenom Rock Hard. To so bili izdihljaji specia-
liziranega in profiliranega glasbenega tiska pri nas. Za razliko od Glasbene mladine ozi-
roma Revije GM in njune dedinje Muske, ki so kontinuirano in brez prekinitev izhajale od
leta 1970, se v Sloveniji nobeno glasbeno glasilo ni obdržalo za daljši rok trajanja. Najpo-
gosteje je šlo za poskuse, denimo Grom v začetku devetdesetih let, ali za trdoglavost, de-
nimo revije Dr. M (doktor Musik) sredi devetdesetih let. Pomemben detajl so med osemde-
setimi in devetdesetimi leti predstavljali fanzini, med katerimi so bili tudi takšni, ki so z
eno nogo segali v smer revijalnega tiska, na primer SubRock in Rock Vibe, ki pa jim je bila
usojena periodičnost in nestalnost. Za vsemi je praviloma vedno stala osebna iniciativa in
entuziazem avtorjev, ljubiteljev, kronistov in spremljevalcev glasb(e). Avtorice in avtorji
Muske s(m)o se tako trudili pisati resnobno, analitično, sociološko in pedagoško o širokih
glasbenih horizontih, kar je delalo težave muzikološkim krogom, zabubljenim v klasiko
kot »edino pravo glasbo«, kar je konec leta 2009 pripeljalo do »administrativne« ukinitve
tiskane Muske, ki jo lahko pospremimo z zapisom Tarasa Kermaunerja iz »svinčenih« ča-
sov ob pritiskih na revijo Perspektive: »Administrativni posegi brez predhodne idejne javne
diskusije zmeraj kažejo na ostanek oblastništva, ki se ne čuti nikomur odgovorno (razen la-
stni in nekontrolirani predstavi zgodovine)«5. Na Glasbeni mladini so jo za nekaj časa na-
domestili s pogrešljivo revijo Glasna, odpadniki pa smo postavili spletno revijo Nova Mu-
ska. V istem času so s trafik in trgovskih polic izginili tudi preostale tri revije, ki so bile
bolj generacijsko in stilsko profilirane, iz vseh pa je pršila navdušenost in ljubiteljski za-
nos. Prav fani so tisti, ki tako ali drugače držijo pokonci kritiško in publicistično spremlja-
nje glasbenega dogajanja in same produkcije. Ali kot je zapisal Simon Frith v knjigi Perfor-
ming Rites – On The Value Of Popular Music (1998) o rockovskih kritikih, kar lahko v večji
meri razširimo tudi na pokrivanje drugih polj popularne glasbe: 

»Večini rockovskih kritikov (vsaj po mojih izkušnjah) navsezadnje ne gre toliko za predstavljanje
glasbe publiki (ali publike glasbeniku), ampak predvsem za ustvarjanje poznavalske skupnosti, za

85

5 Kermauner, Taras v Kreft, Lev: Zjeban od absolutnega; Perspektivovci in perspektivaši: portret skupine. Ljubljana:
ZPS, 1988. zbirka Mala edicija ZPS 1/98, 134-135.



usklajevanje nekakšnega ‘skrivnega sporazumevanja’ med izbranimi glasbeniki in prav tako iz-
branim delom publike – izbranim zaradi njegove superiornosti nad navadnim, nekritičnim po-
trošnikom popularne glasbe. Kritik je v tem pogledu fen (večina rockovskih kritikov začne pri fan-
zinih; številni med njimi so zbiralci), njegova naloga pa je ohraniti zaznano kvaliteto zvoka,
obvarovati glasbenike pred njimi samimi, definirati idealno glasbeno izkušnjo za poslušalce, ob
kateri lahko primerjajo svojo lastno izkušnjo. (…) Čeprav morajo rockovski feni (in zbiralci) kot
kritiki zbujati vtis nekakšne “uravnovešenosti” pri mnenjih, jezik glasbene kritike še vedno temelji
na mešanici subjektivnega in objektivnega in na zagovarjanju, ne toliko glasbe, ampak predvsem
načina poslušanja glasbe.”6

Način/i poslušanja in samega konzumiranja in potrošnje glasb/e so se v obdobju od
začetka tega stoletja do danes korenito spremenili. Še preden je pretočnost omogočila
vsedostopnost glasbe se je splet izkazal za dobrodošel medij v času in okolju krčenja kul-
turnih in glasbenih vsebin v tradicionalnih medijih. Nudil je vrsto prednosti, ob zmanjša-
nju stroškov za tisk, ki so se prelevili v plačilo za spletno domeno, velja izpostaviti še inte-
raktivnost, lažje obvladovanje hitrosti in same količine glasbenih informacij ter sprotnega
(po)objavljanja zvočnih in video posnetkov, kar pa je bilo dolgoročno voda na mlin novi-
čarstvu, ki je z viralnostjo infomedijev v večji meri izpodrinilo kritiško noto. Za naš naj-
starejši aktivni metal webzine velja Paranoid, ki je zaživel leta 1999. Tri leta kasneje se je
prižgal RockOnNet, leta 2006 RockLine, Janez Golič z Varjo Velikonja ureja še danes Rock
obrobje. Spletna revija Profanity je v začetku drugega desetletja 21. stoletja nastala na po-
gorišču tiskane revije Master Magazin, podobnemu vzorcu je za kratek čas sledil HRUP-
mag, ki je nastal iz RSQ, po napadu hekerjev nanj pa je izginil s spletne orbite. Nekoč pa-
pirnati fanzin 13. brat se je v istem času preoblikoval v webzine. Pod okriljem Sigica,
Slovenskega glasbenoinformacijskega centra, pa se je leta 2011 postavil na noge Odzven, ki
se je osredotočil na pokrivanje (izključno) domače, slovenske glasbene produkcije in ( je)
predstavlja(l) tvoren poligon za spodbujanje in gojenje kritiške note tako starejše kot
mlajše generacije glasbenih kritičark in kritikov. 

Spomladi 2014 je Gregor Podlogar v Mnenjih Odzvena pretresal domačo glasbeno
(indie) sceno in o stanju v medijih zapisal: 

“Neverjetno, a resnično pa je, da pri nas tiskani mediji več in tudi bolj konsistentno pišejo o glasbi
kot spletni, če odštejem ta e-portal, ki najbolj resno pokriva glasbo pri nas. Osrednji trije časopisi
presenetljivo dobro sledijo dogajanju na glasbenem področju, in sicer tako v smislu ocenjevanja
plošč in koncertov kot reflektiranja glasbene scene – Dnevnik (Gregor Bauman, Igor Bašin, Ičo
Vidmar), Delo (Zdenko Matoz, Miroslav Akrapović, priloga Polet), Večer (Jaša Lorenčič), tudi
Mladinine zadnje strani (in pisci, kot so Goran Kompoš, Borja Močnik, Veljko Njegovan, Petra Ti-
hole idr.) so že nekaj časa pomemben prostor ocenjevanja glasbe in njenega dogajanja. Največji
problem so radijske postaje, ki v glavnem polnijo svoj prostor z nekaj hiti in se dušijo v majhnem
naboru glasbe, manjka jim drznosti pri izbiri. Primat kvalitetne glasbe ohranja Radio Slovenija z
mnogimi, žal v širši javnosti manj znanimi oddajami, kar v veliki meri velja tudi za Radio Štu-
dent, motor predvajanja drugačnih godb v našem prostoru. No, v zadnjem času se trudi še Radio

TEMA |  Igor Bašin |  Do novega začetka

86

6 Simon Frith, Tu nastopi kritik, 2012; prevod: Simona Suhadolnik; https://novamuska.org/?p=4086 (2.8.2023)



d
9/2023

Terminal. Osebno pogrešam revijo, ki bi, podobno kot ukinjena Muska, celostno pokrivala glas-
beno sceno pri nas in širše. To manjka.”7 

Kmalu po tem zapisu se je v drugi polovici prejšnjega desetletja v omenjenih časnikih
opazno krčil prostor za pokrivanje in ocenjevanje popularne glasbe z izjemo Mladine, ki je
do danes ohranila stalno rubriko ocen plošč še naprej. Ti procesi “izbrisa” so se v večini
primerov odvijali stihijsko, kar sem ob slovesu po desetih letih pisanja za Dnevnik na
kratko opisal v kratkem sestavku Na svidenje8 na Novi Muski poleti 2015 in si z njim za
zmeraj zaprl vrata te časopisne hiše. Oženje novinarskega in kritiškega kadra po dnevnih
časopisih se je pogostokrat odvijalo v znamenju pomlajevanja kadrov, a s figo v žepu niža-
nja honorarjev za recenzije in ostale prispevke. Da gre v takšnih primerih bolj za admini-
strativne posege kot pa za vsebinsko vprašanje, se mi je potrdilo spomladi 2018, ko je bila
na Valu 202 pod taktirko tedanjega urednika Mirka Štularja in novopečenega glasbenega
urednika Žige Klančarja ukinjena oddaja Drugi val, ki je bila na sporedu celih osemintri-
deset let pod taktirko Igorja Vidmarja, sovoditelja katerega sva bila z Janezom Goličem od
zgodnjih nultih let. Pod pritiskom Poslovno programskega načrta in racionalizacije orga-
nizacije dela na programu je bila umaknjena z Vala 202 še ena dolgoletna oddaja V soju ža-
rometov Braneta Rončela z obrazložitvijo, da sta obe oddaji ostali omejeni zgolj na FM
platformo, oziroma če povem iz prve roke za Drugi val, ustno povedan poglavitni razlog je
bil, da nihče od voditeljev nima Facebook profila, prek katerega bi reklamirali oddajo.
Čeprav sta omenjena urednika zagotavljala, da bo oddaja Drugi val, ki je pokrivala alterna-
tivne zvrsti sodobne popularne glasbe, nadomeščena z novo podobno oddajo, se to ni zgo-
dilo. Da je šlo za sprenevedanje, se je potrdilo na letošnji prvi dan novega leta, pet let kas-
neje, ko je skupina The Canyon Observer na svojem Facebook profilu objavila odgovor
urednika uredništva za glasbo Žige Klančarja glede predvajanja in predstavljanja njene
plošče Figura na Valu 202: “V uredništvu smo večglavo prisluhnili plošči, kateri ne moremo
oporekati kvalitete in imamo spoštovanje do tega, kar bend dela (ne glede na to, da mi je bilo
na njihovem koncertu edinkrat v življenju slabo), ampak gre za res tako neradijsko glasbo,
da jo nimamo kam uvrstiti, že nekaj časa pa smo tudi brez primerne, recimo temu alterna-
tivne, oddaje. Če bo priložnost pa v programu vseeno lahko omenimo katerega od prihajajo-
čih koncertov.”9 Zanimivo je, da je bila plošča malo kasneje predstavljena na tretjem ARS
programu, ki ga odlikuje kritiška pronicljivost in zavzetost.

Ta primer bi lahko v maniri Momčila Rajina okarakterizirali kot primer diskontinui-
tete in tudi nejasne uredniške politike, po kakšnih kriterijih se sploh kaj uvršča v program,
vendar v našem medijskem prostoru le ne gre spregledati dolgoletne tradicije kritiškega
diskurza Radia Študent, ki je v pol stoletja obstoja in neprekinjenega oddajanja vzgojil in

87

7 Gregor Podlogar, Indie balonček ali o glasbenem fenomenu, ki (pri nas) kot tak komaj obstaja, čeprav je vsepovsod
II; Odzven, 12.4.2014; https://www.sigic.si/indie-baloncek-ali-o-glasbenem-fenomenu-ki-pri-nas-kot-tak-komaj-ob-
staja-ceprav-je-vsepovsod-ii.html (23.8.2023)
8 Igor Bašin, Na svidenje, 2015; https://novamuska.org/?p=12317 (14.8.2023)
9 Facebook profil The Canyon Observer,
https://www.facebook.com/photo/?fbid=652856276639945&set=a.184446940147550&locale=sl_SI (3.8.2023)



poslal v svet generacije glasbenih in tudi literarnih, gledaliških, filmskih, striparskih in
umetnostnih kritičark in kritikov. Velja ga omeniti kot proaktivni subjekt na Slovenskem,
ki od sedemdesetih let naprej goji globoko naklonjenost do progresivne glasbe. Če je nekoč
veljal za odskočno desko v druge medije, se je do danes smer gibanja obrnila v obratno
smer, ostaja eno redkih zatočišč za bolj poglobljeno spremljanje in vrednotenje popularne
glasbe. Prav iz te prsti pa je med drugim zrasel aktualni slovenski e-časopis Centralala, ki
se predstavlja kot križišče in hkrati točka povezave za različna polja svobodno improvizi-
rane glasbe pri nas. Nastal je kot skupinska inicativa Zavoda Sploh, KUD Mreža, Defonije
in Zavoda Cona z namenom informiranja, dokumentiranja, reflektiranja, spodbujanja in
preizpraševanja, k temu pa dodajmo tudi samorefleksijo, saj zanj pišejo akterke in akterji
tega glasbenega polja in tako sami skrbijo za polnitev vrzeli pomanjkanja kritik v ostalih
medijih, ki so še kako pomembna referenca pri prijavi na kulturne programske in projek-
tne razpise. 

Kdor išče, ta najde in na spletu je mogoče izbrskati kopico takšnih in drugačnih virov,
domačih in svetovnih, od spletnih portalov in e-časopisov prek blogosfere in webzinov do
družbenih omrežij in forumov, vendar njihova razpršenost in razdrobljenost je bolj kot
odsev pojenjanja družbene moči same glasbe svojevrstna zmaga neoliberalizma, ki je tako
zaoblil kritiške osti.

“Samo norci objokujejo propad kritike. Kajti njena ura je že zdavnaj odbila. Kritika je stvar pra-
vega razmisleka. Doma je v svetu, v katerem so bistvene perspektive in optike in kjer je še bilo mo-
goče zavzeti stališče. Stvari so medtem več kot aktualno obtežile hrbet človeške družbe. ‘Nepri-
stranskost’, ‘objektiven pogled’ je postal laž, če že ne povsem naivni izraz površne nepristojnosti.
Reklama je danes najpomembnejši, merkantilen pogled v osrčje stvari. Spodkopava svobodni ma-
nevrski prostor opazovanja in stvari tako nevarno potiska pred čelo,” 

je pred sto leti brezkompromisno zakoličil usodo kritike Walter Benjamin v kratkem
lucidnem sestavku Ti prostori so za v najem, ki ga zaključi z naslednjim vprašanjem in od-
govorom nanj. “Kaj navsezadnje dela reklamo tako superirorno nad kritiko? Ne tisto, kar
pravi rdeča električna pisava – temveč ognjena luža, ki jo zrcali na asfaltu.”10

TEMA |  Igor Bašin |  Do novega začetka

88

10 Benjamin, Walter: Enosmerna ulica. Ljubljana, Študentska založba, 2002. (zbirka Koda) 76.



d
9/2023

89

Tu odstopi kritik 
Skica za pregled glasbene kritike in vloge glasbenega 

novinarstva pri nas

Ičo Vidmar

K R I T I Č N O S T

Naslov verjetno zveni resignirano. Kaže ga jemati bolj v športnem duhu, kakor  odstop ve-
terana, ki je kot glasbeni kritik in novinar ob glasbi pokrival tudi različne prekate kultur-
nega življenja, v igri »omagal« po dolgoletnem užitkarskem, napornem in včasih izjemno
vznemirljivem delu v slovenskih in nekajkrat tudi tujih medijih. Besedilo je zato na me-
stih nujno osebno, zaznamovano s partikularno izkušnjo, ki pa je bila hkrati ves čas pove-
zana z različnimi kolektivi, uredništvi in uredniki medijev, skupnostjo kritikov in v manjši
meri kritičark doma in v tujini, ki se je lotevala obravnav glasbe in njenega javnega vred-
notenja in celo od tega poskušala živeti brez redne službe. Bili smo free lancerji, podobno
kot glasbeniki, s katerimi smo imeli tako radi opravka, kar je bil po svoje način identifika-
cije z domnevno avtonomijo glasbenih praktikov. Danes prevladujočemu delu, nestalnim
zaposlitvam in delovnim razmerjem bolj učeno rečemo, da so prekarna. Vsekakor je bil ve-
čidel mojega kritiškega udejstvovanja pisanje o (ne-popularni popularni) godbi podpla-
čano ali vsaj slabše plačano od bolj imenitnih novinarskih zvrsti in področij, povzdignje-
nih pisarij v ustvarjenih hierarhijah medijskih hiš in malo bolj egalitarno v humanističnih
revijah, posvečenih kulturi in v redkih glasbenih revijah.

Toda zgornji naslov je tudi parafraza »nastopa kritika popularne godbe« na ključnem
mestu v delu vodilnega britanskega sociologa glasbe Simona Fritha Performing Rites, da-
nes klasični sociološki obravnavi vloge in učinkov vrednostnih sodb v (popularni) godbi.
Avtor v poglavju o »žanrskih pravilih« obravnava družbeno konstitucijo žanrov, se pravi



glasbenih zvrsti in njihovih družbeno sprejetih  »pravil« in odločilno vlogo kritike pri
tem.1 Ni odveč podatek, da je bil Frith večji del svojega življenja dvoživka, del akadem-
skega sveta in del kritiškega kroga, predvsem vplivne britanske rock kritike, s tem, da je
bil med študijem v ZDA hkrati tudi del ameriške rock kritike, ki se je podobno kot britan-
ska formirala v šestdesetih letih, a se je mnogo bolj kot britanska imela za kulturne radi-
kalce v ameriški družbi tistega časa. Tedaj je znani ameriški rock in kulturni kritik Greil
Marcus razglasil rock za ameriško nacionalno demokratično kulturo, za kulturo radikal-
nega upanja, in sčasoma to upanje, ki je ustvarjalo »mit o rocku«, opustil.  

Poduk iz Frithove kritiške in sociološke teoretske prakse je, da pri njem brez ene ni
druge. Pri tem še zdaleč ni bil osamljen. To seveda ne more biti pravilo, celo zapoved, je pa
vsaj pokazatelj, da so številni glasbeni pisci prehajali v strožje, a tudi rigidnejše akadem-
ske vode, običajno oboroženi z bogatim empiričnim izkustvom, poznavanjem mehaniz-
mov glasbene industrije, kot pripadniki kontrakulture ali subkultur, kar lahko pomaga izo-
striti teoretsko mišljenje (v sociologiji, etnomuzikologiji, antropologiji) ali pa ga
zbana li zirati, kar je tudi mogoče. Vsaj za širno področje popularne godbe velja, da so dobri
in razgledani glasbeni novinarji in kritiki znali misliti, reflektirati družbeno v glasbi in
glasbeno v družbi na pretanjene načine, to razmerje so med prvimi artikulirali.  Lahko se
ozremo še malo nazaj in vnovič opozorimo na to, kako pronicljiv jazz kritik in pisec o jazzu
je bil socialni zgodovinar Eric Hobsbawm (z namenom, da bi strožje ločeval znanstveno
delo zgodovinarja od glasbenega novinarstva in pisanja o glasbi, se je pod besedila o jazzu
v različnih revijah podpisoval s psevdonimom Francis Newton, po trobentarju Billie Holi-
day, enem redkih ameriških črnskih glasbenikov, ki je bil član Komunistične partije ZDA).
Jazza ne omenjam naključno, saj so ga celo v okviru projekta oblikovanja raziskovalnega
področja popularne godbe (popular music studies) za nekaj časa izvrgli iz zgodovinskih
obravnav popularnih godb, ki naj bi se začele s »pop momentom« po 2. svetovni vojni, se
pravi z Elvisom Presleyjem, rokenrolom in množično mladinsko potrošnjo, četudi je ja-
sno, da je jazz (bil) prva popularna godba. Kot posneta in živa glasba se vzpostavila tudi z
vlogo nove glasbene kritike in specifičnega pisanja o jazzu, ki sta se ločevala od tradicio-
nalne kritike panevropske glasbe skladateljev, tiste, ki ji v vsakdanjem govoru pokvečeno
rečejo »klasična«, »resna« ali celo »umetniška« glasba. 

Frithovo izhodišče je zastavitev aktualnega vprašanja sredi devetdesetih let prejš-
njega stoletja, zakaj so akademske kulturne študije2 povsem zanemarili problem vrednos-

TEMA |  Ičo Vidmar |  Tu odstopi kritik

90

1 Izseček poglavja z naslovom »Tu nastopi kritik …« je bil v prevodu Simone Suhadolnik objavljen v reviji Muska, št.
6−7, 1998, Glasbena mladina Slovenije, str. 35−37. Iz: Simon Frith, Performing Rites. On the Value of Popular Music. Ox-
ford University Press, Oxford, 1996.
2 Da ne bo zablod, kulturne študije niso znanstvena disciplina, kot to tudi niso študije popularne godbe. Slednji so
obsežno raziskovalno področje, ki ga je sproti zarisala mednarodna intelektualna formacija, kot je IASPM (Internatio-
nal Association for the Study of Popular Music), ki je od leta 1981 večdisciplinarno združenje sociologov, etnomuzikolo-
gov, antropologov, filozofov, kulturnih zgodovinarjev, a tudi glasbenih novinarjev, kritikov in glasbenikov, ki proučuje
različne vidike popularne godbe v sodobnih družbah vsega sveta. Če je v njih nekaj časa prevladoval »rockizem« (prou-
čevanje različnih aspektov rocka, za katerega se je zdelo, da bo premaknil svet) in sociološko preučevanje mladinskih
subkultur, je to prej simptom časa in tudi političnih preokupacij združenja, ki je raziskovalno polje in probleme s tem v
kontekstu razumljivo omejil in pri tem sčasoma naletel na meje lastne dokse, ki jo je bilo potrebno zrahljati. Do kod in
kako, je drugo vprašanje. Študije popularne godbe so lahko kaj hitro konformistično dolgočasna in suhoparna akadem-
ska rabota. Občasno jo napol od zunaj zamaje K-Punk pisca, kakršen jer bil Mark Fisher, ki osebno ni zdržal.



d
9/2023

tnih sodb in zakaj so posledično žolčne razprave o glasbi povsem spregledale, kaj počne
privrženec, fen neke godbe. Jasno je, kaj: druge želi prepričati o pravem načinu poslušanja,
tudi s tem, da se sklicuje na druge bende, pevke, zvoke. Iz tega sledi, da želi druge prepri-
čati, da bodo imeli ravno to godbo radi. To je solidno izhodišče, ki je približno uglašeno z
nekaterimi sočasnimi sociološkimi obravnavami godb pri nas – pri argumentih o godbi ne
gre toliko za všečnost, marveč za načine poslušanja, za načine, kako nekaj slišimo in s tem
pripovedujemo, kaj smo. Zato je kritik popularne godbe (rock kritik, jazz kritik, hip hop
kritik, kritik glasb sveta itd.) kot javni okuševalec glasb poklicni fen, ki pa je v protislovni
vlogi, saj tolmači godbo, avtorja, bend poslušalskemu občestvu, ki mu pripada, in s tem
utrjuje ali pomaga spreminjati njegov vrednostni sistem in skupne pomene, a jih podobno
kot v zgodovini kritiki in zagovorniki avantgardnih slogov tudi brani pred množico in nje-
nim okusom (in množična kultura z godbo vred s konca 19. stoletja in v 20. stoletju je proti
splošnemu prepričanju predvsem kultura »srednjega razreda«, ki je oklestila robatost, la-
scivnost, neposrednost kulturnih form proletariata in obenem privzela estetiko visoke
kulture, ki jo je povratno spet priredila in oklestila njene vzvišene robove –  je middle of
the road). 

Številni spisi o zgodovini glasbenega novinarstva v svetu poudarjajo, da sodobni glas-
beni kritiki sproti zaznavajo ta protislovja in jih poskušajo razreševati: na eni strani je dej-
stvo, da je novinarsko pisanje o godbi neizbežno povezano s poslom promoviranja glasbe-
nikov in njihovih nastopov, s trženjem koncertnih turnej in posnetkov (na nosilcih zvoka
od plošč do zdajšnjih digitalnih formatov), a tudi zaznamovano s poudarjeno eksistenčno
potrebo po preživljanju s pisanjem kritike, po drugi strani pa imajo za svojo nalogo pojas-
njevanje vrednosti določenega glasbenika ali glasbenega komada na estetski način in ne
na komercialen način in s tem nekako ohranjajo svojo avtonomijo kot novinarji, pisci o
glasbi. Tudi pri nas smo vsaj nekateri pišoči o godbah vedno poudarjali to razcepljenost.
Zavedali smo se, da smo člen v distribuciji glasbe, a zraven gojili držo, da z izborom besed,
izvajalcev in godb presegamo to ujetost pri glasbenem posredovanju bolj ali manj poblago-
vljene glasbene kulture. 

Zagovarjam stališče, da je potrebno glasbeno novinarstvo razumeti kar najširše in za-
torej zajema tudi ožje področje glasbene kritike, ki ju številni ločujejo. Ožjo kritiko pred-
vsem povezujejo s konvencionalno »visoko« umetnostno kritiko, kar je pri nas navsezad-
nje ustoličilo tudi Ministrstvo za kulturo pri podeljevanju statusov samozaposlenih v
kulturi in opredelitvi  deficitarnih oziroma specializiranih poklicev v kulturi  in med njimi
je tudi poklic »kritika/recenzenta«.3 Zaradi preteklih institucionalnih ureditev in pasiv-
nosti novinarskega stanovskega društva pridobitev statusa samostojnega novinarja ne
prinaša možnosti za pridobitev podobnih olajšav kot status »kulturnika svobodnjaka«.

91

3 Za status »kritika na področju umetnosti« (in tudi status esejista/kritika/publicista), kot se je sprva imenoval, sem
MK zaprosil razmeroma pozno v primerjavi z drugimi, šele leta 2008. S pridobitvijo možnosti za plačilo prispevka za
obvezno pokojninsko in invalidsko zavarovanje in podaljševanjem statusa v naslednjih letih sem postal institucionalizi-
rano potrjeni »samostojni kritiški podjetnik«, ki mu je pri izstavljanju računov ob oprostitvi plačevanja davščin in pri-
spevkov navidez pomagalo vse, razen tega, da so zneski honorarjev/plačil za medijske objave s počasno gotovostjo
vztrajno padali, čeprav je bilo možnosti za plačane objave besedil v medijih zame – verjetno zaradi dolgoletnega staža in
nekakšne veljave – še kar nekaj. Sčasoma je šlo strmo navzdol.



Moja izkušnja glasbenega novinarja in kritika (in glasbeni novinar ne postaneš z di-
plomo novinarstva na fakulteti4) je izkušnja nekoga, ki se je docela formiral na osrednji
slovenski neformalni medijski akademiji, na ljubljanskem Radiu Študent.

Martin Brennan5 v podrobni  primerjalni zgodovinski raziskavi dveh ameriških glas-
benih revij, jazzovske Down Beat in rockovske Rolling Stone, analizira presečišča in razha-
janja v pisanju o jazzu in rocku v specializiranem glasbenem tisku. Prepričljivo zajame po-
misleke in zatre dilemo o ločitvi glasbenega novinarstva in glasbene kritike, ki smo jo na
Radiu Študent, ne v časopisu, reviji ali fanzinu, razrešili z notranjo delitvijo dela in sprot-
nem prehajanju različnih zadolžitev v delu glasbene redakcije, ki je znotraj radia delovala
kot avtonomna kritiška in kritična zarotniška skupnost mladih piscev in avtorjev oddaj o
glasbi. Samozavedanje o pripadnosti glasbenemu novinarstvu, tudi slogu pisanja in drži,
ki v glasbi, v godbah vidi pomembno družbeno silo, je za številne zgodovinarje eden nujnih
pogojev za vzpostavitev prepoznavne glasbene kritike in novinarstva; to je nekaj, kar je v
zgodovini veljalo za konstitucijo prepoznavne jazz kritike, rock kritike in drugih kritik. 

Kako je torej z razlikovanjem med glasbenim novinarstvom in glasbeno kritiko? Glas-
bena kritika naj bi bilo pisanje o glasbi z večjo ambicijo po argumentiranju in interpreta-
ciji, vendar je bolj novinarsko kot akademsko (torej zajema ocene, poglobljene intervjuje,
širše pregledne članke, polemične članke, eseje in podobno), glasbeno novinarstvo naj bi
bilo preprosto poročanje, podajanje praktičnih informacij ali sprotno komentiranje.6 Tak-
šen razloček težko povsem zdrži v praksi, vsekakor ne v ereševski, pa tudi drugje ne. Zlasti
ne na primer v načinu poslovanja komercialno relativno uspešnega glasbenega tiska, ki se
je zgodovinsko razmahnil na zahodu že okrog 1. svetovne vojne. Tradicionalno je odvisen
od trga, hkrati odvisen od ujemanja interesov oglaševalcev in bralstva, kar narekuje izbiro
vsebin. Za Brennana pa je tudi sama izbira vesti in praktičnih informacij kritično dejanje
in postavljanje takšnih ločnic ni preveč uporabno pri analizi glasbenega tiska, kjer je navi-
dezna novinarska ali uredniška izbira neizbežno tudi oblika kritike s posebnimi posledi-
cami za formacijo glasbenih žanrov, kanonov in kultur.

Zgodovina glasbenega tiska, kritike in novinarstva nas uči, da sta glasbena kritika in
novinarstvo priskrbela prve očrte za glasbeno zgodovino. To velja tako za jazz kakor za
rock, zlasti v njunem domicilu, ZDA, pa tudi drugje. 

TEMA |  Ičo Vidmar |  Tu odstopi kritik

92

4 Mimogrede, imam jo, pod B, kot se je reklo po starem, drugače sem pod A sociolog kulture s Filozofske fakultete.
5 Martin Brennan, When Genres Collide. Down Beat, Rolling Stone, and the Struggle Between Jazz and Rock. Bloo-
smsbury, London in New York, 2017.
6 Tako menijo avtorji ene najbolj obsežnih akademskih razprav o rock kritiki in njeni zgodovini v: Ulf Lindberg, Ge-
stur Guomundsson, Morten Michelsen in Hans Weisethaunet, Rock Criticism from the Beginning. Peter Lang Publis-
hing, New York, 2005. Pomembno delo, ki obravnava jazz kritiko je: John Gennari, Blowin’ Hot and Cool: Jazz and Its
Critics. University of Chicago Press, Chicago, 2006. Najbolj obširen zgodovinski pregled spreminjajoče se vloge glas-
bene kritike od srednjega veka naprej do sodobne glasbene kritike je: Christopher Dingle (ur.), The Cambridge History
of Music Criticism. Cambridge University Press, Cambridge, 2019. Zbornik seže onkraj Evrope in obravnava ključne
probleme, kot sta vloga žensk v glasbeni kritiki in vloga zvočnih posnetkov, razgrinja zgodovino kritike v jazzu, rocku in
polju glasb sveta. Obravnava tudi dvojno vlogo starejših in sodobnejših skladateljev, ki so ob muziciranju živeli in
vzdrževali kariere kot kritiki in pisci o glasbi, od Berlioza in Wagnerja naprej. Je zbornik muzikologov in sociologov. De-
nimo, Frithovo besedilo v njem je zgoščena sinteza vseh njegovih razmišljanj o vlogi rock kritike in sploh kritike v popu-
larni godbi.



d
9/2023

Kar zadeva jazz in pisanje o jazzu, John Gennari v svoji analizi jazzovske kritike pred-
laga izgradnjo manj statičnega jazzovskega modela, ki bi pri pisanju zgodovine jazza,
osmišljanju jazzovske tradicije, več moči in pozornosti posvetil glavnim nosilcem – glas-
benikom samim. Vendar je eden paradoksnih izidov njegovega zastavka ravno preskok v
poudarku z glasbenikov na tisto, kar imenuje jazzovska nadstavba  (močni jazzovskih pi-
sci, intelektualci ki so jazz osmišljevali glasbeno, sociološko, pisali njegovo zgodovino), na
mesto, kjer se je bila bitka za določanje pomena jazza. Tipičen način je bila obravnava mo-
dernističnega bebopa proti komercializiranemu swingu, poudarjanje ključne vloge
črnskih glasbenikov in sploh afroameriške kulture, jazza kot umetniške forme proti ko-
mercializiranim oblikam.7

Tudi za formiranje rock kritike velja, da so se lotevali podobnih problemov, a na dru-
gih ravneh. Specializirani glasbeni tisk je učinkoval kot vodič za odrasle potrošnike; delo
kritika je poiskati glasbenike, ki nudijo doživetje, in razložiti veščine, s katerimi to po-
čnejo. Iz tega se je zbrkljala ideologija rocka kot umetnosti,  ki zagotavlja obstoj skupnosti.
Stalni Frithov poudarek od Zvočnih učinkov8 naprej je, da so specializirane glasbene revije
pomembne na ideološki ravni, ne na komercialni. Kritiki kot rock ideologi opirajo svoje
početje na domneve o mestu njihove glasbe v mladinskih kulturah, o doživljanju spolnosti,
razrednosti in odraščanja. Drugi časopisi delujejo kot vodiči za najstnike, ki poudarjajo
občutja njihove mladosti; kritiki iščejo plošče, posneto glasbo, ki so znamenja takšnega
doživljanja – tu ideologija rocka deluje na način skupnosti, nekakšne ljudske glasbe, kjer
obstoj skupnosti zagotavlja obstoj umetnosti. Fanzini, se pravi podzemni tisk, so bojevito
skladišče za nabor informacij, izbranih podatkov in tudi širjenje govoric o popularni godbi
za majhne združbe, kultne pristaše.

Formiranje glasbene kritike je bilo na zahodu tesno povezano z razvitim glasbenim
trgom, obstojem založniške industrije. Prve redne revije so bile ob periodičnem glasbe-
nem tisku revije glasbene industrije (trade magazines), kot je vzemimo Billboard, ki je zelo
zgodaj začel objavljati lestvice najbolj prodajanih plošč, oglase založb in promocijske
članke o glasbenikih. Upoštevati je potrebno tudi tisk, namenjen avdiofilom, ki je tudi ob-
javljal kritike plošč, ki naj bi jih potrošnik naprav za reprodukcijo zvoka preizkušal na naj-
novejših napravah. Britanska revija za »klasično glasbo« Gramophone je bila ustanovljena
že leta 1923 in je kot mesečnik za »klasične avdiofile« ves čas objavljala kritike plošč.

Glasbena kritika se na zahodu formira skupaj z glasbenim tiskom in manj z elektron-
skimi množičnimi mediji, kot sta radio in TV. Je praksa in kultura pisanja o glasbi na trgu
in pisanja za trg poslušalcev. V zvezi z rock kritiko in pisanjem o rocku je osnovni lok v
Britaniji in ZDA precej podoben. Kritiki in pisci o rocku so iz lokalnega podzemnega tiska,
zlasti tedenskih revij, počasi prehajali v večje pop časopise, ki so jih prodajali na nacio-
nalni ravni. Lokalne revije so artikulirale občutek fenovske skupnosti ter politično in kul-
turno agendo, ki je vsebovala zametke radikalizma, ki so jih že prej artikulirale specializi-

93

7 Njegovi prva dve osebnosti sta vplivna ameriška jazz kritika Leonard Feather in John Hammond.
8 Simon Frith, Zvočni učinki, Krt, Ljubljana, 1986.



rane revije za folk godbo, le da so rock kritiki iskali in osmišljevali pomen glasbene avtenti-
čnosti, obenem pa so bili kot kritiki pop feni, ki so se se zavedali pomena tega, da so pisci
in so gojili osebni slog pisanja. Britanci so ga sprva prav zavidali ameriškim piscem, ki so
izstopali.

Preden stopimo na domača tla, velja poudariti, da je glavna razlika v zgodovini pisa-
nja o rocku med Britanijo in ZDA v tem, da so v Britaniji že obstajale pomembne glasbene
revije, ki so pokrivale celotno britansko ozemlje, v ZDA pač ne. Britanska Melody Maker
(ustanovljen leta 1926 kot revija za jazz in plesne forme, podobno kot v Franciji Jazz Hot
leta 1935) in New Musical Express (sprva je bil bolj splošna revija za pop, ustanovljen leta
1952) sta imela veliko večjo naklado v šestdesetih letih in sedemdesetih letih od speciali-
ziranih in alternativnih revij skupaj, prodala sta med 300 000 in 400 000 izvodov. Vsebino
so zgodnje pop revije gradile okrog pop zvezd, ki so snemale plošče, in razvijale fenovski
diskurz, ki se je opiral na intimno poznavanje izvajalcev. V ZDA je manko pop glasbenega
tiska pomenil, da so bili pisci o rocku primorani poiskati priložnost za objave v neglasbe-
nih publikacijah. Potrebo po speciliziranih časopisih in revijah pa so lahko črpali iz obsto-
ječih specializiranih tedenskih revij, namenjenih folku, ali pa po drugi strani iz revij, na-
menjenih potrošnikom in zbiralcem plošč bluesa, kot je bila britanska revija Blues
Unlimited, ki je bila na začetku leta  1963 fanzin.

Če so specilistične glasbene revije nastavile model za bodoče rock pisce, so se na
spremembe v glasbeni kulturi (od komercialnega in kulturnega vpliva The Beatles do
Boba Dylana) začeli odzivati tudi uveljavljeni poročevalci in komentatorji kulture v kul-
turnem revijalnem tisku in v dnevnih »resnih« časopisih. Ravno tako so začeli o novi kul-
turi pisati tudi avtorji z bolj sociološkim naklonom v družboslovnih revijah (nekaj podob-
nega se je začelo dogajati pri nas konec sedemdesetih, recimo v reviji Problemi).

Takšnega razvoja in formiranja glasbene kritike (popularne godbe) kot na zahodu v
socialistični Sloveniji ni bilo, ker  pravzaprav ni bilo specializiranega glasbenega tiska, ra-
zen Revije Glasbene mladine Slovenije (Revije GM), niti pripusta kritiškega pisanja o »niz-
kih« glasbenih formah, predvsem rocka, na kulturne strani osrednjih časnikov, ki so pov -
zdigovale nacionalno »visoko« kulturo in na področju glasbe »resne« skladatelje ali
poustvarjanje umrlih velikanov. Založbe plošč in trg posnete glasbe so obstajali, pripust za
zgodnje rock skupine je bil filtriran. Javna RTV Ljubljana glasbene kritike ni gojila, ured-
niške politike in izbor predvajane glasbe so bili v podobnih okvirih kot pri vseh evropskih
javnih radijskih postajah, prevladoval je zmerni konservativizem, četudi so prebavile The
Beatles, Boba Dylana in morda The Rolling Stones. Krajši spremni komentar, ki je zajemal
vrednostno sodbo v zgoščenih (žanrskih) oznakah, ste lahko slišali le v nekaterih speciali-
ziranih glasbenih oddajah v napovedih njihovih avtorjev, recimo v radijskih oddajah o
jazzu Aleksandra Skaleta. Za primerjavo, povsem na drugi ravni so bile oblikovane muzi-
kološko poglobljene oddaje o sodobni eksperimentalni glasbi in novi glasbi skladateljev na
zagrebškem radiu, kjer se je poznal odtis mednarodnega Zagrebškega bienala nove glasbe
in prodornega zagrebškega muzikološkega kroga. Na bienale so se stekale ikone svetovne
eksperimentalne glasbe, od Johna Cagea do Vinka Globokarja in – pred prvim nastopom v
Ljubljani konec sedemdesetih let – tudi znamenita sodobna črnska  skupina skladateljev

TEMA |  Ičo Vidmar |  Tu odstopi kritik

94



d
9/2023

improvizatorjev The Art Ensemble of Chicago iz chicaškega združenja, neodvisne glas-
bene formacije AACM (Združenje za napredovanje kreativnih glasbenikov).9

Nasprotno je v jugoslovanskem merilu od leta 1966 do 1986 v več inkarnacijah pod ra-
zličnimi izdajatelji obstajala tudi pri nas precej množično brana glasbena revija Džuboks v
srbskem (ali srbohravškem) jeziku, prvi specializirani rock mesečnik, ki so ga na vrhuncu
konec sedemdesetih let prodajali v zavidljivi nakladi 100 000 izvodov.10 Okrog nje, vendar
Džuboks ni bil edina revija za možnost objav, se je izoblikovalo jedro glasbene kritike popu-
larne godbe predvsem na srbskem in deloma tudi hrvaškem področju, predvsem rocka kot
glasbe mladine, ki so ga tudi uradno »požegnale« jugoslovanske oblasti. Navsezadnje je sku-
pina Bijelo dugme nastopala pred Josipom Brozom, naj je po dveh komadih zapustil koncert
ali ne. Za nastop so prejeli dogovorjeni  honorar. Nekaj rock novinarjev iz Slovenije je v zad-
njih letih revije občasno pisalo tudi za Džuboks, med njimi je besedila o rocku v opoziciji ob-
javil avtor oddaj na Radiu Študent in prireditelj koncertov skupin RIO Aleks Lenard.

Trdim (in to velja vsaj za ljubljansko kotlino, predvsem zaradi koncentracije študen-
tov in mladih izobražencev, ki so svojo osebno svobodo iskali v rocku in jo izražali sko-
zenj11), da se je prva prepoznavna skupina kritikov popularne godbe, kritikov rocka in so -
dobnega jazza, zavedajoča se lastnega početja, oblikovala na ljubljanskem Radiu Študent,
ki je takoj od ustanovitve leta 1969 začel na drugačen način predstavljati rock in jazz in
govoriti o njima. Obenem je bila konec istega leta ustanovljena Glasbena mladina Slovenije,
ki je leta 1970 začela izdajati  društveno glasilo, s katerim se je začelo bolj ali manj intenzi-
vno sodelovanje s pisci z Radia Študent. Revija GM je od leta 1970 do danes pod različnimi
imeni (Muska, danes Glasna) in z različno frekvenco izdajanja, edina glasbena revija na
Slovenskem, ki redno izhaja.12 Obe organizaciji sta ves čas deležni javnega financiranja,
kar je ključno za njun obstoj, kljub bolj pičlim odmerkom, ki so njuna stalnica. Zato se bom
v nadaljevanju posvetil predvsem zgodnjim formacijskim letom glasbene kritike in novi-
narstva, ki naj bo nekakšna skica za obsežnejši pregled in analizo po tem obdobju, če se ju
bo kdo lotil.

95

9 Z velikim približkom jih lahko zaradi lažjega razumevanja z uporabo žanrske bližnjice označimo za predstavnike
avantgardnega in eksperimentalnega jazza iz črnskega delavskega Chicaga. 
10 Podobno smo spremljevalci športa kljub dobri pokritosti športa zlasti v Delu redno brali specializirani zagrebški
športni dnevnik, Sportske novosti. Predhodnica Džuboksa je bila leta 1962 ustanovljena prva revija za jazz in druge vrste
popularne glasbe, Ritam iz Novega Sada  Izhajala je do leta 1965. Pomembna pri Džuboksu je bila podpora jugoslovan-
skega glasbenega fonografskega založništva, se pravi domače glasbene industrije plošč, predvsem zagrebškega Jugo-
tona.
11 »Veliko bolj bistveno za kontrakulturno razpoloženje je bilo geslo 'Osebno je politično'. Pomenilo je, da smo nače-
loma nezaupljivi tako do parlamentarne politične ureditve v zahodni Evropi kakor do zbirokratiziranega socializma, ki
je prikrival socialno neenakost in družbene konflikte, obenem pa dušil svobodno osebno izražanje.« To zapiše Jože Vo-
grinc o svojem gimnazijskem odraščanju in skupinski kontrakulturni pripadnosti »frikov« v Velenju konec šestdesetih
let in v začetku sedemdesetih let in pristavi, da se je med njimi uveljavil drugačen okus (instrumentalno zahtevnejše
skladbe hard rocka, pozneje fusion med jazzom in rockom vse do free jazza) v primerjavi z vrstniki iz Nove Gorice, ki so
več poslušali rock bende z ameriške zahodne obale. Jože Vogrinc, »Poslušanje rocka v socialistični gimnaziji
1968−1972«, v: Zgodbe iz Velenja, 1959−2014, Andreja Ažber (ur.), Knjižnica Velenje, Velenje, 2014. Takšni liki – ne iz-
ključno iz Ljubljane, to je bistveno - so se pozneje našli na ljubljanskem Radiu Študent.
12 Osnovni vsebinski poudarek je bil na klasični glasbi, toda od začetkov je bil del uredništva in avtor člankov Dušan
Rogelj z RŠ, za revijo je pisal še en ereševec, Milan Dekleva, ki je v članku celo izdelal skice za razumevanje improviza-
cije v glasbah. Med drugim je v prvih številkah revije hecno zanimiv članek o bendu Jefferson Airplane prispeval Slavoj
Žižek in v drugem članku polemiziral z Deklevo.



Tu vstopi vaš kritik, ki je leta 1982 prvič prestopil prag Radia Študent in zadnjo od-
dajo Idealna godba na tem radiu oddelal maja 2019, ko je RŠ praznoval svoj 50. rojstni dan.
Čas je bil za izstop. V zadnjih letih sem oddajo izmenjaje pripravljal vsake tri tedne s tova-
rišem Mihom Zadnikarjem in tovarišico TC Lejlo (Tatjano Capuder), ki je v slovenskem
prostoru edina več kot dve desetletji redno sukala in komentirala godbo iz arabskega
sveta. 

Na RŠ sem prišel po oklevanju sam, kot njegov redni, malone fanatični poslušalec od
gimnazijskih let z željo po pisanju zanj. Imel sem določeno zalogo vednosti o novem jazzu
in improvizirani godbi, ki sta me najbolj zanimala in sem ju precej dobro poznal in spozna-
val, tudi z obiski prvih festivalov jazza in improvizirane godbe in koncertov v tujini.13 To je
bila dolgoletna praksa širjenja in dopolnjevanja kroga sodelavcev RŠ. Na radio so prihajali
sami ali pa smo jih novačili iz krogov znancev, ki so se poglabljali v muziko. Iz lastnih vrst
smo, če se je le dalo, tudi izbrali bodočega glasbenega urednika. Bil sem že »indoktrinirani«
privrženec improvizirane godbe in politično okužen s strukturo občutenja amaterske, po-
pularne in alternativne prakse punk rocka. To ne pomeni, da nisem poslušal Jamesa
Browna, Jimija Hendrixa, starejšega ameriškega bluesa in glasbe sodobnih skladateljev.
Naletel sem na podedovano delanje radia z zapleteno tehnično delitvijo dela in s program-
skimi smernicami, ki so bile po burnih, a argumentiranih razpravah v uredništvu in redak-
cijah že ustaljene in so se preobražale sproti v razpravah o programskih smernicah. 

Kaj je bilo podedovanega pri glasbenih smernicah avtonomne glasbene raakcije RŠ, a
sčasoma tudi zrahljanega? Jože Vogrinc, ki je bil odgovorni urednik na RŠ v letih 1978/79,
za okolje RŠ trdi, da je bila  »družbenokritična popularna godba temeljna identifikacijska
točka in s tem globoko politično vprašanje. Popolnoma smo soglašali, da je poslanstvo RŠ
širjenje tiste glasbe, ki predstavlja prihodnost in ki uteleša občutje in duh svojega časa«. V
razpravah v glasbeni redakciji RŠ je tedaj v diskusijah prevladala odločitev za dve elitisti-
čni poziciji, za punk14 in sodobno improvizirano godbo, kar je bilo nekako proti nekaterim
pogledom v uredništvu, »da mora biti glasbena politika RŠ pluralizem revolucionarnih

TEMA |  Ičo Vidmar |  Tu odstopi kritik

96

13 Moj prvi prispevek je bilo poročilo/ocena koncerta kvarteta chicaškega pianista Muhala Richarda Abramsa konec
marca 1982 v avstrijskem Saalfeldnu v tamkajšnjem jazz klubu, preurejenem iz nekdanjega kmetijskega gospodarskega
poslopja. Zoran Pistotnik, vodilni jazzovski kritik RŠ, čigar oddaje o sodobni improvizirani glasbi sem redno poslušal in
snemal na avdiokasete, me je vzel pod okrilje in postal moj neformalni mentor na RŠ. Kadrov za jazz in improvizirano
godbo ni bilo na pretek, v glasbeni redakciji RŠ so prevladovali liki, močni avtorji, kritiki (Igor Vidmar, Peter Barbarič,
Marjan Ogrinc) privezani na punk rock in nove oblike alternativnega rocka, pozneje postpunka, vključno s plesnimi for-
mami, novim elektro popom; nekaj let močneje navzoč rock v opoziciji je še ostajal postavka v programu, a manj kot v le-
tih 1979–1982, in tudi že reggaeja, prve globalizirane popularne kulturne/glasbene forme iz tretjega sveta. Študentke
muzikologije, tudi sodelavke Revije GM, so pripravljale oddaje o novi glasbi (Situacija nove glasbe) in s tem nadaljevale
tradicijo oddaj, ki sta jih v sedemdesetih letih pripravljala Dušan Rogelj in Slobodan Valentinčič s sodrugi.
14 Ne glede na različne družbene razmere, v katerih se je v svetu oblikoval in udomačeval punk rock, pri nas kot
zbrkljan izraz »kulturno razlaščenih mladinskih množic« (še ena posrečena agitacijska formulacija Rastka Močnika ti-
stega časa), in seveda tudi kritike ozkogledosti, danes v resnih mednarodnih refleksijah prevladuje ocena, da je prelom-
nost kratkotrajnega punk rocka v tem, da je na različnih ravneh znotraj rocka proizvedel radikalno kritiko rocka sa-
mega: pokazal je, da je bil mainstream rock sam navaden pop – in to sčasoma kot žanr postal tudi sam. To so leta, ko je
omenjeni Greil Marcus za zbornik Stranded povabil pisce, edina med kritičarkami je bila izvrstna Ellen Willis, ki naj bi
izbrskali nekakšen cvetober rock albumov in skupin – pravzaprav so oblikovali rock kanon – in večina je v maniri resi-
dualnega modernizma v skupinah in albumih izkopala »izraze rockovske avantgarde« in dala prednost tistim, ki so bili
del glasbenega podzemlja in urbanih obrobij. Willis je bendom (izbrala je The Velvet Underground) pripisala možnost
kulturne opozicije, ki ni bila zgolj glasbeno čudaštvo, ampak je bila antagonistična do rocka samega. Skratka, »No Fu-
ture«.



d
9/2023

godb, ki pa mora ohraniti vitalne vezi s komercialnejšimi oblikami popularne godbe, da ne
postane geto«.15

Glasbena kritika na RŠ – punkovska ali jazzovska – je (bila) novolevičarska; v mediju,
ki ga je ustvarjala, je videla emancipacijski, demokratični potencial proti prevladujoči me-
dijski industriji produkcije zavesti, v kulturni formi in kulturni/glasbeni praksi pa utopi-
čno obljubo sreče, »osvobajajoče socialne in individualne težnje«. Bila je sopotnica in eša-
lon v prvi medijski vrsti, ki je dajal glas alternativni kulturi in družbenim gibanjem, novim
urbanim scenam, subkulturam, ki so s svojim delovanjem izražale in oblikovale prostore
drugačnosti oziroma po Rastku Močniku »drugačne prostore družbenosti«. Kot taka je
bila svobodomiselna,  venomer odločno antinacionalistična in antirasistična. Predvsem
težko rečemo, kar bi bila popolnoma izkrivljena interpretacija, da je bila – podobno tudi
celotna alternativna kultura – proti socialističnim družbenim odnosom. Če poslušaš in
vrednotiš Dead Kennedys, Public Enemy, Boba Marleyja in Billie Holiday je jasno, da na
oni družbeni strani ne cvetijo rožice.

Izstopajoča posebnost glasbene kritike in novinarstva  RŠ – »kritiške šole Radia Štu-
dent« s sociološkim naklonom, ki je več poudarjal kontekst predavajane glasbe, njene pro-
dukcijske pogoje, družbeno umeščenost – je bila predvsem v tem, da se je lahko nepretr-
gano formirala, reproducirala in spreminjala znotraj institucije in intelektualne
formacije, ki je glasbo, ki jo je predstavljala, vrednotila, kulturno diskriminirala, obenem
dala v slišanje – kar v mnogo manjši meri velja za glasbeno novinarstvo drugje. V glasbeno
redakcijo so sproti prihajali mlajši z drugačnimi preferencami in v trku s starejšimi so si
morali s svojsko interpretacijo »priboriti« svoj kos programa, kar na sestankih redakcije
ni bilo vedno miroljubno opravilo. Nove generacije glasbenih novinarjev (zvečine študen-
tov, ki pa so lahko na RŠ-u krepko zabredli v poslanstvo in odložili študij) so šle skozi raz-
meroma utečeno šolo od začetne vajeniške dobe do pripravljanja prispevkov v skupnih
oddajah vse do lastnih avtorskih oddaj. Pretok idej in skupno poslušanje glasbe vseh vrst,
ne samo »svoje«, je bilo ključno. Od tod številne pojmovne inovacije, tudi tista, da smo po-
pularno glasbo začeli imenovati godba, s tematiziranimi distinkcijami med vidiki muzici-
ranja in poslušalsko izkušnjo. To na RŠ v veliki meri velja še danes. Skupna podlaga je
enaka – odločitev za predstavljanje manj komercialnih godb, »iskanje novega« (s staro
kritiško sumničavostjo glede komercialno uspešnih godb, če pa že so na sporedu, je potre-
bno iznajti argumente v prid njihovega predstavljanja, ki drsijo v drugačne interpretacije
avtentičnosti, se odmikajo od argumentov o produkcijskem ozadju in pogojih, se zatekajo
k analizi izzivalne forme, ravnanja z zvočnimi bloki, starejši izraz »subverzivnost« zače-
nja nadomeščati bolj meglena »transgresivnost« ipd.).16

97

15 Jože Vogrinc, Popularna godba. Eseji ob poslušanju. Subkulturni azil, Maribor, 2012.
16 Pred leti je sociolog (tudi popularne glasbe) Gregor Tomc izjavil, da RŠ vrti glasbo, ki je nihče ne posluša (torej je …
). To je le malce drugače oblikovani argument od starejšega, in glede predvajane glasbe zlasti v glasbenih opremah, je na
RŠ kot tudi v drugih medijskih hišah vedno spor, da RŠ vrti »neposlušljivo glasbo«, da ni všečna, je zatežena, odvrača
poslušalce (in tudi oglaševalce – bojazen in pritisk ekonomsko-propagandne službe). Podmena takšne izjave je razume-
vanje tega, kaj je popularnost godbe. Predvsem se je ne da banalno zvesti na število prodanih izvodov, klikov. Je tudi ne-
popularna, po formi in zvoku »težka«, ni vedno všečna, šepetajoča, božajoča, če karikiram. Naj dam zgled (in teh je na
stotine) o »neposlušljivi« godbi benda, ki so ga tedaj  mlajši sodelavci vrteli ob kupu drugih skupin iz istega ameriškega



V zvezi z RŠ, ki je imel v začetkih vlogo nekakšnega radijskega fanzina (»radiozina«)
in jo zrelo nadgradil,  velja posebej poudariti osrednjo kritiško oddajo, ki je na sporedu od
leta 1977 vse do danes, Tolpo bumov. Že anagram v naslovu sugerira duhovit obrat glede na
prejšnjo oddajo Top albumov, na sporedu od leta 1970, kjer je šlo za vrtenje albumov in
skladb z njih glede na lestvice (prodajanih plošč), kar so vedno povzemale številne glas-
bene revije, Džuboks, pri nas revija Stop17 in druge vse do današnjih spletnih trgovcev in
platform z glasbo. 

V tej recenzentski oddaji RŠ, ki je ob oddaji Razširjamo obzorja (od leta 1978) edina še
na rednem sporedu, kar je izjemna tradicija, smo vsako leto zvrteli in ocenili približno 180
izbranih albumov, ki so prestali selektorsko in uredniško sito. Zaželeno je bilo, da vinilni
album (obe strani plošče so zvrteli zapored na isti dan v dveh tednih, dvojni album pa šti-
rikrat zapored v štirih tednih na isti dan) ocenjujeta dva različna avtorja, kar je omogočalo
in spodbujalo soočenje mnenj, različnih argumentacij, natančnejše formulacije, intelek-
tualno tekmovalnost. Ob tej oddaji se je dejansko oblikovala, nadgrajevala in sproti pre-
obražala glasbenokritiška šola RŠ. Od prestavitve oddaje na 19.00 ob širjenju programa do
polnoči in s prihodom množice CD-plošč smo v posamezni Tolpi bumov začeli vrteti le en
album z eno oceno, kar pomeni, da je glasbena redakcija RŠ recenzirala 365 albumov na
leto, kar počne še danes, vendar ni bilo več kritiškega soočenja. Takšne količine rednih
ocen albumov ob sprotnem, rednem dnevnem ocenjevanju koncertov in festivalov v svoj
program ali na strani tiskovin ni uvrščal in danes ne uvršča noben drug medij v Sloveniji,
ne tiskani ne spletni. 

Je pa še ena razsežnost Tolpe v povezavi glasbene kritike in očrtov za pisanje zgodo-
vine glasbe. Radio velja za mimobežni medij. Če nisi sinhroniziran z njegovim progra-
mom, gre mimo. Toda uredniška zahteva je bila, da so novinarski prispevki in kritiške
ocene napisani (natipkani), lektorirani in jih prebere špiker. Teh oddaj nismo le poslušali,
marveč tudi brali, na radiu smo drug drugega brali. Dinamika intenzivnih pogovorov v re-
dakciji je bila v slogu »A si prebral Perotovo Tolpo?«, podobno kot med poslušalci radia,
»Ali si poslušal Tolpo?«, in pri tem so mislili tako album kot avtorjevo oceno. 

V času kasetne kulture, ko večina poslušalcev ni imela dostopa do vsake izdaje pos-
nete glasbe, do plošč iz tujine, so poslušalci ne samo snemali predvajano glasbo, marveč
velikokrat tudi spremno besedilo, oceno plošče. Ta vidik pisne kritiške glasbene kulture,
vpisane v kasetno kulturo, in rednega spremljanja radia lahko avtorjem pregledov glasbe-

TEMA |  Ičo Vidmar |  Tu odstopi kritik

98

mesta (nekatere s promocijskih avdiokaset, ki so krožile v fenovski in podzemni mednarodni mreži). Nastalo je veliko
vznemirjenje znotraj ozkega poslušalskega kroga, ko je ta ameriški bend z novo strukturo občutenja mlajše generacije
poslušalcev in kritike prihajal na koncert v bližnje Milje ob Trstu. Tedaj je hrvaško govoreči član benda nabito polno
manjšo dvorano pozdravil z »Dobro veće, mi smo Bijelo dugme«. Nekaj let pozneje je Nirvana pred usodnim strelom iz
pištole odigrala svoj zadnji koncert v Ljubljani v razprodani veliki dvorani Hale Tivoli.
17 Tedenska revija Stop kot pop revija in revija za radio in TV je bila pomemben kanal za javno kritiko medijsko po-
sredovanih kulturnih oblik, komentiranje in izbor informacij, ki jih zunaj »alternativnih, mladinskih medijev«, kot sta
Tribuna in Katedra, drugod ni bilo. Tu je v sedemdesetih letih odigral ključno vlogo Stane Sušnik (tudi ereševec) z izbo-
rom novic o izidih albumov skupin in koncertnem dogajanju (napisal je kritiko prvega koncerta Pankrtov), pozneje so v
njej objavljali začeli objavljati tudi drugi, denimo Igor Vidmar.



d
9/2023

nega dogajanja iz preteklosti uhaja.18 RŠ je tudi pisni vir, četudi shranjen v tekstnem Ar-
hivu RS – z mankom končne radiofonske oblike.

Današnje stanje v slovenskih tiskanih medijih je, da pri rednih ocenah plošč (ne glede
na to, da je forma albuma anahronizem glede na načine konzumiranja glasbe v časih pre-
točnih platform) vztraja le še tednik Mladina, ki je redno rubriko ob sicer prej precej
ubornih kulturnih straneh uvedel šele sredi devetdesetih let. Zvečine jih ocenjujejo le še
glasbeni spletni portali. Razlika od časov, ko sem bil sam del recenzentske ekipe Mladine,
je, da danes za moj okus dobri ocenjevalci sami izbirajo plošče iz mednarodnega in doma-
čega prostora, tedaj pa smo bili omejeni z odločitvijo, da je album dostopen v domačih
trgovinah in ga distribuira ali založi domača hiša.19 Za nekoga z izkušnjo Radia Študent je
bila to nezaslišana omejitev. V zelo skrčeni obliki se pojavljajo le še ocene koncertov in
prireditev. Najbolj trdoživa zvrst je intervju. Vse manj je poglobljenih intervjujev, prevla-
dujejo krajši, predvsem promocijski intervjuji, ki so včasih koristni, če gre za manj zna-
nega intrigatnega ustvarjalca, o katerem širša javnost ne ve veliko. Intervju z glasbenikom
je žmohtna in zahtevna zvrst glasbenega novinarstva. Še vedno menim, da intervju najbo-
lje predstavlja glasbenika in njegovo glasbo, je bogat vir informacij, razglabljanj o estet-
skih vprašanjih, vpetosti v družbeno, lahko se poglablja v prakso ustvarjalca ali benda.
Zame so bili najbolj zabavni in zahtevni intervjuji z Vinkom Globokarjem in newyorškimi
skladatelji improvizatorji, ki ves čas duhovito in poučeno reflektirajo lastno prakso. Vse je
odvisno od tehtnega izbora glasbenika, od večine pač ne morete pričakovati prosvetljene
razlage sveta. Kaj storiti s člani obetavnega domačega benda, ki v uvodu pogovora v studiu
v začetni zadregi zarepenčijo: »Mi smo d'best«? 

Od devetdesetih let naprej sem ob delanju oddaj na Radiu Študent pisal za številne ti-
skane medije, dnevnike, tednike in mesečnike, tudi za kakšen fanzin. Zaradi oddaj na RŠ
sem bil znan kot »jazz kritik«, »blues kritik« in nekdo, ki je pokrival »drugo godbo«, čeprav
je bil moj interes za glasbe ves čas širši. Takšne predstave precej zmanjšajo delokrog v me-
dijih. Me drugim sem redno pisal za Dnevnik (prvič v devetdesetih, drugič od leta 2008 na-
prej), Republiko (začetek devetdesetih; sprva je plačevala solidno, ob zlomu je ostala dol-
žna avtorjem, ki smo po hodnikih lovili direktorja), Razglede (devetdeseta leta), Mladino
(z nekaj premori skoraj dvajset let od sredine devetdesetih let, sprva največ v prilogi te-
denski napovednik, prvem poskusu oblikovanja napovednika po zgledu Time Outa; to delo

99

18 Žiga Valetič v svojem pregledu »osemdesetih« tega že ne upošteva (Žiga Valetič, 80ta: desetletje mladih. Zenit, Bre-
zovica pri Ljubljani, 2020). Viri so iz tiskanih objav, iz Revije GM in Stopa, kar je razumljivo.Verjetno pa bi ob vsem vlo-
ženem pedantnem delu popravil marsikatero nerodnost in pomanjkljivo stališče, ki se opira na sekundarne vire. Prava
analiza načina ocenjevanja in sprememb v načinu in slogih pisanja o glasbi (od hagiografskega do semiotičnega, včasih
odkrito politično aktivističnega, angažiranega, drugič sentimentalnega ali gorečnega fenovstva) še čakamo, če bo kdo
zmogel dovolj potrpljenja, raziskovalne strasti in bo pridobil potrebna finančna sredstva zanjo. Brez nje si ne moremo
zamisliti resnega pregleda glasbenega novinarstva in kritike pri nas, ki sta tesno zvezana z glasbeno prakso, njenimi
prostori in s prireditvami, kjer so kritiki odigrali ključno vlogo. Brez vloge in argumentiranega javnega pritiska kritike
RŠ recimo v osemdesetih letih in tudi pozneje ne bi bile v izrazitem manku »relevantne koncertne ponudbe« (nenehna
sintagma v pisarijah in izjemno pomemben element kritike RŠ) zasnovane ključne koncertne prireditve, kot so Novi
rock, programsko spremenjeni ljubljanski jazz festival in festival Druga godba.
19 Tedaj smo se nekateri ocenjevalci upirali dodatku pisnih ocen z grafično pridano lestvico od 1 do 5 zvezdic po
zgledu vodičev za konzum kulturnih dobrin, saj je to po našem pretirano poudarjalo kupljivost oziroma potencialno pro-
dajno vrednost ocenjevanih izdelkov, kar je po našem razvrednotilo vrednost kritične besede.



je bilo bolje plačano kot pisanje za tednik, ob napovedovanju koncertov smo objavljali
daljše tematske članke, ki jih »pravi« tednik ni), Delo (krajši čas od 2002 do 2003, hkrati
sem pisal za Deloskop, kulturni vodič, ki se je z Mladine preselil na Delo oziroma so ga pro-
dali časniku). 

Ves čas sem redno pisal za mesečno Revijo GM in pomagal zakriviti, da se je leta 1996
preimenovala v Musko, ki je izhajala do leta 2009, ko je njen izdajatelj, Glasbena mladina
Slovenije, izigral uredniško ekipo in postavil revijo Glasna, ki nikoli ni dosegla precej za-
vidljive ravni Muske. Za marsikoga doma je bila Muska preveč akademska, resnobna, celo
arhaična – kar deloma drži in smo se zavedali slabosti, a obenem smo poznali kup notra-
njih težav  –, toda ključni »lokalni« problem je bil, da je bila njena zasnova preveč široka
(eden zgledov je bila angleška revija za godbe z eksperimentalnimi robovi v vseh formah,
Wire, ki še danes izhaja s solidno naklado). Kot mesečnik in pozneje dvomesečnik je
vedno skrbela za pester nabor daljših tematskih člankov. Predvsem se ni ozirala na di-
stinkcije med visoko in nizko glasbo, kar je motilo člane društva ustanovitelja in njihovo
dojemanje glasbene kulture, tako kot ji ni bilo mar za izrazito fenovski slog pop pisanja,
kar je motilo mlajše žanrske privržence, ki so štiri leta lahko brali revijo Dr. Music in pa
kratkotrajno, mladostno trendovsko RSQ, ki je pred tiskano formo med prvimi v Sloveniji
začela kot spletna glasbena stran.20

Pri Muski se je zgodba nekako ponavljala kot pri RŠ. Kot glasbeni novinar sem redno
obiskoval in ocenjeval koncerte in festivale v tujini, kjer je novinarska izkaznica RŠ odpi-
rala številna vrata zaradi ugleda, ki ga RŠ uživa med tujimi glasbeniki, prireditelji in tudi
novinarji. Podobno so glasbeniki vedno rade volje pristali na intervjuje za Musko, saj jih je
pogled na revijo in vsebino takoj prepričal. Muska je z urednico Iko Prušek ob rednih oce-
nah plošč in koncertov uvedla tudi ocene knjig o glasbi. V manjšem obsegu smo ocenjevali
populistične biografije bendov in razne pop žanrske genealogije, veliko več pozornosti in
recenzentske energije smo vložili v branje in ocenjevanje bolj poglobljenih, tudi teoret-
skih obravnav glasbe s področja sociologije, etnomuzikologije, medijskih študij, antropo-
logije glasbe in s tem bogatili lastno refleksijo o glasbi in glasbenem življenju. Tako ob-
širno tujega in domačega tehtnejšega pisanja o glasbi v Sloveniji ni spremljal noben medij.
Večina uredništva je ob ukinitvi Muske, h kateri so pristopili tudi novi mlajši pisci, ki so se
ob pisanju zanjo oblikovali, ustanovila spletno Novo Musko in na Ministrstvu za kulturo,
ki je v tihem dogovoru z vodstvom Glasbene mladine potrdilo padec stare revije in ohra-
nilo financiranje nove, v ostrem prepričevalnem pogovoru s pristojno uslužbenko vsaj do-
bilo zagotovilo, da na razpisu ne bodo spregledali kandidature za digitalni arhiv celotne
Muske, ki je dostopen na spletnem portalu (novamuska.org). Ekipa spletne  Nove Muske
od leta 2010 zanjo piše prostovoljno, se pravi brezplačno zaradi javne zaveze svojemu po-
četju in navsezadnje vloženega dela v oblikovanje ukinjene revije, ki je bilo honorirano

TEMA |  Ičo Vidmar |  Tu odstopi kritik

100

20 Z mladimi člani te obetavne, nujno zaletave revije smo imeli celo strateško spoznavno srečanje z namenom, da bi
nekako združili moči, se uskladili in povezali. Bili so prepričani vase, v svoj način predstavljanja glasbe, bili naj bi novi
val glasbenega novinarstva, usklajen s fantazijami mlade generacije. RSQ je v enem letu ugasnila.



d
9/2023

skromno, a je vedno bilo. Med kovidno zaporo je Nova Muska med drugim odprla rubriko
»moj album«, kjer imate pahljačo sočnih zapisov o albumih, ki so zaznamovali mladost
številnim, ki danes delajo na številnih kulturnih področjih.  

Stanje stvari se je v tem obdobju ukinjanja revij in ustanavljanja novih, še dodatno za-
pletlo. MK je ob bolj ali manj tihih dogovorih finančno zajetneje začelo podpirati SIGIC, ki
je hkrati ustanavljal revijo Odzven in za nameček z nastavljeno uredniško ekipo začel
spodbujati pisanje glasbene kritike (sprva mišljenje ožje od nakazanega zgoraj), kar je za
krog pišočih pomenilo obljubo malo večjega honorarja od običajnega drobiža. Ob sprot-
nem uredniškem delu in pisni praksi piscev in kritikov je moral tudi Odzven spremeniti
poglede (ki so bili prej tradicionalne muzikološke muhe in fantazije kot kaj drugega, brez
realne opore v vsakdanji praksi pisanja za medije. Naravnost rečeno, muzikologi z zelo
redkimi izjemami vsak dan ne pišejo, po domače, ne »novinarijo.«) 

Načnimo večno vprašanje, ali se je dalo od glasbenega novinarstva in kritike živeti?
Zelo težko in to so v nekem obdobju zmogli le redki od osemdesetih let naprej, ko so se kri-
tiki odpirale duri na javnem radiu in TV, odmerjeni prostor na kulturnih straneh dnev-
nega časopisja in v revijalnem tisku. Začnimo takole: postavka honorarja na RŠ za oceno v
Tolpi bumov je bila sprva cena ene plošče (v jugoslovanske dinarje smo jo preračunavali iz
zahodnonemških mark, se pravi 20 mark). Avtor je s tem povrnil stroške nakupa plošče,
ali bil nagrajen, če je šlo za promocijski izvod ali pa je bila plošča pridobitev bogatega ra-
dijskega fonotečnega fonda. Potem se je postavka nižala. Podobno velja za druge oddaje. V
osemdesetih letih, ko sem bil glasbeni urednik RŠ, so skupni honorarji za avtorske oddaje
in uredniški honorar dosegli ali morda za kanec presegli tedanjo minimalno plačo.

Avtorski honorarji so bili neprimerljivo višji v uglednih slovenskih tiskanih medijih.
Delo, Dnevnik in Mladina so plačevali solidno, s pomembnim dodatkom, da je Delova kul-
turna urednica Ženja Leiler leta 2003 v medijski hiši izposlovala dodatek k honorarju za
potne stroške, če je šlo za pokrivanje koncertov zunaj Ljubljane. To sta počela v zgodnjih
časih Radio Študent, ki je pokril stroške bencina in še kaj dodal za stroške bivanja, ko je
šlo za celovito pokrivanje festivalov v tujini, in pa ob običajno mučnih pogajanjih z odgo-
vornim urednikom tudi Mladina, kar pomeni, da si ob »dnevnicah« dobil tudi službeni
svtomobil, v zameno za reportažo o dogodku, narejene intervjuje in druge vrste člankov, ki
so bili vsi razmeroma solidno honorirani. To je način, kako mediji skrbijo za bogatitev in
aktualnost svojih vsebin, vendar je bila to na področju glasbenega novinarstva prej izjema
kot pravilo.

Od sredine devetdesetih let do 2010 sem hkrati pisal za vsaj štiri medije in ob objavi
14 do 20 prispevkov na mesec s honorarji občasno zaslužil skoraj višino povprečne slo-
venske plače, večino časa pa sem bil pod ali nad »minimalcem«.

Najvišji honorar, ki sem ga prejel, so mi leta 1993 izplačali Razgledi (»takorekoč inte-
lektualni tabloid«, naj spomnim na neumnost urednika) za intervju na 13 tipkanih straneh
z avant pevko Diamando Galas. Za kolumno na kulturni strani Dnevnika sem okrog leta
2010 sprva prejemal 120 evrov, postavka je sčasoma padla na 80 evrov. Za dvostranski in-

101



tervju v Dnevnikovem Objektivu, ki je bil narejen v tujem jeziku, si dobil blizu 200 evrov.21

Višina honorarjev za oceno plošče, koncerta ali festivala je bila povsod nižja od honorarja
za kolumno.

Toda resnično masten honorar za drugačno novinarsko delo, ki je bilo del obsega no-
vinarskih opravil na RŠ, sem dobil od »državnega« ansambla Laibach. Leta 1984 sem na-
mreč na svojem profesionalnem kasetniku UHER snemal znameniti ilegalni koncert
benda v kulturnem domu Malči Belič v Ljubljani in naslednji dan koncert v zagrebškem
klubu Kulušić. Čez leta so te posnetke Laibach izdali za založbo Mute. K CD-albumu sem
prispeval še krajše spremno besedilo. Zmenili smo se, da poračunamo.

Precej dobre honorarje lahko kritik, ki velja za izvedenca na svojem področju, pridela
še na nepričakovanem mestu, namreč kot član ekspertnih komisij Ministrstva za kulturo
ali Mestne občine Ljubljana. Za zoprno odgovorno in polemično kritično delo sem v času
imenovanja praviloma prejel višji honorar od kritiškega pisanja.

Glasbeni kritik je hitro primoran prehajati na druga področja, če si želi zagotoviti ek-
sistenco. Postane promotor, prireditelj koncertov, opremljevalec oglasov, prodajalec
plošč, del osebja glasbenih založb, piarovec, prevajalec, pisec spremnih besed, avtor knjig
o glasbenikih in glasbah.  Nikoli ni bil docela avtonomen poklic, nenehno je prepleten s
proizvodnjo in distribucijo popularne godbe. To zavedanje je ključno za njegovo delova-
nje. Ko ju – včasih tudi v imenu kulturnega aktivizma, višjih smotrov v slogu gesla »naredi
sam« – pomeša, običajno ni vrnitve. 

Pojav interneta in novih digitalnih form kritike, pisanja o glasbi je v marsičem zausta-
vil in pretrgal vez glasbene kritike in tiska. Dolgoletne glasbene revije ugašajo. Pitchfork, ki
je iz bloga prerasel v svetovni »indie« spletni portal in korporativno organizacijo, v Slove-
niji ni mogoč. Obstajajo pa dobri spletni portali in ožje scene, ki jo gojijo in potrebujejo ref-
leksijo kritike. Tiste, ki so delno javno financirane, dobre zapise tudi še honorirajo in s tem
upravičijo javno podporo, saj gre za objave tehtnejših zapisov, preglednih člankov. Verjetno
bo za začetek treba spremeniti staro oznako o glasbenem kritiku kot poklicnem fenu.

Kritika v svetu ni zamrla, ima druge oblike. Predvsem ni utihnil govor o glasbi. Na
spletu ga je vse več. Videti je, da je usmerjanje glasbenega potrošništva zdaj prevzela dru-
gačna pamet, algoritem. 

Glasbeni kritik po pravilu nikoli ni dosegel zvezdniškega statusa kakor glasbeniki, o
katerih je pisal. V zgodovini rock krike in novinarstva sta nekaj podobnega zvezdniškemu
statusu morda uživala dva, Lester Bangs in Nick Kent. Edini z držo, silovitostjo v pisanju
in govoru o muziki, ki je pri nas užival nekaj podobnega, je Igor Vidmar. Mislim predvsem
na konec sedemdesetih in začetek osemdesetih let.22 Toda še na stara leta, tik preden so ga

TEMA |  Ičo Vidmar |  Tu odstopi kritik

102

21 Naj omenim nekatere urednike medijev, ki so imeli opravka z menoj, kar ni bilo vedno lahko opravilo, a so znali v
kočljivih situacijah ravnati kot dobri uredniki in si tudi prizadevati za objavni prostor. Od takšnih urednikov se lahko
tudi marsičesa naučiš: Jure Potokar, Peter Barbarič, Dario Cortese, Ika Prušek, Jaša Kramaršič, Gregor Butala, Luka
Zagoričnik, Igor Bašin.
22 Bangsove članke je zbral in uredil Greil Marcus v: Lester Bangs, Psychotic Reactions and Carburetor Dung. Anchor
Books, New York, 2003.
Po gornjem zgledu bi bil za naš prostor potreben uredniški izbor in objava besedil, ki sta jih za RŠ in druge medije pisala
dva ključna glasbena kritika v Sloveniji konec sedemdsetih let in v začetku osemdesetih let, Zoran Pistotnik o sodobni



d
9/2023

z ekipo sodelavcev zabrisali z nedeljske večerne oddaje na drugem valu Radia Slovenija, je
v desetih minutah zgoščenih napovedih koncertov na slovenskih alternativnih obrobjih in
odrezavih komentarjih povedal več smiselnega kot tisti, ki so oddajo ukinili. Zadnje resne
glasbenokritiške komentarje na TV Slovenija je v redni rubriki oddaje Aritmija prispeval
Luka Zagoričnik. TV Slovenija je z njeno dokončno ukinitvijo leta 2017 prekinila tradicijo
rednih specializiranih oddaj o popularni godbi s tehtnejšimi avtorskimi prispevki, ki se je
na TV Ljubljana začela konec sedemdesetih let in so jih priborile generacije glasbenih no-
vinarjev, kritikov in urednikov.

Namesto sklepa raje postrežem z zabeležko, ki je nastala v času terenskega raziskova-
nja glasbenega življenja in klubske ekonomije neodvisnih formacij v New Yorku in po
njem. Deloma odraža moje erešovsko ozadje in sociološko pozornost:

Poseben problem je, zakaj o različnih praksah podplačevanja in neplačevanja glasbe-
nikov v klubih ne pišejo glasbeni novinarji, zakaj to ne pride v javnost. V glavnem jih, po -
dobno kakor klubarje, zanima »vibracija« v klubu, koncert sam, ustvarjena scena, ali bolj
sofisticirano, subtilno doživetje glasbe iz prve roke, samo glasbeno uživanje. Ravnajo po -
dobno kot številni spletni forumi, ki hvalijo in z zvezdicami ocenjujejo place, ki so in. Jazz
pisec Howard Mandel se je pritoževal, da bi »morala biti za takšen novinarski članek pod-
laga dolgotrajna raziskava na državni ravni, ki bi pritegnila širše bralstvo«, za kar pa kot
neodvisni novinar v obstoječih razmerjih v ameriški glasbeni in medijski industriji pre-
prosto nima finančnih pogojev. To drži samo deloma. Glasbeni novinarji in kritiki v svojih
zapisih povzdigujejo »novo sceno« in estetiko v nastajajočih prostorih. So ključni soude-
leženci v njenem konstruiranju, so člen v distribuciji glasbenega pogona. Od tega je odvi-
sen njihov posel. V svojih zapisih so pogosto sprenevedavi, ko stanje zahteva resno ovred-
notenje produkcijskih razmerij v klubih, in raje ne drezajo v osje gnezdo. Posvečanje
estetski plati, »glasbi sami«, kakor radi pravijo, fino prekrije groba, realna razmerja na
sceni, ta pa niso prijetna in »ne pritegnejo širšega bralstva«, kar je šibek argument ameri-
škega kritika.23

103

improvizirani godbi in Igor Vidmar o punku. Temu bi lahko sledil tudi uredniško arhivski poseg in objava edine pisane
kronike kulturnega življenja v devetdesetih letih s specifičnim slogom Jaše Kramaršiča Kacina v rubriki »Kulturni ro-
deo« v tedniku Mladina.
23 Objavljeno v: Ičo Vidmar, Nova muzika v New Yorku. Neodvisni glasbeniki in pravica do mesta. Studia humanitatis,
Ljubljana, 2016.



104

Eksistenčni krč 
filmske kritike

Veronika Zakonjšek

K R I T I Č N O S T

Danes je bržkone edina stalnica filmskokritiškega poklica njegova nenehna kriza. Kon-
stantna tranzicija, prekarizacija, dehierharizacija in deprofesionalizacija, iz katere vzro-
čno-posledično veje nostalgija do preteklosti. Do časa, ko so filmski kritiki še predstavljali
kulturno avtoriteto: ko je kritika Pauline Kael z nekaj stavki kanonizirala ali pogubila film
Novega Hollywooda; ko se je s cinefilskim diskurzom pariškega mesečnika Cahiers du Ci-
néma rojevala nova filmska poetika; in je slovenski filmski kritik, praviloma moški, lahko
še spodobno živel od svojega poklica. »Filmska kritika je mrtva,« je stavek, ki smrt kritika
in kritike naznanja z domala vsakim tehnološkim prebojem 20. stoletja, a prav nič avtori-
tete in identitete filmskega kritika ne zamaje bolj od digitalizacije medijev ter prehajanja v
nove formate, intermedijske pristope in videoesejistične prakse. Filmskokritiško polje se s
prelomom tisočletja radikalno preoblikuje in decentralizira. Hierarhija kritikov se poruši
in splet, vsaj za trenutek, ponudi prostor demokratiziranega diskurza, v katerega pričnejo
kapljati prej spregledani in marginalizirani glasovi. K čemur bi morala filmska kritika že od
nekdaj stremeti: k odpiranju dialoga, soočanju različnih mnenj in opuščanju redukcionisti-
čnega diskurza intelektualne avtoritete, ki občemu bralstvu pridiga o dobrem ali slabem
filmu. Eden od osnovnih ritualov cinefilije, kot v knjigi Filmski spisi razmišlja Zdenko
Vrdlovec, je navsezadnje »strastno in včasih tudi prepirljivo razpravljanje«, s čimer se stri-



d
9/2023

nja tudi kritik časopisa Chicago Reader Jonathan Rosenbaum: »Dialog zmeraj prinese več
od monologa, če le vsebuje različna stališča in ne zgolj preprostega strinjanja.« 

A komu je v tem dialogu dovoljeno sodelovati? So to izobraženi moški zahodnega
sveta ali lahko v diskurz (v)stopajo tudi glasovi različnih generacij, geografij, kultur, spo-
lov, spolnih usmerjenosti, etničnih pripadnosti in razrednih ozadij, ki pretresajo kanon,
izzivajo klasike in celo zamajejo vrh »najboljših filmov vseh časov«? Kanon je navsezad-
nje legitimen le, ko se spreminja, dopolnjuje in ostaja dovzeten za nove filmske izraze, po-
dobe in poglede. Šele pluralizacija glasov, ki vrednoti, interpretira, kontekstualizira in ka-
nonizira filmsko umetnost, tako končno pod vprašaj postavi koncept kritika, ki se
postavlja kot avtoriteta; ki pridiga in vztraja pri rigidnih kriterijih (objektivnega?) film-
skega okusa. »Kaj se zgodi, ko prej povsem spregledana črnska umetnica zasede svoje
upravičeno mesto nad moškimi sodobniki in kolegi?«, se tako v svoji knjižici Kaj je Kino-
teka? sprašuje nekdanji programski vodja Slovenske kinoteke Jurij Meden. In kaj se zgodi,
ko Vrtoglavico Alfreda Hitchcocka s prestola lestvice Sight & Sound vrže avantgardna
Chantal Akerman – ko se torej pod vprašaj postavi obstoječo hierarhijo vrednotenja
filma? 

Gospodarski zlom leta 2008 več kot razpolovi proračun tradicionalnih medijev in
okrne predvsem prostor, ki se odmerja kulturi. Drastično upade naklada tiskanih medijev
– Dnevnik v razponu petnajstih let pade s 60.000 na 16.000 dnevnih izvodov, – in zgodi se
množično seljenje tiska na splet. Z upadanjem tiskanih medijev pa se (filmsko)kritiški
refleksiji odmerja tudi vse manj prostora. Ta v dnevnih časopisih postaja vse manj vidna,
vse redkejša, periodična in neredna. Hitrost in kvantiteta napisanega izrineta kvaliteto in
senzacionalistični naslovi, ki delujejo kot poceni vabe h klikom, postajajo stalnica. Redka
delovna mesta, ki še obstajajo, prav tako že desetletja zasedajo isti ljudje, z njihovo upoko-
jitvijo pa se nemudoma izgubita z mestom povezana status in stabilnost. Nova generacija
kritikov in kritičark smo le še honorarni, priložnostni (so)delavci. Če smo nekoč v časopi-
sih Delo in Dnevnik še lahko govorili o tedenski (celo dnevni!) filmski kritiki, ki ji je z
Vrdlovčevim S sedeža v 13. vrsti pripadala posebna rubrika, je danes kritika v dnevnem ča-
sopisu skorajda neobstoječa. Uredniška politika je vse bolj zainteresirana le še za napo-
vedi dogodkov, festivalska poročila in intervjuje, ki pa spet bolj kot vzpostavljanju kriti-
čnega dialoga postajajo namenjeni predstavitvi avtorjevega dela. Identiteta in poklic
filmskega kritika sta vse bolj kompromitirana z dejstvom, da se od nas ne pričakuje več ci-
nefilije, kritične refleksije in kontekstualizacije videnja, temveč promocijsko pisanje; le-
gitimnost filmske kritike je tako ujeta v boj za pravico do osebnega mnenja in preživet-
veno PR strategijo. 

Če je digitalizacija medijev v svojih zametkih sprva res ponudila predvsem potencial
demokratizacije znanja, pa je z vzponom družbenih omrežij od nje ostalo predvsem dej-
stvo, da je danes lahko že vsak, ki rad gleda filme, tudi filmski kritik; ideja, ki se v javnosti
utrdi s poplavo spletnih blogov ter se dokončno ustoliči s pojavom (filmskega) influencer-
stva. Filmska kritika še nikoli prej ni bila tako dostopna, njena refleksija pa tako razpr-
šena in podvržena zahtevam trga ter interesom urednikov. A trditi, da so filmsko kritiko
ubila družbena omrežja je preveč posplošeno in v končni fazi tudi napačno. Pravi eksi-

105



stenčni krč filmske kritike se skriva drugje: v medijski posvojitvi tržne logike kapitalizma.
Poglobljeno pisanje zato nadomestijo kratke, udarne, pogosto duhovite in vizualno vpad-
ljive vsebine. Strokovnost je vse manj pomembna, med kritiki pa nenadoma prevladajo ti-
sti, s katerimi se bralec najlažje poistoveti. Res je, kritika je postala bolj demokratična in
dostopna. Dobili smo stik z glasovi, ki bi v pretekli medijski hierarhiji ostali nesliš(a)ni. A
s prelivanjem kritike v nove formate in pluralizacijo glasov, ki jim je kritika dopuščena, so
paradoksalno usahnile tudi možnosti odpiranja dialoga. V majhnosti in zatohlosti sloven-
skega prostora je to še toliko bolj očitno: tako se lahko kritičarko, ki o filmu priznanega do-
mačega umetnika spiše nenaklonjeno – a tudi dobro utemeljeno in argumentirano – kri-
tiko, na režiserjevo željo mimogrede odstrani kot voditeljico pogovora na festivalu. V
trenutku se zapre vsakršen dialog z nekom, ki izziva avtorjevo režijsko vizijo; in ne le to:
moška »kulturna avtoriteta« uveljavljeno kritičarko diskreditira kot »mlado, nesposobno
smrkljo« ter uspešno izsili, da jo – kot samozaposleno, honorarno kulturno delavko, ki je
ne ščiti noben medij ali inštitucija – preprosto zamenjajo. Filmski kritik je tako v domači
kulturni krajini pogosto dober le takrat, ko se strinjamo z njegovo sodbo o filmu, medtem
ko ob vsakršnem nestrinjanju brž postane le še nekdo, ki piše o filmu. Ko spišemo pozitiv -
no kritiko slovenskega filma, tako iz produkcije prejmemo prošnjo po PDF-ju objavljenega
članka (»za evidenco!«), kot da smo del njihove osebne promocijske mašinerije. Medtem
ko se negativnih, kakopak, ne evidentira; te vendar spišejo »mlade, nesposobne smrklje«.
Pisanje kritike o slovenskem filmu zato ostaja najbolj nehvaležno, čeprav obenem najbolj
kreativno delo našega poklica; prav mi smo namreč tisti, ki te filme prvi ovrednotimo, jih
kontekstualiziramo ter o njih poglobljeno razmišljamo.

Slovenska filmska kritika zato danes ni le finančno razvrednotena, prekarizirana, iz-
črpana in pogosto zreducirana na individualno mnenje posameznika_ce, temveč tudi mo-
čno spolno zaznamovana. »Dejstvo, da je večina trenutno pišočih kritikov ženskega spola,
drži. Na žalost pa bi lahko rekli, da je prej kot kakšna načrtna feministična agenda femini-
zacija tega poklica posledica statusne degradacije in prekarizacije tovrstnega dela, ki sa-
mostojno praktično nobeni od njih ne omogoča preživetja. Po večini gre celo za osebe,
mlajše od štirideset let, ki si tak način dela (še) lahko privoščijo. Ali pa, resnici na ljubo,
druge izbire nimajo,« že leta 2016 v tekstu, ki se danes bere enako aktualno, razmišlja gle-
dališka kritičarka Pia Brezavšček. Zvezanost spola in kritike, ki ji je v zadnjem desetletju
ugled upadel do mere, da je iz nje pobegnila glavnina moških predstavnikov, tako zagotovo
ni naključna. Kot je pred leti izpostavila že filmska kritičarka Jasmina Šepetavc, je dilema
le še v tem, ali je bilo več ženskam dovoljeno v filmsko kritiko vstopiti zato, ker se je raz-
vrednotil poklic ali pa se je poklic razvrednotil zato, ker je vanj vstopilo več žensk. (Šepe-
tavc, 2019) 

Čeprav je kritika danes vse bolj reducirana na osebno mnenje – identiteto, spletno
persono – tistega, ki jo piše, je ta seveda zmeraj subjektivna. Kritiški tekst nikoli ni bil in
ne more biti objektiven, saj videno vselej vrednotimo na podlagi lastnih izkušenj, znanja,
okusa, spola ter kulturne in razredne determiniranosti. Kritiški tekst je zato predvsem
naš dialog s filmom ter s svetom, ki nas obdaja; je refleksija naših občutkov in vrednot, pa
tudi pogled onkraj filma, ki zajema kulturne, politične, ekološke in ekonomske vidike nje-

TEMA |  Veronika Zakonjšek |  Eksistenčni krč filmske kritike

106



d
9/2023

govega nastajanja. A kako danes v film sploh še zarezati tako celostno in poglobljeno, ko pa
je naše delo vedno bolj reducirano na kratke komentarje in vabe za klike? So sploh še pri-
ložnosti za kritiko, ki ima na razpolago čas in finančno zaledje, da svojo temo podrobno ra-
zišče? Poglobljena kritiška misel je v domačem prostoru začuda še zmeraj živa, pronicljiva
in kvalitetna, a ostaja omejena na cinefilske publikacije (primer revije Ekran in zbornika
Kino!), poznane nišnemu krogu ljudi. Te ostajajo zveste tisku; izhajajo v nizkih nakladah
300-500 izvodov ter so v celoti odvisne od razpisov Ministrstva za kulturo. V tujini tovrs-
tnih publikacij skorajda ni več in splet tukaj (spet) ponudi alternativo: odrešen stroškov
papirja, oblikovanja, preloma strani, tiska in materialne distribucije časopisa, na razpo-
lago ponudi neomejen prostor, ki se odpira  tudi daljšim filmskim premislekom in esejem.
Iz tovrstne ambicije se tako pred leti rodi platforma Slow Criticism (počasna kritika), ki si
koncept sposodi iz fenomena Slow Cinema (počasni film), v katerem čas teče v realnem
času in montažo piše življenje samo. Gre za platformo, ki kritično pristopi k dejstvu, da se
delo kritika vse bolj podreja hitrosti; da se kritika hiperproducira, reciklira in izgublja v
poplavi mnenj, ki nam redko ponudijo še kaj novega in drugačnega. Počasna kritika stremi
k pogojem dela, kjer se lahko razmislek in refleksija »kuhata« počasi; gre za odprt, dialo-
ški, a v svojem počasnem ustvarjanju tudi radikalen prostor. »Tudi hrana je boljša, če ji na-
menimo dovoljšen čas za pripravo,« o projektu, ki je od tedaj prek različnih iniciativ zaži-
vel že več oblik življenja, razmišlja njegova ustanoviteljica, nizozemska teoretičarka in
filmska kritičarka Dana Linssen. In spet smo pri Chantal Akerman, ki s svojimi filmi ru-
tinska gospodinjska opravila preliva v političen upor. Gre za režiserko, ki se ukvarja z žen-
skami in njihovim vsakdanom, a predvsem tudi s pomenom časa v filmu in življenju, ki ne
beži pred premori, praznino, nedelom in dolgčasom. Chantal Akerman, kot Dana Linssen
pri kritiki, čas dojema kot najpomembnejši element filma. Gre za upiranje diktatu, da mo-
ramo ves svoj čas in vsak trenutek dneva izkoristiti produktivno. Za odpor, odklon od real-
nosti, v kateri nas prekarnost tišči v stalno eksistenčno stisko, preobremenjenost, izčrpa-
nost, apatijo in vse pogostejšo izgorelost med kulturnimi delavci in delavkami, ki brez
socialne varnosti, v strahu pred izgubljenimi priložnostmi in nedosegljivostjo rednih pri-
hodkov, sprejmejo preveč projektov hkrati, si zlepa ne vzamejo dopusta ali prostega vi-
kenda in nimajo možnosti bolniške. Delo na svobodi nam tako v prvi vrsti prinese zlitje
javnega in zasebnega; vdor dela v intimo ter vse večje poblagovljenje našega pisanja, s 
katerim se v iskanju naslednje priložnosti, honorarnega dela in minimalnega zaslužka, ki
bo pokril oderuško najemnino, tržimo preko družbenih omrežij. Tovrstna razkropljenost
in decentraliziranost poklica pa nas pušča tudi brez ustreznega delovnega prostora, kar v
praksi rezultira v vse večji individualizaciji, alienaciji od skupnosti in razgradnji delav-
skega zavezništva. Na nas je odgovornost razporejanja časa in kljubovanja dnevnim vdo-
rom gospodinjstva in zasebnega življenja.

Na nižji družbeni status poklica do neke mere vpliva tudi dejstvo, da filmska kritika v
slovenskem prostoru še do nedavnega ni poznala formalne izobrazbe (ta v obliki filmske
teorije na drugi stopnji Akademije za gledališče, radio film in televizijo obstaja šele od leta
2013). Tako je izrazito bolj razpršena, odprta, dialoška ter interdisciplinarna od drugih
kritiških disciplin. Filmski kritiki smo po izobrazbi novinarji, filozofi, jezikoslovci, socio-

107



logi, kulturologi in primerjalni književniki (ob čemer je povedno dejstvo, da literarni kri-
tiki pogosto delujejo tudi v polju filmske kritike, a nikoli obratno). Nizek status in finan-
čno vrednotenje filmske kritike pa od nas predvsem terja, da se primarno skoraj ne preživ -
ljamo (več) s pisanjem, temveč sočasno vedno izvajamo več funkcij: selekcioniramo in
kuriramo filmske programe, vodimo pogovore z avtorji, moderiramo okrogle mize, organi-
ziramo filmske festivale ter delujemo v polju filmske vzgoje in vizualnega opismenjeva-
nja. Filmska kritika kot delo je izgubila vrednost poklica, od katerega bi bilo mogoče
(pre)živeti: naš položaj je bodisi svoboden in v ekonomskem smislu prekaren, ali zreduci-
ran na občasno delo ob službi (navadno akademski, pa tudi prevajalski, novinarski ipd.), s
katero si dejansko plačujejo račune. To ni zgolj problem slovenskega prostora, kjer temu
deficitarnemu poklicu Ministrstvo za kulturo nudi vsaj minimalno pomoč v obliki plača-
nih socialnih prispevkov, temveč del univerzalnega filmskokritiškega prostora, v katerem
honorarji za recenzije padajo na šokantno nizko raven. To se najbolj očitno kaže v anglo-
saškem svetu, kjer je kritik že v celoti prepuščen silnicam trga, lastni iznajdljivosti in sa-
mopromociji; tako je naenkrat bolj od znanja, strokovnosti in stila pisanja pomembna kri-
tikova osebnost. »Osrednji promotor kritikovega dela postane on sam in ne založnik
publikacije, v kateri objavlja,« opozarja kritičarka Simran Hans (2022). Če je tovrstno po-
blagovljenje filmskokritiškega poklica pri nas še v povojih, pa deljenje tvitov v tujini pred-
stavlja že pomembnejši dejavnik od nevidne metrike spletne objave: »Cilj je, da se tvoje
mnenje razširi čez čim širše polje javnosti. Priljubljenost je vse. In kadar je cilj komen-
tarja postati političen, se ta enostavno zreducira na nekaj poenostavljenega (in posledično
brezpredmetnega). Takojšnja sodba je tista, ki zmaga.« (Shreir in Williams, 2022, 97)
Spletni filmski mediji, kjer se uredniška politika orientira le še po profitabilnosti, konku-
renčnosti, hitrosti in kvantiteti objavljenih člankov, so posledično preplavljeni s tipkar-
skimi napakami, slabo slovnico in teksti, ki bolj kot kritično branje filma ponujajo prazen
in površinski opis njegove vsebine. Ti se v času pokrivanja večjih mednarodnih festivalov
le še podvojijo, med njimi pa nemalokrat najdemo tudi medijske velikane, kakršni so Va-
riety in The Hollywood Reporter, ki med sabo tekmujejo v tem, kdo bo kritiko po svetovni
premieri filma objavil prvi. Na novinarskih projekcijah festivalov, kot so Benetke, Berlin
in Karlovi Vari, tako pogosto gorijo lučke in škripajo pisala: kritika se piše že med samim
filmom, da je lahko objavljena takoj, ko se dvigne embargo. »Filmska revija je namenjena
temu, da ponovno vidimo ali da sploh vidimo tisto, česar prvič nismo videli,« leta 1992 iz-
javi eden najbolj cenjenih filmskih kritikov in duhovni oče cinefilije Serge Daney. A kako
lahko danes bralcem še ponudimo ponovno, drugačno in poglobljeno videnje filma, če ga
niti sami več skoncentrirano ne pogledamo, preden o njem podamo sodbo? Z razvrednote-
njem kritiškega poklica se tako neizbežno razvrednoti tudi kritika kot taka. Pade njena in-
telektualna teža in družbeno-kulturni pomen, medtem ko se izgublja v poplavi vsebin,
množični dostopnosti ter vse manjšem zanimanju in branju širše javnosti. To pa v tujini
publikacije in urednike le še dodatno spodbuja, da svoje pisce plačujejo vedno manj – in
začarani krog je sklenjen, ugotavlja britanska kritičarka Manuela Lazić. (2023) 

Vloga filmskih kritikov zato ne sme ostati omejena na pisanje o filmih. Zarezati mora
v politiko, ekonomijo in ekologijo filma in festivalov; v preizpraševanje in reflektiranje nas

TEMA |  Veronika Zakonjšek |  Eksistenčni krč filmske kritike

108



d
9/2023

samih, kot tudi vrednot, ki jih s svojim delom in vpetostjo v sistem zagovarjamo. Do katere
mere smo tudi mi del problema? Da filmsko industrijo vodi le še kapital, dokazujejo tudi
sami filmski festivali. Leta 1955 v eseju The Festival Viewed as a Religious Order André
Bazin sicer izpostavlja, da ti predstavljajo pravo utelešenje posvetnega dogodka. »Potem
ko sem bil od leta 1946 dalje priča postopnemu izpopolnjevanju fenomena festivala,
ustvarjanju njegovih ritualov in neizogibnemu vzpostavljanju hierarhij, bi lahko trdil, da
je njihova zgodovina primerljiva z ustanovitvijo verskega reda: udeležba na festivalu je kot
začasen sprejem v samostansko življenje.« Izjava do neke mere še danes drži: filmski fe-
stivali so svet in pravila zase, v katerem se izriše popolna stratifikacija kritiškega poklica,
ki jo v najbolj ekstremni obliki reprezentira kastni sistem akreditacij canskega festivala.
Te nam na podlagi dodeljene barve omogočajo bodisi težavno ali lahkotno dostopanje do
projekcij, novinarskih konferenc in intervjujev; glede na medij, ki ga zastopaš, jezik, v ka-
terem pišeš ter periodiko objav in število doseženega bralstva. Biti kritičen do festivalske
industrije bi zato nujno moralo pomeniti tudi izpostavljanje – ali razgaljanje – lastne pozi-
cije znotraj sistema: kot nekoga, ki na festivalih nase prevzema finančni zalogaj nočitev in
potnih stroškov, v upanju, da s hiperprodukcijo člankov in dostopom do dobrih intervjujev
zasluži vsaj toliko, kot je vložil v pot. Nič nenavadnega tudi ni, da v Cannesu dvosobno sta-
novanje najema pet mednarodnih kritikov (ki se od prej včasih poznajo ali pa tudi ne); da
kot lastne prodajajo intervjuje, ki so nastali v sklopu novinarske konference; in da svojo
spletno osebnost gradijo tako, da se na rdeči preprogi slikajo z znanimi obrazi. 

A včasih nam prav festivali omogočijo tudi odklon od poznanega in odprejo pogled
onkraj domačih, evropocentričnih vsebin. Mednarodno združenje filmskih kritikov tako
omogoča eno redkih priložnosti, da kot žirija obiskujemo festivale tujih kultur, celin in ki-
nematografskih izrazov, vendar vsebine, do katerih tam dostopamo, doma le redko nale-
tijo na zanimanje. Ko sem kot programska selektorica osrednjeslovenskega festivala tako
v program želela umestiti somalijski film, ki sem ga dva meseca prej ujela na festivalu afri-
škega filma v Egiptu, sem tako od vodstva hitro prejela odgovor, da »potrebujemo bolj ev-
ropske filme, saj ciljamo na evropska sredstva.« Kot piše tudi Jurij Meden (2021: 85),
»svetovna cinefilija z vsakim letom novega stoletja potovanj in povezanosti izgubi nekaj
svojih barv in se vedno bolj spreminja v sivo singularno idejo, v dolgočasnost globalne sin-
hronosti. Tako od Valdivie do Vladivostoka po komercialnih kinih krožijo isti studijski
blockbusterji in po filmskih festivalih in art kinih isti neodvisni filmi«. A kakšna je zares
še vrednost filmske kritike, če vsi pišemo o istih filmih? Kaj naj bi naši družbi prinesel še
en tekst o filmih, kot sta Oppenheimer in Barbie, o katerih je bilo povedano že vse, saj so o
njiju pisali že vsi – v primerjavi z odpiranjem dialoga o novem, pri nas še ne videnem, ne-
poznanem filmu? Če citiram britansko pisateljico in sourednico feministične filmske re-
vije Another Gaze Missouri Williams, postaja zato v času nenehnega (spletnega) diskurza
»naloga filmske kritike predvsem ta, da dobro premisli, kdaj je treba spregovoriti in katere
teme si zaslužijo naše pozornosti. Živimo pod nenehnim pritiskom, da je treba imeti mne-
nje, da ga je treba ves čas izražati, a hkrati je veliko tega, kar je izrečeno, trivialno.« A ta od-
govornost mora biti predvsem uredniška; odločitev, katerim temam odstopiti prostor in
katere zaobiti, je namreč v prvi vrsti ekonomska. Na urednikih leži odgovornost, da opu-

109



stijo delovanje po principu računalniških algoritmov, ki občinstvo utrjuje v njihovem že
izoblikovanem okusu ter jim ponuja le še več tistega, kar že poznajo, ter namesto tega po-
stanejo kuratorji z vizijo širjenja in izzivanja bralčevih okvirjev ter ustvarjanja vsebin, ki
jih ti še ne poznajo in ne pričakujejo.

Viri in literatura:
Bazin, André: The Festival Viewed as a Religious Order. Cahiers du cinéma, 1955. 
Brezavšček, Pia: Kritičarke – krivke krize kritike. Dnevnik, 25. maj 2016. Dostopno na:
https://www.dnevnik.si/1042736285; pridobljeno 1. 8. 2023.
Hans, Simra: Reviews, reappraised: On the rise of the critic-influencers. WePresent, 4. avgust 2022. Do-
stopno na: https://wepresent.wetransfer.com/stories/the-rise-of-the-critic-influencer; pridobljeno: 10. 8.
2023.
Lazić, Manuela: Who needs film critics when studios can be sure influencers will praise their films? The
Guardian, 1. avgust 2023. Dostopno na: https://www.theguardian.com/film/2023/aug/01/what-are-film-
critics-for-today; pridobljeno: 5. 8. 2023. 
Meden, Jurij: Kaj je Kinoteka?: Nekaj pogledov na ohranjanje in prikazovanje filmske dediščine v 21. stole-
tju. Ljubljana: 2021, Slovenska kinoteka.
Shreir, Daniella in Heather Williams:  Ali je kritika lahko še zmeraj kritična? Ekran: revija za film in tele-
vizijo, marec/april 2023.
Šepetavc, Jasmina: Top kritiki in zoprnjače: kritika in spol. Lud Literatura, 2019. Dostopno na:
https://www.ludliteratura.si/esej-kolumna/top-kritiki-in-zoprnjace-kritika-in-spol/; pridobljeno 30. 7.
2023. 

TEMA |  Veronika Zakonjšek |  Eksistenčni krč filmske kritike

110



d
9/2023

111

(Samo)kritika 
filmske kritike

Žiga Brdnik

K R I T I Č N O S T

Paradoksno so časi za filmske kritike in kritičarke ob poplavi filmskih in video vsebin ver-
jetno težji kot kadarkoli doslej. V vsesplošni prekarizaciji, ki je najprej globoko zarezala
prav v kulturna uredništva medijev – kjer ta še sploh obstajajo – je tudi njihov položaj po-
stal paradoksen. Medtem ko naj bi gojili od vse pompoznejših marketinških kampanj
neodvisno kritiko, se morajo promovirati na družbenih omrežjih, zbirati reference, se pri-
javljati za takšne in drugačne statuse in si sami plačevati poti, spanja ter izobraževanja –
se dobesedno in preneseno prodajati na trgu. Ta shizofren položaj s pridom izkorišča vsa
filmska in medijska industrija, pa tudi kulturne politike držav. Pod krinko neoliberalnega
nabiranja kompetenc in referenc namreč vabijo mlade in manj mlade kritike v skrajno
prekarizirane priložnosti in statuse, medtem ko se sami kitijo z mladim in kritiki prijaz-
nimi nalepkami. Hkrati jih »spodbujajo« k pisanju »pozitivnih« prispevkov, ki niti več ne
mejijo na tržne vsebine, ampak velikokrat to enostavno so. Ostra, neodvisna, neizprosna
kritika je izrinjena na obrobje – na dno novičarskih stolpičev, v solato spletnih strani, kjer
vedno bolj kraljujejo klikabilni naslovi, fotografije in teme, na obskurne bloge in v revije z
vedno bolj omejenim bralstvom. 

Enega vrhuncev paradoksalnosti je status filmske kritike doživel letos poleti, ob spla-
vitvi uspešnice Barbie. Na predpremierah filma v filmskih prestolnicah, kot sta London in
Pariz, so namreč prednost pred kritiki in kritičarkami dobili influencerji in influencerke;
medtem ko je bil pred otvoritvenim koncem tedna – ki ima v filmski industriji še vedno



največjo težo – prvim naložen dvodnevni embargo objavljanja kritik, so slednji splet že
poplavili z roza barvo in valom navdušenja, ki je film ponesel v vrhove gledanosti. Sicer
zgolj zadnji v seriji simptomov vsesplošnega zaničevanja kritike je še posebej zgovoren,
ker je režiserka filma Barbie Greta Gerwig svetovno slavo pred šestimi leti s filmom Lady-
bird doživela prav na krilih skoraj enoglasnega odobravanja kritikov in kritičark po vsem
svetu. Nič manj se zloglasni filmski dvojček Barbenheimer – vanj poleg Barbie sodi isti
dan izdani Oppenheimer – v svoji več mesecev trajajoči kampanji ni naslanjal na filmske
reference, ki v veliki meri izhajajo prav iz kritiških krogov. Zato ni čudno, da se filmski kri-
tiki in kritičarke počutimo izkoriščeni, izdani in izrinjeni – eni smo tega bolj vajeni kot
drugi.

Kastni sistem

Seveda pa kritike stanja filmske kritike ni mogoče začeti drugače kot s samokritiko. Zno-
traj same kritiške skupnosti se je namreč izoblikoval prefinjen kastni sistem, ki poleg ne-
formalnega prenosa znanja in mrež – ki je v tem poklicu neizbežen in hvalevreden – repro-
ducira tudi sistemsko pogojene neenakosti in izkoriščanje. Sistem se najbolj očitno pozna
na etabliranih filmskih festivalih, ko se podeljujejo akreditacije in možnosti za intervjuje
ter vprašanja na tiskovnih konferencah. Najbolj gledane televizije velikih držav, kjer je
filmsko kritiko potrebno iskati s povečevalnim steklom, imajo seveda prednost. Sledijo na-
cionalne televizije in radii manjših držav, večji mednarodni časopisi ter etablirane filmske
revije, na repu pa se ponavadi najdemo svobodnjaki manjših revij, časopisov, radiev, blogov
in spletnih strani, ki tako ali tako praviloma nimamo plačanih potnih in bivanjskih stro-
škov, kaj šele dnevnic in dostojnih plačil za opravljeno delo. Med bolj in manj odmevne me-
dije so se v zadnjih letih vrinile še uradne festivalske izdaje in oddaje, praviloma dvomljive
stopnje neodvisnosti, ki običajno služijo poveličevanju samega festivala, njegovih sponzor-
jev, gostov ter gostij. V praksi to pomeni, da je tistim, ki se že tako stežka prebijajo iz dneva
v dan, izjemno težko prestopiti v višjo kasto z boljšimi delovnimi pogoji, saj ne pridejo do
najodmevnejših intervjujev, ki bi jih lahko bolje prodali, do vprašanj na tiskovnih konfe-
rencah, kar pomeni, da so obsojeni na povzemanje velikokrat nekritičnih vprašanj kolegov
in kolegic, in da včasih niti ne pridejo do vstopnic za premierne projekcije.

Sprejemanje tovrstnega sistema je prevladujoče, kritika izjema in tako karavana po-
tuje naprej, medtem ko posamični volkovi in volkulje tulimo v temno stran lune. Kot pri-
znava ameriški igralec Alec Baldwin: »Kritiki so prisiljeni utišati svojo kritičnost do gosi,
ki za filmsko industrijo leže zlata jajca. Zelo redki imajo dovolj poguma, predanosti in ob-
čutka, da napišejo iskreno kritiko slabega filma, ko biznis pošlje signal, naj si ne drznejo
reči karkoli slabega.« Tisti, ki si upajo dvigniti glas, lahko hitro pristanejo v nižji kasti,
ostanejo brez prestižnih intervjujev ali so utišani na tiskovnih konferencah. Gonilo tovr-

TEMA |  Žiga Brdnik |  (Samo)kritika filmske kritike

112



d
9/2023

stne reprodukcije je seveda pogojeno z vidnostjo in slišnostjo – s kapitalom, ne s kako-
vostjo in zavzetostjo dela posameznega kritika ali kritičarke. Veliko slednjih je zaradi po-
manjkanja priložnosti v zadnjih letih menjalo poklic ali celo prestopilo v industrijske
vrste – kar bi načeloma moralo veljati kot izdajstvo, a je velikokrat dejstvo golega prežive-
tja – s čimer filmska kritika izgublja množico talentov, predvsem pa prepotrebno svežino
in ostrino. Zaradi vse bolj omejenih možnosti se tisti, ki prilezejo na kolikor toliko udobno
pozicijo, zanjo seveda neizprosno borijo, čeprav je nekatere že zdavnaj povozil čas ali pa so
postali tako zlizani z industrijo, da jih je težko imenovati kritiki. Zapovedana je hiperpro-
dukcija in vanjo so pripuščeni tisti, ki jo sprejmejo in so je sploh zmožni, ne da bi pri tem
izgoreli, se pretirano izpostavili proti ustaljenemu statusu quo ali bognedaj zanosile, ter
se za leto ali dve poslovile od neskončnih potovanj, popivanj in trepljanj pravih ramen. Vsi
ostali in vse ostale so prežvečene in izpljunjeni. Ali pa životarijo na obrobju, žonglirajoč
med raznimi projekti, priložnostnimi deli, podaljševanjem statusov in zastonjskim nabi-
ranjem referenc, namesto da bi gledali filme, brali literaturo in pilili svoj slog. Kar neizbe-
žno vodi v začaran krog nadalje padajočih cen kritiškega dela in posledično tudi njegove
kakovosti.

Kritika kritičnosti

Kot je na nedavni okrogli mizi o praksi in pedagogiki kritike kratkega filma na festivalu
FeKK izpostavil kritik Muanis Sinanović, se z razcvetom družbenih omrežij in svetovnega
spleta medtem vsakdo počuti poklican, da izrazi svojo kritiko. Na spletni filmski bazi po-
datkov IMDb naj bi kritika vsakogar veljala enako, saj vidimo zgolj povprečje vseh kritik
nekega filma, izraženih v preprosti oceni od 1 do 10. Na spletni strani Rotten Tomatoes je
poleg povprečja ocene filmskih kritik ločeno prikazano povprečje ocen občinstva, izra-
ženo v odstotkih. Na strani Letterboxd lahko vsakdo poda kratko kritiko in oceno filma od
1 do 5. Trenutni instantni odzivi na najbolj priljubljene filme in serije pogosto dežujejo na
Twitterju, Facebooku in Instagramu. Kritika je skratka »in«. Kar je z vidika demokrati-
čnosti mnenj gotovo dobrodošlo, pa vendar je ključno vprašanje, s katere pozicije so kri-
tike in »kritike« izrečene; ta pozicija je na spletu zgolj iluzorno demokratična in enako-
vredna, saj imajo različni glasovi različno težo, različno število sledilcev, ki se jih da kupiti
– tako kot doseg objav, prav tako pa so vedno bolj pogosti lažni in anonimni profili, za ka-
tere velikokrat ne vemo, kdo dejansko stoji za njimi in s kakšno agendo jih upravlja. Nada-
lje se je potrebno vprašati, koliko so te kritike poglobljene in premišljene oziroma koliko
raje ciljajo na število deljenj in všečkov, koliko po drugi strani prispevajo k raznolikosti
mnenj (ali zgolj polarizirajo debato v dva prevladujoča pola) ter predvsem koliko so si av-
torji in avtorice, ki jih izrekajo, pripravljene vzeti časa za zagovarjanje, argumentiranje in
diskusijo. 

113



V tem pogledu moramo biti do kritike, kot je opozoril Sinanović, prav tako kritični.
Jasno je treba povedati, da so lastniki omenjenih spletnih strani, ki navidez demokratizi-
rajo navidezni javni prostor, velike korporacije. IMDb je v lasti Amazona in od prevzema
je jasno viden premik pri izpostavljanju produkcij velikih studiev in lastne Amazonove
produkcije, pri čemer indeksiranje in ocenjevanje vsakršne filmske produkcije, kar naj bi
bilo prvotno poslanstvo, šepa; ljudje seveda niso neumni in več niso pripravljeni brezpla-
čno izpopolnjevati strani, ki je v lasti velike korporacije s še kako spornimi praksami ter
poslovanjem. Rotten Tomatoes je v lasti Comcastovega Fandanga, še ene velike medijske
korporacije in zgolj hiter pregled z nedelje, 27. avgusta priča znova o prevladi ameriške
studijske in pretočne produkcije: prispevek o devetih najbolj pričakovanih filmih na Be-
neškem filmskem festivalu, evropskem festivalu z najdaljšo tradicijo, izpostavlja izklju-
čno ameriške filme; Hulu, ki je v večinski lasti Walta Disneyja in delni lasti Comcasta, ima
tik pod izpostavljenimi prispevki svojo lastno sekcijo. Letterboxd ostaja v lasti prvotnih
ustanoviteljev, majhnega start-upa z Nove Zelandije, kar se kaže v bistveno bolj raznolikih
vsebinah, ki so izpostavljene, in veliko manj oglasnih ter prikrito oglasnih vsebinah, pa
vendar so na izpostavljeni lestvici najbolje ocenjenih filmov večinoma običajni osum-
ljenci. Besede Pauline Kael, slovite kritiške sopotnice novega Hollywooda in ene najpre-
poznavnejših kritiških peres 20. stoletja ob vsem naštetem zvenijo preroško: »Brez kriti-
kov ti ne preostane nič drugega kot oglaševalci. Družbena funkcija kritika je opozoriti
ljudi in spodbuditi njihov interes za novosti, inovacije, ki napovedujejo prihodnost neke
umetniške zvrsti. Brez tovrstnega dela vsaj nekaj kritikov bodo oglaševalci zapovedali sta-
gnacijo. Če lahko brez kritičnih glasov prodajo karkoli, filmi ne bodo več napredovali.«

Na tej poplavi instant kritičnosti in kvazikritičnosti pa vedno pogosteje kapitalizirajo
tudi filmi sami, kar brez poglobljene, lucidne analize in na tem temelječe kritike veliko-
krat ni razvidno. To sta na primeru filma Obetavna mladenka na lanski Jesenski filmski
šoli pokazali kritičarki Daniella Shreir in Heather Williams. »Cilj je, da se tvoje mnenje
razširi čez čim širše polje javnosti. Priljubljenost je vse. Ko to združimo z raznimi eko-
nomskimi silami, ki so tukaj na delu, je vodilna vloga družbenih medijev kot lokacije kul-
turnega diskurza znižala to raven, tako da je takojšnji komentar presegel vpliv dolgotraj-
nega razmisleka. In kadar je cilj tega komentarja postati političen, se običajno zreducira
na nekaj tako poenostavljenega (in posledično brezpredmetnega), kot je trditev, ali je film
feminističen ali ne. In takojšnja sodba tudi zmaga.« V filme, kot je Obetavna mladenka, so
tovrstne instant razprave že vključene – »in to ne subtilno«. Ob tem ugotavljata, da je tovr-
stni instant kritiki zapadel tudi velik del filmskih kritikov in kritičark samih, ki je spregle-
dal plitkost sporočila filma o maščevanju ene ženske proti spolnim napadalcem na njeno
prijateljico. Sam film je bil deležen hitrega prehoda v produkcijo in bil potrjen na podlagi
nepreglednega prvega osnutka scenarija, »najverjetneje zato, da bi ujel dobičkonosno
spodbudo ob razpravah, povezanih z #JazTudi«. S čimer želi sprožiti hitro poistovetenje
in potrditev izkušnje številnih žrtev in prič spolnih napadov; pri tem ne želita zmanjšati
pomembnosti tovrstne izkušnje, vendar jasno zatrdita, »da je razprava, sestavljena zgolj iz
poistovetenja in potrjevanja, običajno bolj prazna.«

TEMA |  Žiga Brdnik |  (Samo)kritika filmske kritike

114



d
9/2023

Subjektivno in objektivno

Kaj torej ločuje naključnega ocenjevalca filmov od filmskega kritika, pa četudi je včasih
lahko to ena in ista oseba? Filmska kritika je seveda vedno subjektivna – pogost očitek, ki
naj bi očrnil kritika ali kritičarko, da je preveč subjektiven, je v tem smislu tavtologija, po-
gosto uporabljena predvsem pri tistih, ki jih doleti negativna kritika. Še več, namen kritike
je, da je subjektivna, to je njena drugačnost v primerjavi s teorijo in znanostjo, pa tudi no-
vinarstvom. Objektivni naj bi bili pogoji, v katerih nastaja, in prav ti so tisti, ki – na žalost
vedno manj – ločujejo zgolj mnenje od izvedenskega mnenja: spodobno plačilo za delo,
kritiška neodvisnost, znanje filmske zgodovine in teorije, spremljanje dogajanja v filmu in
družbi na splošno – skratka, poznavanje konteksta. Slog, ki je zaščitni znak dobrega kri-
tika in kritičarke, je zelo subjektivna stvar; a seveda potrebuje ogromno dela, pisanja, pi-
ljenja, mentoriranja, soočanja, kritiziranja, branja, mišljenja, čutenja – potrebuje dolgo-
trajno in konstantno prakso ter njeno neprestano izpopolnjevanje.

Kritiki pa imajo tudi stično točko z mnenji laikov – medsebojno se napajajo in tega v
prid kritike ne gre zanikati. Občinstvo namreč ni zgolj neka pasivna, impulze sprejema-
joča gmota, kot razlaga Debordov pojem spektakla. Lev Kreft opozarja, da spektaklov ne
smemo razumeti zgolj enostransko kot enodimenzionalen in vseobsegajoč pojav sodob-
nega kapitalizma, ki ustvarja kvazitotalitarno oblast, saj gre pri njihovem občinstvu za bi-
stveno bolj dejavno množico, kot so predvidevali kritiki kulturne industrije in družbe
spektakla. Ta množica soustvarja spektakel skozi učinek izkrivljajočega »telefončka«, pri
katerem ljudje sami izražajo in širijo svoja »poznavalska in izvedenska vedenja in mne-
nja« ter tako producirajo lastne zgodbe. Zato ne gre zavrniti estetskega užitka kot tiste
vrste spoznanja, ki se upira posploševanju razuma, in popularnosti kot mesta, kjer se iz
vsakdanjih oseb proizvaja ljudstvo kot dejavno občinstvo spektakla. »Tak pristop kritične
analize, ki užitku ne prizna spoznavne vrednosti, estetski funkciji spektakla pa ne politi-
čne, greši proti kritiki sami. Lahko je dobra laboratorijska analiza, a slabotna kritika, ki se
s predmetom kritike sooča samo pri sebi doma, nikdar pa na njegovem lastnem terenu«,
piše Kreft. In prav priznavanje vrednosti užitka in političnosti estetske funkcije filma je
ena izmed značilnosti dobrih filmskih kritikov, tudi že omenjene Pauline Kael, ki je veli-
kokrat kritizirala porajajoča se umetniško filmska gibanja in povzdigovala filme, imeno-
vane z oznako smeti (»trash« v angleškem izvirniku). 

Filmska občinstva in kritike ter kritičarke tako povezuje globoko zavezništvo, čeprav
se velikokrat nujno ne strinjajo, in to je zavezništvo v gojenju filmskega okusa. Ta naj bi bil
nekaj najbolj subjektivnega, a je hkrati lahko izrazito družben in političen pojav. Družbena
omrežja pri tem igrajo zelo dvoumno vlogo, saj, kot rečeno, omogočajo kanale za bliskovito
vrtenje omenjenega »telefončka«, a hkrati ljudi s pomočjo algoritmov zapirajo v mehurčke
in kradejo njihovo pozornost z instant prebavljivimi vsebinami ter tako postavljajo ne-
vidne ovire pri oblikovanju dejavne množice. Vedno bolj jasno je, da niso nevtralna tehno-
loška orodja za olajšanje komunikacije, ampak za njimi stojijo interesi moči in kapitala, ki
lahko »telefonček« z enormnimi vložki v marketinške kampanje izkrivljajo v svoj prid.

115



Značilen pojav so tudi tako imenovani influencerji in influencerke, ki v zameno za prosto
vstopnico, promocijski material ali v iskanju instant slave podžigajo spektakle v določeno
smer, pri čemer ne producirajo lastnih zgodb, ampak delujejo kot podaljšek in odmev teh
istih marketinških kampanj. 

Skozi rožnata očala

Vsa navedena problematika je sovpadla ob splavitvi letošnje, kot zdaj kaže, največje film-
ske uspešnice Barbie. Vseprisotna marketinška kampanja je vrhunec doživela s predpre-
mierami in kot napoved nevihte, ki je prihajala, je delovalo že vabilo na londonsko projek-
cijo, na katerem je – kot je poročala Guardianova kritičarka Manuela Lazic – pisalo:
»Prosto delite svoje pozitivne občutke na Twitterju.« Nekateri pariški kritiki in kritičarke
so medtem že začudeno brali tvite svojih kolegov, čeprav jim je bilo rečeno, da predhodnih
projekcij za tisk sploh ne bo. Njihova mesta so zavzeli influencerji in influencerke, pogo-
sto prav skrajno prekarizirani ljudje, ki so se v zameno za brezplačne izdelke, število kli-
kov na svoj profil in trenutek slave pripravljeni prodati proizvajalcem, tudi filmskim stu-
diem – nenazadnje, zakaj pa bi se za mizerne honorarje prodajali potapljajoči se medijski
industriji. Izbranim medijem, ki se prej niso zamerili producentu filma – kakopak je to
podjetje Mattel, ki je s proizvodnjo in prodajo barbike ustvarilo pravi mali igračarski im-
perij – so bili servirani vnaprej posneti in od studia potrjeni intervjuji. Splet in v zadnjih
tednih kina je medtem preplavila roza barva, ljudje hodijo film gledat v roza oblačilih, pro-
daja barbik prek spleta je skokovito narasla … Na novo oživljen popkulturni fenomen je
skozi rožnata očala popolnoma zameglil sporočilo ustvarjalcev filma, ki so sicer z dobrim
scenarijem želeli poudariti prav nasprotno: da barbifikacija kulture ne nosi v sebi oblju-
bljene emancipacije, ampak ravno nasprotno, pomeni nov način zatiranja, ukalupljanja v
vnaprej predpisane spolne vloge, le da nekoliko bolj subtilno zavitega v celofan. Ravno z
agresivnimi marketinškimi prijemi je film, ki ima potencial za premislek o naši družbi 
in vlogah, v katere nas poriva, postal to, kar na inovativen in zabaven način kritizira – pro-
pagandno sredstvo za akumulacijo moči in kapitala ter reprodukcijo na novo zapakiranih
starih patriarhalnih vzorcev. 

Lazic pri tem izpostavlja tudi širši fenomen, ko se vsi, ki imamo radi kakovosten film
in obisk kina, zanj borimo pred pretočnimi platformami, buljenjem v pametne telefone in
s tem drastičnim oženjem filmske izkušnje. Včasih gremo tudi sami kritiki in kritičarke
pri tem predaleč in zagovarjamo fenomene, ki so v svojem bistvu škodljivi za nas same in
občinstvo. Za konec moram priznati, da sem tudi sam na začetku »kupil« fenomen Bar-
benheimer in navdušeno spremljal pohod obeh filmov v vrhove lestvic, kjer je v zadnjih le-
tih kraljevala monotonija stripovskih cinematičnih vesolij, predelav in nadaljevanj starih
uspešnic – na našo nostalgijo po dobrem starem kinu je izrazito apeliral tudi drugi del Top

TEMA |  Žiga Brdnik |  (Samo)kritika filmske kritike

116



d
9/2023

Guna, ki je čakal na popolno odprtje kinematografov in se ni prodal pretočnim platfor-
mam, pri tem pa se izkazal za še eno glorifikacijo sicer šepajoče ameriške kulturno-zavo-
jevalske hegemonije. Razmišljal sem celo, da bi fenomen uvrstil na svojo lestvico najljub-
ših filmskih dogodkov (podobno kot sem pred leti uvrstil Obetavno mladenko, za kar mi je
bilo po predavanju omenjenih kolegic krepko žal). Vse dokler si nisem vzel časa za obisk
okrogle mize na temo filmske kritike, za debato s cenjenimi kolegicami in kolegi ter poglo-
bitev v širši kontekst tega fenomena za potrebe kritiškega pisanja. Za filmsko kritiko in
kritiko filmske kritike je potrebna samokritika, zanjo pa čas in publikacije, kot so Dialogi,
Ekran in druge, kjer filmska kritika in nje kritika še naprej živita. Naj živijo še dolgo let!

117



118

O moralni kritiki
družbe

Dušan Rebolj

K R I T I Č N O S T

V tem eseju1 odgovarjam na urednikovo vprašanje, kako sta družboslovje in humanistika
zastopana v družbenem življenju ter kako se spreminja njun status in status njune kriti-
škosti. Kar takoj naj poudarim, da sta družboslovje in humanistika v slovenski pišoči in
govoreči javnosti vsekakor navzoča in tudi dokaj cenjena. Najprej bom to trditev podkre-
pil, nato bom pojasnil, zakaj je cenitev drugotnega pomena. V največjem delu eseja bom
odgovoril na vprašanje, ki se mi zdi pomembnejše: kakšna načela za dobro družbeno kri-
tiko ponuja moje družboslovno-humanistično področje.  V sklepu bom povedano na
kratko povzel in končal s pozivom k obzirnosti do občinstva. Povedano bom podkrepljeval
s praktičnimi primeri, nekaterimi bolj stiliziranimi, nekaterimi manj.

1 Opredelitev se nanaša na pogovorni ton besedila, na njegov časovni in prostorski fokus ter na splošni metodološki
pristop – esej je že v etimološkem oziru poskusno delo, delo v nastajanju. Odličen družboslovni esej, ki se zaradi šibkejše
vezanosti na konkretni prostor in čas že približuje žanru strokovnega članka, je Healy (2017).



d
9/2023

Status družboslovja in humanistike: visok, 
a drugotnega pomena

Če »status« pomeni družbeno veljavo, ugled oziroma upoštevanost, potem imata družbo-
slovje in humanistika v slovenski javnosti visok status. Vem, da se včasih ne zdi tako. V
javnih občilih najrazličnejši pisci in govorci radi negodujejo, češ da so dognanja družbo-
slovja in humanistike družbeno nekoristna. Toda mnoge takšne obsodbe so protislovne,
saj so same po sebi posplošitve o družbi. So torej družboslovne. Lahko so tudi vidno pri-
stranske. Pogosto so namreč izrečene v podporo političnim programom. Tudi takšnim, v
katerih zavračanje družboslovja in humanistike oziroma čislanje le določenih družbenih
ved, recimo obramboslovja, zgodovine ali prava, ne slonita na skrbi za kakovostno mišlje-
nje in skupno dobro. Res se lahko zdi, da je javnost  skeptična do družboslovnih in huma-
nističnih razlag in ocen družbenih pojavov. Vendar ni jasno, koliko je ta skepsa racionalna
in iskrena, sploh pa ne, koliko je razširjena onkraj posameznih epizod javnega negodova-
nja.2 Navsezadnje, niti najbolj prizadevni črtilci družboslovja nimajo praviloma nič proti,
če njihovi svetovnonazorski kolegi ustanavljajo in širijo družboslovne ustanove. Del slo-
venske javnosti pač ne mara slabega družboslovja in humanistike. In na to se odziva z zah-
tevami po dobrih družboslovju in humanistiki.

Toda to, ali javnost bolj čisla naravoslovje ali družboslovje in humanistiko, je drugot-
nega pomena. Vsaj z vidika kakovosti javnih razprav. Kajti še zdaleč ni gotovo, da se bodisi
poklicni naravoslovci bodisi poklicni družboslovci in humanisti spoprijemajo s splošnimi
družbenimi vprašanji bolje od laikov. Zlasti ne, kadar se vprašanja tičejo vrednotno zazna-
movanih tem (torej skoraj vedno), in niti takrat, kadar se o odgovorih strinja največji del
relevantne stroke. Tudi njihovo mišljenje motivirajo vrednote. Strokovni konsenz si tudi
oni razlagajo tako, da lahko z razlagami upravičujejo ravnanje, ki sovpada s temi vredno-
tami.3 Morda si zato desničarski intelektualci zvesteje razlagajo strokovni konsenz o tve-
ganjih, povezanih z gensko spremenjenimi poljščinami, levičarski pa strokovni konsenz o
tveganjih, povezanih z globalnim segrevanjem. Prvi konsenz narekuje mehkejšo, drugi pa
tršo regulacijo.4 Toda vrednotnih strasti včasih ne omejuje niti najbolj vegast strokovni

119

2 Pravzaprav bi bilo zanimivo prebrati bodisi kvantitativno bodisi kvalitativno raziskavo odnosa (vsaj nekaterih)
Slovencev do tistih institucij in praks, ki jih po njihovem mnenju zajemata pojma »družboslovje« in »humanistika«. Zdi
se, da ni pomanjkanje takšnih raziskav nič nenavadnega. Google Učenjak vrne bore malo zadetkov za iskanji »attitudes
to social sciences« in »social status of social sciences« ter le nekaj več unikatnih zadetkov za iskanje »respect for social
sciences«. Vsa našteta iskanja ne vrnejo niti enega zadetka, ki bi obetal odgovor, kakšen ugled uživa družboslovna ozi-
roma humanistična kritika v katerem koli geografskem ali kulturnem kontekstu.   
3 Razlago tega mehanizma najdete v člankih Dana M. Kahana, ki je z nekaterimi soavtorji raziskoval razmerje med
»kulturno kognicijo« (mišljenjem, ki ga motivira pripadnost skupinam) ter interpretacijami strokovnih ocen družbenih
tveganj (2011), z drugimi pa bolj specifičen vidik tega razmerja, namreč razmerje med številsko pismenostjo ter kul-
turno polarizacijo, konkretno glede tveganj, povezanih s podnebnimi spremembami (2012). Posledica drugega razmerja
je, da so številsko pismeni ter analitično zmogljivi ljudje, kadar to ustreza njihovim vrednotam, morda nagnjeni k naj-
večjim odklonom od strokovnega konsenza. Toda tej trditvi, ki so jo Kahan in drugi posodobili v članku iz leta 2017, opo-
rekajo nekatere replikacijske raziskave, denimo raziskava Perssona in drugih iz leta 2021.
4 Domnevam, da se hočejo tako desničarski kakor levičarski intelektualci izogniti morebitnim nevarnostim tako
gensko spremenjenih poljščin kakor podnebnega segrevanja.



konsenz – denimo kadar nas zanima, kako naj bo ljudstvo udeleženo v vladanju, kakšna je
pravična razdelitev dobrin ali kako naj se odzivamo na grožnje državni varnosti. V teh pri-
merih je vprašanje, ali naj odgovore iščemo pri naravoslovcih ali družboslovcih ali huma-
nistih, pravzaprav estetsko.

Pomembnejše vprašanje: področna merila za
kritiko družbe

Kaj naj torej družboslovci in humanisti vprašamo namesto tega, kakšen ugled imata druž-
boslovna in humanistična kritika v slovenski javnosti? Morda to, kakšna načela za čim
boljšo družbeno kritiko nam ponujajo naša lastna področja. Moje področje je politična
teorija oziroma filozofija, zadnja leta predvsem analitične usmeritve  z nekaj elementi
zgodovine politične misli. Kaj to pomeni? Da me bolj kakor biografije teoretikov zanimajo
njihovi argumenti; da od argumentov terjam jasnost in dobro zgradbo; da se mi zdi slaba
vsaka politična ali socialna teorija, ki je empirično brezpredmetna; in da menim, da je po-
litična teorija oziroma filozofija predvsem normativna, ne toliko deskriptivna, sicer bi
bila politologija, sociologija, zgodovina, ekonomija ali socialna antropologija. Normativna
je tista politična filozofija, ki razpravlja, kaj pomeni uresničiti določeno politično vred-
noto v določenih okoliščinah in pod  določenimi domnevami o tem, kakšni so ljudje.

Eno glavnih metodoloških vprašanj analitične politične filozofije je, ali je zgolj podz-
vrst moralne filozofije5 in ali so politično-filozofska načela le podmnožica moralno-filo-
zofskih. Čeprav sočustvujem s poskusi »realistov«, da bi normativno mišljenje o politiki
osvobodili golih moralnih kategorij (Jubb, 2017), se mi zdi, da so doslej dokazali le, da po-
litiko zadevajo drugačna moralna vprašanja kakor ravnanje posameznikov.6 In ker ni no-
benega razloga, da ugotovitve ne bi razširili s politike na vse družbene pojave,7 bom razlo-
žil, kakšna naj bo dobra moralna kritika družbe.8

V nekem pogledu je kritika kot besedilni žanr vzporedna s politično teorijo kot po-
dročjem vednosti. Kot sem rekel, je politična teorija zlasti normativna, ne toliko deskrip-
tivna. S kritiko je podobno. Ni nujno, d je moralno normativna. Ocenjuje lahko, ali politika

TEMA |  Dušan Rebolj |  O moralni kritiki družbe

120

5 Recimo, da je moralna filozofija približno isto kot etika. Gre za praktično filozofijo, kar pomeni, da v najsplošnej-
šem smislu raziskuje, kakšno je pravilno ravnanje. Zavedam se razločevanja, češ da je morala kulturno pogojen skupek
vrednot, ki jih osebno ceni posameznik, etika pa skupek tistih vrednot, ki jih posamezniku narekuje institucija, poklic,
prostovoljno združenje ali kaj podobnega. Toda to razločevanje je vsaj za ta zapis nepotrebno, saj gre v obeh primerih za
načela, ki jih filozofija zajame, razčleni, nadgradi oziroma skuša zgraditi iz prvih principov. Poleg tega lahko morala vsaj
delno črpa iz posameznih etik, tako da je ločnica dokaj zabrisana.
6 Zelo grobo: politični filozof se v prvi vrsti ne sprašuje, kako naj ravna en človek, temveč kako naj ravnamo skupaj.
7 Raziskovalna domena politične filozofije sovpada z domeno »socialne in politične filozofije«.
8 Ker je politika pač družbena praksa. Temu enotenju se sicer da oporekati, a ne tako, da bi pričujoča razprava s tem
kaj pridobila.



d
9/2023

in družba zadoščata zakonskim, védenjskim, estetskim, produkcijskim ali kakšnim dru-
gim merilom. Toda sami normativnosti se ne more izogniti, sicer ni kritika. Je pregled,
analiza, razlaga ali kaj četrtega.

Možnost moralne kritike družbe

Torej, kakšna naj bo moralna kritika družbe? Najprej, njen(a) avtor(ica) naj vsaj za silo ve,
do kakšne mere ljudem priznava zmožnost samostojnega mišljenja in voljnega delovanja.
Jedrnato rečeno, ima ljudi sploh za moralne subjekte? To vprašanje je toliko bolj pereče, če
o dani družbi veliko ljudi razmišlja heglovsko, marksistično, psihoanalitično oziroma post-
strukturalistično. Koliko je sploh upravičeno moralno ocenjevati človeško mišljenje in de-
lovanje, če ju narekuje in ukaluplja toliko institucionalnih, ekonomskih, ideoloških, sek-
sualnih in družbeno-kategoričnih dejavnikov? Pomislek ni neutemeljen, toda njegov doseg
si je treba razjasniti. Če ga peljemo dovolj daleč, lahko z njegovo pomočjo odpustimo kar
precej: plagiatorstvo (zaradi vpetosti v kulturno izročilo), kriminal belih ovratnikov (zaradi
vpetosti v ekonomski sistem, ki ga nagrajuje), vojne zločine (zaradi vpetosti v neizogibnost
vojne) in še marsikaj. Če ga uporabljamo skopo, smo do ljudi strogi. Celo do revežev, ki kra-
dejo hrano, ali do gimnazijcev, ki po štirih letih piflanja ne znajo misliti. Nazadnje, če ideje,
da se ljudje nimajo v oblasti, ne razumemo docela, lahko zapadamo v protislovja. Ob kapi-
talističnem obnašanju kapitalistov smo lahko ogorčeni, čeprav smo marksisti.  Ob vsiljivo-
sti administrativne države pa kljub temu, da smo morda foucaultovci. 

Ali to, da ljudem marsičesa ni mogoče zameriti, pomeni, da je moralna kritika družbe
nujno obsojena na neuspeh? Ne, in sicer zaradi dvojega. Prvič, še vedno lahko moralno
vrednotimo družbene situacije oziroma stanja. Lahko pokažemo, na primer, da je trenutna
razdelitev dobrin nepravična ali da sodstvo ne realizira enakosti pred zakonom. Drugič,
čeprav je težko ravnati pravično ali dobro, ljudi to ne odvezuje vse moralne odgovornosti.
Ta zamisel ni nič novega. Na primer, Machiavellijeva retorika ne izraža le spoštovanja do
vladarjev, ki so pripravljeni storiti, kar je nujno; izžareva tudi prezir do vladarjev, ki se s
pretiranim sklicevanjem na nujnost otresajo odgovornosti za napake in grozodejstva
(Benner, 2009, 4. poglavje). Nekako od Kanta in vse do sodobnih političnih filozofov, ki
razpravljajo o »izvedljivosti«, sega izročilo, ki pravi nekaj takega: nujni predpogoj moralne
obveznosti je zmožnost. In ljudje so zmožni tistega, kar se jim posreči, če se potrudijo in v
trudu vztrajajo (Estlund, 2011, str. 212). Skratka, seveda moramo upoštevati, da te v življe-
nju marsikaj pogojuje. A te smemo moralno obsoditi, če moralne obveznosti nisi izpolnil
kljub temu, da ni od tebe zahtevala nič nadčloveškega.9

121

9 Če je kdo prhnil, da razlagam samoumevnosti, se ugovoru uklanjam. Toda tovrstne samoumevnosti se splača pona-
vljati. Recimo, da se nekdo za denarno korist zlaže, da je napisal gledališko igro, čeprav jo je v resnici samo prevedel. In



Zastopanje in opredelitev vrednote:
nedoslednost, svoboda

Toda kaj je sploh moralno? Na katere vrednote naj naslonimo družbeno kritiko? V plurali-
stični družbi je možnosti na pretek, zato bom naštel le nekaj splošnih vodil. Najskrom-
nejša je obtožba nedoslednosti, bodisi svetohlinstva bodisi nezakonitosti. Obe vrsti te ob-
tožbe sta v javnih razpravah precej razširjeni. Vendar sta moralno nepopolni, saj ustvarita
le iztočnico za protivprašanje, zakaj ni moralno, da ravnalec ni dosleden v upoštevanju iz-
pričanih načel ali kakega zakona.10 Skratka, kritika na podlagi nedoslednosti sama po sebi
ne pove, katero vrednoto zastopa kritičarka ali kritik.11

Dalje, oporno vrednoto je dobro opredeliti, ne le poimenovati. Recimo, zadnja leta se
je v Sloveniji precej govorilo o svobodi. V zvezi z ukrepi med pandemijo covida, z avtori-
tarno držo prejšnje vlade, z imenom stranke, ki vodi vladno koalicijo, in morda z upi, ki so
jih vanjo položili volivci. Tega, kakšna vrednota napaja želje po svobodi in osvoboditvi,
največ govorcev ni razdelalo. Toda od začetka leta 2020 je naša družba izrekla, sprejela in
zavrnila kopico zahtev po vseh treh »glavnih« oblikah svobode. Nasprotniki prisilnega
maskiranja, cepljenja in omejitev gibanja so zahtevali negativno svobodo – to, da drugi ne
posegajo v njihovo izbiro med razpoložljivimi opcijami. Pristaši prostovoljnega cepljenja
so si želeli, da cepilni skeptiki v sebi uresničijo pozitivno svobodo – da presežejo iracio-
nalnost, ki jim ne dovoli izbirati dobro in pravično. (Skeptiki so jim želeli enako.) Slavoj
Žižek je predlagal, naj namesto ljudstva izbira dobro in pravično kar Robert Golob.12 Pro-
testno gibanje pa je utelešalo željo po svobodi od gospostva. Po svobodi, ki jo imaš le, če
drugi nimajo niti možnosti samovoljno posegati v tvoje izbire – če torej nimaš gospodar-
jev.13

TEMA |  Dušan Rebolj |  O moralni kritiki družbe

122

recimo, da se moramo dogovoriti, kaj bomo storili z njim. Bomo dogovor laže utemeljili na ugotovitvi, da lagati za denar
ni prav tudi zato, ker se temu ni pretežko izogniti; ali iz premlevanja, do kakšne mere vsak velik umetnik posnema pred-
hodnike? Prvemu pristopu je bil naklonjen Miha Mazzini (»Reševanje goljufa Kobala.« <https://siol.net/siol-plus/ko-
lumne/miha-mazzini-resevanje-goljufa-kobala-488263>), drugemu se ni mogel izogniti Igor Mekina (»Afera Kobal: do-
bri umetniki kopirajo, veliki umetniki kradejo.« <https://www.portalplus.si/3065/afera-kobal?desktop=1>). Oboje
pridobljeno 1. septembra 2023. 
10 Moralno nepopolna, in zato skromna, je tudi zrcalna plat obtožb na podlagi nedoslednosti: zagovori, ki se sklicujejo
na doslednost. Izmed njih sta v slovenskem kontekstu posebno razširjena »kajpajevstvo« – počnem zgolj isto kot ti – ter
sklicevanje na primerljivost slovenskih zakonov ali politik s tistimi v drugih članicah EU. Tudi ti zagovori nastavljajo
kvečjemu iztočnice za vprašanje, katerim moralnim vrednotam sledijo »ista« ravnanja ter evropski zakoni in politike.
11 Ugovor proti nedoslednosti ima večjo težo, če je epistemološki. Na primer, če govorcu očita nedosledno upošteva-
nje kriterijev faktičnosti. Predstavljajmo si zgodovinarja, ki opozarja, da izbira datuma, na katerega praznujemo dan
upora proti okupatorju, ni podprta z zgodovinskimi dejstvi, a ga podobni pomisleki ne obhajajo ob datumih verskih
praznikov. Nedosledna skrb za upoštevanje zgodovinskih dejstev je problematična, ker zavira razvoj zgodovinske ved-
nosti – ne glede na morebitne ideološke ali politične vzroke. Poslušaj na primer »Svetovalnica: Vsebina praznika
27.04.,« <https://avdio.ognjisce.si/share//posnetki/svetovalnica/2023/svetovalnica_2023_04_27.mp3>. Pridobljeno 1.
septembra 2023.
12 »Studio 9. maj z Marcelom Štefančičem,« <https://www.youtube.com/watch?v=vyMI7pr2V48>. Pridobljeno 26.
avgusta 2023.
13 Prvi dve obliki je analiziral Isaiah Berlin (1958), tretjo pa zlasti Philip Pettit (1997) in Quentin Skinner (1998). Po-
litične razsežnosti svobode od gospostva razlagata Frank Lovett in Philip Pettit (2009).



d
9/2023

Doseg vrednote: pravica do primernega
bivališča

Ko je vrednota opredeljena, je treba poznati njen doseg. Na primer, če se sklicujemo na
človeško dostojanstvo in človekove pravice, moramo vedeti, da ne govorimo o zahtevnih
idealih, temveč o golih minimumih. Govorimo o tistem, kar mora država zagotoviti držav -
ljanom, da sme od njih sploh zahtevati  uboganje zakonov. In moralna teža teh minimu-
mov nas lahko zaziba v preveliko gotovost. Lahko pozabimo, da sklice na to težo v javnosti
pogosto porazijo sklici na nezmožnost in na obstoječ ustavni ali zakonski red. O tem je bo-
doče vladane podučila sedanja slovenska predsednica. Ko so jo, še kot kandidatko, vpra-
šali, ali je primerno bivališče človekova pravica, je odgovorila nikalno. Dejala je, da je pra-
vica do primernega bivališča socialna pravica, »ki je zapisana tudi v slovenski ustavi. To
pomeni, da mora država storiti vse, kar lahko v okviru svojih finančnih zmožnosti.«14 Pu-
stimo ob strani kiks, ki se ji je primeril: namreč da je, kot izpričana zagovornica človekovih
pravic, zanikala 25. člen Splošne deklaracije človekovih pravic, ki »vsakomur« jamči
»zdravje in blaginjo, vključno« z »bivališčem«.15 Za nas je bolj bistveno, da je moralno
vprašanje preoblikovala v ustavnopravno, nato pa se je še s sklicala na (ne)zmožnost. Kot
smo videli, so sklici na nezmožnost dostikrat slepilo. Tega je treba razbliniti z javno raz-
pravo, podkrepljeno z ustreznimi empiričnimi izsledki. Manever premestitve vprašanja v
drug register, iz moralnega v ustavnopravni, pa je treba preprosto razkrinkati.  

Vsekakor drži, da slovenska ustava »primernega stanovanja« ne omenja med oprede-
litvami človekovih pravic in temeljnih svoboščin, pač pa v 78. členu, predzadnjem od štiri-
najstih, ki urejajo gospodarska in socialna razmerja. In še tam le v okviru obljube, da
država »ustvarja možnosti,« da si državljani lahko pridobijo primerno stanovanje. Toda
vprašanje predsedniškim kandidatom seveda ne vprašuje po statusu te pravice znotraj
slovenske ustave. Zastavljeno je na pred- oziroma nad-ustavni ravni. V kontekstu, v kate-
rem pravice niso vsebinski elementi ustav, zakonov in mednarodnih sporazumov, ampak
merila, po katerih ta besedila moralno ocenjujemo. Ne vprašuje, ali slovenska ustava pra-
vico do primernega bivališča obravnava kot človekovo pravico, ampak ali bi jo morala.
Vprašuje, ali primerno bivališče vsakemu človeku pripada na enak način, kot mu pripada,
denimo, varstvo pred umorom in krajo. In če je odgovor nikalen, če pomeni, da država pri-
mernega bivališča ni dolžna zagotoviti vsem osebam na svojem ozemlju (ali v blažji obliki,
vsem stalnim prebivalcem), čaka moralne kritike dodatno delo.

123

14 »Primerno bivališče je osnovna človekova pravica in bi jo kot tako morala zagotavljati država.« <https://glas-ljud-
stva.si/zahteve/277/.> Pridobljeno 21. avgusta 2023. Da je primerno bivališče osnovna človekova pravica, so zanikali še
trije kandidati, a vsi tako, kot da bi odgovarjali na vprašanje: »Ali je država zmožna vsakomur zagotoviti primerno biva-
lišče?« Vprašanja torej ali niso razumeli ali pa so se mu zanalašč izognili.
15 »Splošna deklaracija človekovih pravic.« <https://www.varuh-rs.si/pravni-temelji-cp/ozn-organizacija-zdruze-
nih-narodov/splosna-deklaracija-clovekovih-pravic/>. Pridobljeno 27. avgusta 2023.



Daljšanje dosega vrednote: pravica do kraja

Če spoznamo, da vrednota v zadevni razpravi ne seže dovolj daleč, a je nočemo zavreči,
moramo njen doseg argumentirano podaljšati. Kako podaljšati doseg pravice do primer-
nega bivališča, sem predlagal že drugje.16 Tu bom predlog le povzel. Naslanja se na neobja-
vljen članek kanadskih političnih filozofinj Margaret Moore in Meene Krishnamurthy.
Recimo, da so osnova za pravice temeljni interesi, ki jih ima vsak človek. Vsak človek ima
temeljni interes in s tem pravico do doma, ki je predpogoj, da razvija svoje psihofizične
zmožnosti. Ta pravica približno ustreza pravici do primernega bivališča. Toda zgodba se
tu ne konča. Vsakdo ima tudi temeljni interes do tega, da v kolikor toliko stabilnih in pred-
vidljivih pogojih oblikuje in izvršuje življenjske načrte. To pomeni, da nima le pravice do
primernega bivališča, ampak do obstoječega primernega bivališča. V tvojem temeljnem in-
teresu je, da se ti iz določenega okoliša (pač kraja, v katerem uresničuješ življenjske na-
črte) ni treba odseliti, če bi tam rad ostal. Nazadnje, vsakdo ima temeljni interes do spleta-
nja vezi z drugimi ljudmi. Torej bi se dalo zagovarjati tudi pravico do prostovoljnega
ohranjanja sosesk, saj se v njih spletajo kolegialni, sosedski in prijateljski odnosi. Za kaj bi
morala poskrbeti država, ki bi se zavezala k varovanju teh pravic? Predvsem bi morala
preprečevati brezdomstvo in ljudem zagotavljati bivanje v ustrezno varnih, prostornih,
suhih, toplih in zračnih bivališčih z vso osnovno napeljavo. Dalje, zagotavljati bi morala
primerno prostorsko gostoto takšnih bivališč tudi za ljudi, ki si jih ne bi mogli financirati.
Nazadnje, preprečevati bi morala prisilno razseljevanje zaradi delovanja nepremičnin-
skega trga ali zaradi lastne nepremičninske in razvojne politike.

Ta pripoved o »pravicah do kraja« ima nekaj slabosti. Predvsem tako razširja obseg
človeških temeljnih interesov, da izgubi nekaj intuitivne moči, ki jo imajo skromnejše teo-
rije človekovih pravic. Tudi sami avtorici priznavata, da te pravice niso »aduti«. Da so
podvržene tehtanju nasproti drugim pravicam, tudi ekonomskim. Recimo, pravica ostati
nekje, od koder nočeš, se na neki točki verjetno ukloni pravici najemodajalca, da te izseli,
če po svoji krivdi ne plačuješ najemnine. Poleg tega niso enako močne. Tretja je najbrž
šibkejša od druge, druga pa od prve. A po drugi strani pripoved temelji na podobi temelj-
nih človeških lastnosti, ki ji je težko oporekati. Tudi nepremičninski špekulant bi se seki-
ral, če bi ga špekulacije uspešnejših kolegov pregnale z dolgoletnega doma (morda bi celo
pogrešal nekdanjo sosesko). Poleg tega se pripoved opira na vrednote, ki jih največ javnih
razprav ne omenja. Prepletu ekonomskih interesov in državnega planiranja ter zahtevam
po »fleksibilnosti« postavlja nasproti temeljni človeški hotenji imeti dom in ostati doma.
Zato ustreza tako progresivni zahtevi po socialni pravičnosti kakor konservativni zahtevi
po ohranjanju dobrih tradicij. Nazadnje, upira se vsrkanju v kulturni boj: čisto vseeno je,
ali si želiš nadaljevati življenje in ohranjati obstoječo skupnost v blokih ali na Blokah.

TEMA |  Dušan Rebolj |  O moralni kritiki družbe

124

16 Rebolj, Dušan. »O nepremičninski stiski in pravicah do kraja.« <https://www.delo.si/mnenja/kolumne/o-nepremi-
cninski-stiski-in-pravicah-do-kraja/>. Pridobljeno 29. avgusta 2023.



d
9/2023

Ugovor neki ljudski modrosti: demofobija

Recimo, da smo moralno kritiko utemeljili na ustrezni vrednoti; da smo to vrednoto jasno
opredelili; da smo si razjasnili njen doseg; da smo ta doseg po potrebi podaljšali. Naša kri-
tika, češ da je ta družbeni pojav ali oni politični dogodek v navzkrižju s to vrednoto, se bo
skoraj zagotovo opirala na ljudsko modrost – na kako trditev, ki ji verjame dovolj javnosti,
da jo le malokdo preverja. Kakšno funkcijo ima v argumentaciji ljudska modrost, je stvar
konteksta. Mnoge ljudsko-modre trditve so resnične. Mnoge druge napajajo prenagljene
in neresnične sklepe.

Takšen sklep je na primer zamisel, da se je treba v demokraciji bati prav demosa. Ne-
kateri pisci so ta pomislek izrazili v zvezi z dogodki, povezanimi z odstopom ministrice za
notranje zadeve (predsednik vlade se ne bi smel pustiti voditi nezmernim zahtevam ljud-
stva), drugi v zvezi z zavrnitvijo referenduma o spremembah družinskega zakonika (dobro
je, da človekove pravice pred nezmernimi zahtevami ljudstva varuje ustavno sodišče). Kaj
poreči na demofobijo?

Nezmerno ljudstvo

Najprej o prevelikem posluhu izvršilne veje za javno mnenje. Tisti, ki se strinjajo s Plato-
nom, pravijo, da se lahko demokratični vladarji  z ljudstvom zapletejo v uničujočo po-
vratno zanko. Da lahko v sledenju nezmernim ljudskim željam odidejo predaleč. Tako da-
leč, da škodujejo ljudstvu samemu. In da jim po tem, ko se ljudstvo zaradi tega obrne proti
njim, preostane le obrat v tiranijo.17

Ugovor izhaja iz presenetljive smeri. Opisana oblika demofobije ni vprašljiva, ker bi
bilo ljudstvo posebno modro, ampak ker je muhasto. Na to namiguje več obsežnih raziskav
volilnega obnašanja, ki sta jih preučila Christopher Achen in Larry Bartels (2016). Prvič,
volivci nimajo ideološko urejenih preferenc, torej njihovim željam ni mogoče slediti z
ideološko urejenim programom (recimo – primer je moj – s programom »pometanja« v
državnih institucijah). Drugič, pri oddaji glasov do neke mere sledijo vtisu, ali so ekonom-
sko na boljšem ali na slabšem, vendar le vtisu iz zadnjih nekaj mesecev pred volitvami.
Tretjič, na volitvah kaznujejo svoje predstavnike, če so jih oškodovali dogodki, na katere
predstavniki sploh nimajo vpliva (poplave, suše, celo napadi morskih psov). Torej, demo-
kratični vladar, ki ga pri ravnanju ne bi vodilo nič drugega kakor izpolnjevanje trenutnih
želja neorganiziranega ljudstva, ne bi v resnici storil nič doslednega. Sploh ne tako dosled-
nega, da bi nizu vse bolj škodljivih odločitev sledil vse do ustoličenja diktature. Na koncu
pa bi ga ljudstvo odslovilo iz nepravih ali nepovezanih razlogov.

125

17 Svetlič, Rok. »Preveč demokratična demokracija.« <https://www.delo.si/mnenja/komentarji/prevec-demokrati-
cna-demokracija/>. Pridobljeno 1. septembra 2023.



Tiranija večine

Demofobi pravijo tudi, da se ljudstvo ne ogroža le v celoti, temveč da znotraj njega večine
(tako laične kot predstavniške) venomer ogrožajo pravice manjšin. Zato da morajo slednje
varovati depolitizirane institucije, predvsem ustavna sodišča. Toda spomnimo se dvojega.
Prvič, da so pravice različne, manjšine pa tudi. In drugič, da so depolitizirane institucije še
kako občutljive na procese, ki pravice v resnici oblikujejo in uveljavljajo (oziroma kratijo).

Zahtev večin se nekateri demokrati bojijo zaradi posledic revolucij in totalitarizmov.
Zato radi pozabljajo, da je zaščita manjšin (iz z njimi pravic) kot pojem vrednotno nev-
tralna, kot praksa pa je še kako odzivna na družbeno moč. Tako je z načelom svobode skle-
panja pogodb mogoče onemogočati kolektivno pogajanje o plačah (Wellington 1964). Z
načelom svobode združevanja je mogoče izločati ljudi napačne barve, spola, seksualnosti
in veroizpovedi (Alexander 2008). Z načelom svobode govora in pristavkom, da je tudi de-
narni politični prispevek oblika govora, je mogoče čezmerno okrepiti politični vpliv boga-
tih državljanov (Wright 1976). Z načelom varstva časti in dobrega imena je mogoče vpliv -
ne osebe in strukture braniti pred upravičeno kritiko.18 Z načelom svetosti življenja je
mogoče odločitev, donositi ali ne, iztrgati iz domene zasebnosti vsake ženske. Vse to so v
ustavnih demokracijah počela in včasih še počnejo sodišča, tudi ustavna. Ker so pač odzi-
vna na najrazličnejše psihološke, politične, socialne in situacijske dejavnike. Tudi takšne,
ki so povsem »zunanji« obravnavi dejstev v luči zakonov (Danziger, Levav in Avnaim-
Pesso, 2011).

Kajti od kod se dejansko »vzamejo« pravice? Kako se vsadijo v družbenopolitični vsa-
kdan? Na makro ravni s prepletom ekonomskega razvoja (pravica do izbire poklica), voja-
ške sile (ukinitev suženjstva) in grobega civilnega pritiska (delavske pravice), na mikro ra-
vni pa z deviantnostjo, ki sčasoma dobi spodobno preobleko. V ZDA so bile prve finančno
neodvisne ženske lastnice bordelov, rasno diskriminacijo na delovnem mestu pa so prvi
kršili mafijci, ki so v klubih zaposlovali temnopolte glasbenike (Russell, 2010, 4. in 10. po-
glavje). V SRS so si svobodo javnega izražanja najodločneje prilastili pankerji – zoper
zgražanje in ugovore poštenih občanov, režimskih novinarjev, akademikov in sodnikov
(Bavčar (ur.), 1985). Pravice se od zgoraj in spodaj vsadijo v moralo (delov) javnosti, nato
pridejo na politični dnevni red, šele zatem končajo v ustavah kot izhodišča za sodniško
odločanje. Prav zaradi tega je  menda jasno, da je (slabe) približke visokih idealov sodni-
škega odločanja možno uresničiti le v demokracijah z aktivnimi civilnimi družbami in z
rednimi, poštenimi volitvami. Demokracija jamči dobro sodstvo, ne obratno. Še nobenega
avtoritarizma, podprtega z družbeno nestrpnostjo do manjšin, ni odpravilo sodišče.

TEMA |  Dušan Rebolj |  O moralni kritiki družbe

126

18 Instrumenta varovanja časti ter prepovedi spodbujanja sovraštva sta se v prvi polovici devetnajstega stoletja raz-
vila najprej v Franciji in zatem v Nemčiji, v obeh kontekstih »za zatiranje političnih ugovorov v obdobju revolucionar-
nih prevratov« (Goldberg, 2015, str. 481). Ne glede na sodobni politični predznak, je omejevanje govora najprej orodje
razredne identitetne politike, ki se vsiljuje od zgoraj. 



d
9/2023

Sklep: obzirnost do občinstva

Povzemimo. Moralna kritika družbe naj se ne sramuje same sebe. Žene naj jo prepričanje,
da ljudje ohranjajo moralne obveznosti, tudi če so pogojeni z zgodovino, kulturo, ekono-
mijo in podobnim. Zakoreninjena naj bo v vrednotah, ki so opredeljene dovolj jasno in
daljnosežno. Na ljudsko modrost naj se ne opira brez preverbe. Za konec dodajam, da naj
bo nagovorjenim čim bolj dostopna. To pomeni, da naj si kritičarka ali kritik o njih ustvari
ustrezno podobo. Ustreznost se le do neke mere navezuje na demografsko ali izobrazbeno
sestavo občinstva. Še bolj jo določa naslednje vprašanje: kakšno namišljeno občinstvo naj
nagovarjam, da me bo vsakdo razumel bolje, četudi ne povsem?

V odgovor bom opisal dva tipa namišljenega občinstva. Prvi tip je občinstvo, ki je leno,
neumno in hudobno. To pomeni, da se mu besedil ne ljubi brati; da jih, tudi če jih prebere,
težko razume; in da jih, tudi če jih razume, ocenjuje karseda ozkosrčno – da torej največ
teže pripiše šibkostim zapisanih argumentov. Prvi tip sem povzel po nasvetih za dobro pi-
sanje, ki jih je na osebni spletni strani objavil filozof Jim Pryor.19 Drugi tip sem razbral iz
pisanja mnogih kritičark in kritikov. To je pisanje, ki s čim več besedami pove čim manj.
Ki mu manjka pik in odstavkov. V katerem poved ne zastopa misli, odstavek pa ne misel-
nega sklopa. Ki se namesto, da bi gradilo argument, zateka v odvečnost in ponavljanje. Ki
ima, lepo rečeno, Dioniza raje od Apolona. Ki, še lepše rečeno, raje čveka, kot da bi se po-
govarjalo. Skratka, pisanje za občinstvo, ki me ljubi, ima toliko časa kot jaz in jemlje pod-
obna poživila.

Predlagam, da kritičarka in kritik (s primerno rezervo) nagovarjata prvi tip in da naj
čim manj nagovarjata drugega. Kajti če si predstavljaš, da moraš nujno nekaj dopovedati
občinstvu prvega tipa, te to sili v jasno opredelitev osnovnih pojmov, v natančno izbiro iz-
razov, v njihovo preudarno rabo ter v skrbno izpeljavo sklepov iz predpostavk. Predvsem
pa se vseskozi zavedaš, da mora sporočeno premostiti vrzel, ki ni le čustvena ali prostor-
ska, ampak tudi svetovnonazorska. To vrzel se trudi premostiti vsaka moralna kritika, ki
meri tja, kamor bi morala (seveda ob predpostavki vrednotnega pluralizma): onkraj kroga
somišljenikov.20 Kdor nagovarja občinstvo drugega tipa, navadno ustvari kaj, kar je lahko v
ponos staršem ali v veselje prijateljem. Toda teh smotrov ta zapis ne obravnava.

127

19 Pryor, Jim. »Guidelines on Writing.« <http://www.jimpryor.net/teaching/guidelines/writing.html>. Pridobljeno 1.
septembra 2023.
20 Moramo res nagovarjati prav vsakogar? Seveda ne. Toda ker nimam prostora za razpravo, kako zamejiti množico
sogovornikov, predlagam naslednje pravilo: trudimo se nagovoriti vsakogar, ki v naše osnovne svoboščine noče samo-
voljno posegati, tudi če mu to dopuščajo politični nazori ali božje razodetje. 



Strokovna literatura:
Achen, C. H., in Bartels, L. M.: Democracy for Realists: Why Elections Do Not Produce Responsive Govern-
ment. Princeton: Princeton University Press, 2016.
Alexander, Larry: What Is Freedom of Association, and What Is Its Denial? Social Philosophy and Policy,
let. 25, 2008, št. 2, str. 1–21.
Bavčar, Igor (ur.): Punk pod Slovenci. Ljubljana: Republiška konferenca ZSMS: Univerzitetna konferenca
ZSMS., 1985
Benner, Erica: Machiavelli's Ethics. Princeton: Princeton University Press, 2009.
Berlin, Isaiah: Two Concepts of Liberty: an Inaugural Lecture Delivered before the University of Oxford on
31 October 1958. Oxford: Clarendon Press.
Danziger, S., Levav, J., in Avnaim-Pesso, L.: Extraneous factors in judicial decisions. Proceedings of the
National Academy of Sciences, zv. 108, št. 17,2011,  str. 6889–6892.
Estlund, David.: Human Nature and the Limits (If Any) of Political Philosophy. Philosophy & Public Af-
fairs, let. 39, št. 3, 2011, str. 207–237.
Goldberg, Ann: Hate Speech and Identity Politics in Germany, 1848–1914. Central European History, št.
48, 2015, str. 480–497.
Jubb, Robert: Realism. V: Blau, Adrian (ur.). Methods in Analytical Political Theory. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 2017, str. 112–130.
Healy, Kieran: Fuck Nuance. Sociological Theory, let. 35, št. 2, 2017, str. 118–127. 
Kahan, D. M., Jenkins-Smith, H. in Braman D.: Cultural cognition of scientific consensus. Journal of Risk
Research, let. 14, št. 2, 2011, str. 147–174.
Kahan, D. M., Peters, E., Dawson, E. C. idr.: Motivated numeracy and enlightened
self-government. Behavioural Public Policy, let. 1, št. 1, 2017, str. 54–86.
Kahan, D. M., Peters, E., Wittlin, M. idr.: The polarizing impact of science literacy and numeracy on per-
ceived climate change risks. Nature Climate Change, št. 2., 2012, str. 732–735.
Lovett, Frank, and Pettit, Philip:  Neorepublicanism: A Normative and Institutional Research Program.
Annual Review of Political Science, let. 12, št. 1, 2009, str. 11–29.
Moore, Margaret, in Krishnamurthy, Meena. The Wrong of Gentrification; a place based account. Neobja-
vljeno, uporabljeno z dovoljenjem avtoric.
Persson, E., Andersson, D., Koppel, L. idr.: A preregistered replication of motivated numeracy. Cognition,
zv. 214, 2021, članek št. 104768.
Pettit, Philip:  Republicanism: a Theory of Freedom and Government. Oxford: Oxford University Press,
1997.
Russell, Thaddeus: A Renegade History of the United States. New York: Free Press, 2010.
Skinner, Quentin:  Liberty before Liberalism. Cambridge: Cambridge University Press, 1998.
Wellington, H. H. : Freedom of Contract and the Collective Bargaining Agreement. University of Pennsyl-
vania Law Review, let. 112, št. 4, 1964, str. 467–498.
Wright, J. Skelly: Politics and the Constitution: Is Money Speech? The Yale Law Journal, let. 85, št. 8,
1976, str. 1001–1021.

TEMA |  Dušan Rebolj |  O moralni kritiki družbe

128



d
9/2023

Drugi viri:
Mazzini, Miha. »Reševanje goljufa Kobala.« <https://siol.net/siol-plus/kolumne/miha-mazzini-reseva-

nje-goljufa-kobala-488263>. Pridobljeno 1. septembra 2023.
Mekina, Igor. »Afera Kobal: dobri umetniki kopirajo, veliki umetniki kradejo.«
<https://www.portalplus.si/3065/afera-kobal?desktop=1>. Pridobljeno 1. septembra 2023.
»Primerno bivališče je osnovna človekova pravica in bi jo kot tako morala zagotavljati država.«
<https://glas-ljudstva.si/zahteve/277/>. Pridobljeno 21. avgusta 2023.
Pryor, Jim. »Guidelines on Writing.« <http://www.jimpryor.net/teaching/guidelines/writing.html>. Prid-
obljeno 1. septembra 2023.
Rebolj, Dušan. »O nepremičninski stiski in pravicah do kraja.« <https://www.delo.si/mnenja/kolumne/o-
nepremicninski-stiski-in-pravicah-do-kraja/>. Pridobljeno 29. avgusta 2023.
»Splošna deklaracija človekovih pravic.« <https://www.varuh-rs.si/pravni-temelji-cp/ozn-organizacija-
zdruzenih-narodov/splosna-deklaracija-clovekovih-pravic/>. Pridobljeno 27. avgusta 2023.
»Studio 9. maj z Marcelom Štefančičem,« <https://www.youtube.com/watch?v=vyMI7pr2V48>. Prid-
obljeno 26. avgusta 2023.
Svetlič, Rok. »Preveč demokratična demokracija.« <https://www.delo.si/mnenja/komentarji/prevec-de-
mokraticna-demokracija/>. Pridobljeno 1. septembra 2023.
»Svetovalnica: Vsebina praznika 27. 04.«
<https://avdio.ognjisce.si/share//posnetki/svetovalnica/2023/svetovalnica_2023_04_27.mp3>. Prid-
obljeno 1. septembra 2023.

129



130

Medijska kritika v
slovenskih 

razmerah: kaj sploh
je in kakšno je njeno

življenje

Boris Vezjak

K R I T I Č N O S T

Svoj tokratni kratek prispevek k razpravi o stanju kritičnosti in kritiškosti v slovenskem
primeru želim začeti z opisom lastnega položaja – ne zato, ker bi se potem bolje počutil,
ampak ker se mi, morda neskromno, zdi indikativen ali celo ključen za tematizacijo ne-
kega skrajno pomembnega segmenta javne kritike. Opisali želim izkušnjo dvajsetih let
ukvarjanja z medijsko kritiko – konkretneje s kritiko slovenskih medijev. Pri tem lahko
zgolj upam, da moje mnenje ne bo razglašeno za preveč pristransko in ga bodo sprejeli tudi
drugi. Kar se mi zdi smiselno dodati v razpravo, ni primarno povezano s premislekom o la-
stni poziciji, od česar težko abstrahiram, ampak o učinkih tovrstnega početja. Se pravi: kaj
lahko počne medijski kritik v naši državi, kakšen status ima, kdo ga sliši, kdo bere in kak-
šne učinke proizvaja njegovo delo? 

Moja odločitev za razpravo je premišljena in obenem strukturno začrtana: v tej šte-
vilki, ki sem jo sicer tudi uredil, se avtorice in avtorji ubadajo s heterogenimi izzivi in teža-
vami kritiške dejavnosti, večkrat in predvsem dojete kot profila žanrskega ustvarjalca v



d
9/2023

rubrikah, ki so temu namenjene. Na vrsto pridejo običajna področja in težave, s katerimi
se srečujejo: literatura, film, umetnost, glasba, gledališče in druga. Ker se besedila ukvar-
jajo s kritičnostjo in kritiškostjo kot takšno v pahljači vseh možnih žanrov, je videti raz-
prava o tem segmentu kritike še bolj smiselna. Omenjena medijska kritika in analiza, s ka-
tero se posredno ukvarjam tako rekoč profesionalno, saj predavam tudi medijske
predmete, večinoma pa skoraj »prostočasno« s produkcijo na svojem blogu z imenom »In
media res« (www.vezjak.com), je že po sebi v Sloveniji neviden in skoraj bizaren žanr. Naj-
brž nas ni veliko. Tudi sam k njeni vzpostaviti žal nisem kaj prida prispeval, navzlic svo-
jemu konsistentnemu in ažurnemu trudu, če sodim po klavrnem prepoznanju in recepciji
v samih medijih ali družbi – v svojo obrambo lahko povem, da kakšne ambicije po institu-
cionalizaciji niti nisem imel. Že to, da je obstajala kot kokon ob s strani klasičnih medijev
manj priznanem in etabliranem prostoru, imenovanem splet, marsikaj pove. Bi lahko po
več kot 2500 objavah na svojem blogu, kjer sem svoje početje edinole lahko prakticiral,
storil še kaj? Morda, a nikoli nisem imel te želje. Bi moral formalizirati svoje početje?
Kako to storiti, preprosto ne vem. 

Kdo se s tem žanrom pri nas natančno ukvarja, če odmislimo nek temu soroden profil
− znanstveno produkcijo raziskovalcev in profesorjev na inštitutih in visokošolskih usta-
novah? V čem se razlikuje, ker gotovo se, od klasičnega preiskovalnega novinarstva? 

K definiciji medijske kritike

Ni dvoma, da moramo začeti z definicijo. Medijsko kritiko, razumem jo po analogiji kot
nekaj podobnega, kar počne filmski kritik ob analizi filma ali likovni kritik ob analizi raz-
stave, bom razdelil na dva tipa. Prvi je splošna medijska kritika, kjer za medij štejemo tudi
film, knjigo, razstavo in vsako estetsko delo – estetsko v osnovnem grškem smislu zazna-
nega predmeta. Kar je zaznano, nam je mediirano, torej posredovano skozi medij. To vrsto
»medijske« kritike omenjam, ker bi marsikdo npr. filmsko kritiko razumel kot medijsko
kritiko, kot to počne Stéphane Debenedetti (2006).

Na drugi strani je »posebna« medijska kritika v polnejšem pomenu, ki ima za svoj
predmet množične medije. Ta se analitično loteva ocenjevanja, preučevanja in razumeva-
nja medijskih vsebin in narativov, npr. novic, televizijskih oddaj, revij, oglasov, filmov in
podobno, obravnava položaj medijev v luči lastnikov ali politike. Preiskovalno novinarstvo
se raziskovalno ukvarja z različnimi področji, da bi razgalilo pomembno dogajanje, dolo-
čena dejstva ali vprašanja, za katera vnaprej predpostavi, da so prikrita, spregledana ali
prezrta. Razkrivanje resnice, odkrivanje korupcije, zlorab in skritih vplivov so nekateri iz-
med osnovnih motivov preiskovalnega novinarja. Le včasih se lahko ukvarja tudi s samimi
mediji, vendar bi njegovo udejstvovanje ne mogli opisati s pomočjo kritične metode in
sredstev, ker to niti ni njegov osnovni smoter. 

131



Medijska kritika torej nikakor ni novinarski posel ali novinarstvo. Prav tako ni teoret-
sko ali znanstveno analiziranje medijev – in takšno ni po definiciji. Od obeh se razlikuje,
sicer bi morali šteti za tovrstne kritike tudi Stuarta Halla, Noama Chomskega, Neila Post-
mana, Jeana Baudrillarda in številne druge avtorje. Če smo natančni, je širši namen me-
dijske kritike podrobno analizirati medijsko posredovane vsebine in zgodbe, recepcijo in
učinkovanje medijev, razumeti njihov vpliv na družbo, javno mnenje, kulturo in končno
politično dogajanje. Številni pisci poudarjajo, da mediji vplivajo na družbene procese in
vzpostavljanje splošnih norm, vrednot, političnih prepričanj in identitet, o čemer danes ni
dvoma. Stuart Allan (2022) med drugimi ugotavlja, da je medijska kritika zelo enostavno
analiza medijskih sporočil in s tem proces, s katerim se poskuša izluščiti pomen takih
sporočil in prepoznati njihove vplive na družbo. 

Ni dvoma, da je že od Louisa Althusserja naprej potrebno razčlenjevati medije tudi
skozi navzoči spekter ideoloških vplivov. Kajti ti niso zgolj prenašalci informacij in teh ne
zrcalijo kar tako, ampak »nevidno« vzpostavljajo in tudi reproducirajo dominantne ideo-
logije in uradne politike. Noam Chomsky in Edward S. Herman v svoji znani knjigi »Ma-
nufacturing Consent« (2002) ugotavljata, da so mediji enormno orodje moči in vpliva v
rokah elit. Primerov tovrstne teoretske obravnave je ogromno. Po drugi strani se medijske
študije ubadajo tudi s preučevanjem reprezentacij: Stuart Hall je prispeval k boljšemu ra-
zumevanju, kako mediji konstruirajo pomen z reprezentacijo, tj. na oblikovanje in našo
percepcijo identitet, kot so rasa, spol, razred in podobno.

Ali pri nas sploh obstaja?

V slovenskem prostoru se je morda konsistentni in koherentni medijski analizi svojčas
približala publikacija Medijska preža, ki jo je izdajal Mirovni inštitut. Ukvarjala se je z
obravnavo predvsem domačih medijev, njihovim položajem, kapitalskimi in lastniškimi
vplivi, poslanstvom novinarstva, objavljala je strokovne prispevke. Zaradi periodične na-
rave izhajanja ni vsebovala »časopisnega« formata sprotne medijske kritike, o kateri pri-
marno, vendar nikakor ne izključno, govorim. Nekaj takšnega dolga leta počne anonimizi-
rana oseba po imenu Stanka Prodnik v tedniku Mladina. Pred leti smo imeli kratke
analize medijskih oddaj v reviji Stop, občasno se, a le izjemoma, kakšna tovrstna kritika
prebije v dnevno časopisje. Da bi o njej govorili kot utečenem žanru s stalnimi pisci, se
skoraj ne dogaja.

Še posebej se zalomi, ko bi morala analizirati tudi odnos medijev do oblasti, politike
in kapitala, kar se zdijo skoraj tabuizirane teme. V Sloveniji imamo neverjetno in stra-
šljivo evidenco o poskusih vplivanja na njih, podrejanja in prilaščanja, kjer izzivov za pisa-
nje mrgoli. Podobno velja za strankarska glasila in propagandna trobila, ki so vzpostavila
paralelni sistem – s tem se nihče zares ne ubada. Danes se z monitoringom, ki vsaj v po-

TEMA |  Boris Vezjak |  Medijska kritika v slovenskih razmerah: kaj sploh je in kakšno je njeno življenje

132



d
9/2023

membnem delu sovpada z dejavnostjo medijskega kritika ali analitika, v svetu ukvarjajo
posebne nevladne ustanove ali skupine, včasih tudi inštituti in think tanki. Gre za
ogromna združenja z močno finančno zasnovo. Predvsem raziskujejo politično uravnote-
ženost medijev, še zlasti pogosto vpliv posamičnih političnih strank ali usmeritev in na-
klonjenost medijev eni ali drugi strani, saj so v njih presodili, da je za zdravo demokracijo
to ključno. Pa pri nas? V širšem smislu bi medijski kritiki morali spremljati zanesljivost
informacij, nepristranskost in integriteto, javni interes in odgovornost, ločevanje dejstev
od laži, uravnoteženost, uredniško neodvisnost in verodostojnost. A če odmislimo neka-
tere čisto novinarske projekte, kot so Pod črto, Oštro ali Državljan D (Domen Savič), tega
nihče ne dela.

Kaj lahko ugotovimo, če poskušamo v strožjem pomenu besede opisati položaj medij-
ske kritike pri nas? Je trditev, da se je sploh etablirala, preveč drzna in smela? Naj posku-
sim odgovoriti z najbolj banalno empirijo; iskalni zadetki na Googlu nam ob slovenskih
besednih zvezah »medijska kritika«, »medijska kritika v Sloveniji«, »medijski kritik« in
podobnih praktično ne dajo zadetkov. Nič boljše volje ne bomo, če uporabimo Knjižnični
informacijski sistem Cobiss. Seveda iz te siromašno zastavljene metodologije ne bi smeli
sklepati preveč in prehitro, vendar dokazil o nasprotnem ni ravno na pretek. Po drugi
strani na Fakulteti za družbene vede v Ljubljani izvajajo predmet s tem naslovom, a so 
izobraževalne ambicije in načrt predmeta drugje.

Čeprav sam verjamem, da sem se dvajset let ukvarjal natanko z njo, sploh v sferi
vpliva politike na novinarje in medije, kar sem sproti analiziral na dnevni ravni, praktično
ne poznam veliko situacij, v katerih bi bilo moje početje označeno za medijsko kritiko. Kar
je še huje, niti ni bilo brano ali ocenjevano kot takšno. Če me občasno kakšen od medijev
že kaj vpraša, to skoraj nikoli ni zaradi nje in zato ne govorim v njenem svojstvu: bolj tri-
vialno v meni vidijo kvečjemu publicista in morda družbenega komentatorja. V zadnjem
letu sem imel srečo, da so nekatere moje analize poobjavljali na spletni strani tednika
Mladina, za kar sem bil zaprošen. Če skrajšam: besedna zveza »medijska kritika« se zdi v
mojem primeru skoraj neobstoječa in zato nemisljiva. V primeru, da bi me kdo obtožil, da
je bila empirična preverba preveč solistična in osebna, bo moj odgovor preprost: saj sem
vendar ravnokar pojasnil, da tudi v primeru drugih avtorjev, kateri koli že ti so, uzrtimi
pod bolj ali manj močnim povečevalnim steklom, ni veliko bolje.

Bi lahko iz tega dramatično sklepali, da medijske kritike v Sloveniji sploh ni? Je bila
moja percepcija preveč navijaška, izpeljava pa nenatančna? Je mogoče tako, da ostaja me-
dijska kritika enostavno ignorirana in prezrta? Sam sem, naj mi Bog odpusti vse grehe ne-
čimrnosti, ogrevam prav za takšno interpretacijo. Zakaj se to dogaja, si ne znam dobro po-
jasniti. Moja stalna razlaga se morda zdi preprosta in psihološko tako rekoč vulgarna: do
tega prihaja zaradi samih medijskih ustvarjalcev in delavcev. Na kaj merim? V tem je srž
težave, ki jo srečujem ves čas: slovenski novinar preprosto ne mara kritike na svoj račun.

133



Zakaj se kritiko razume kot osebni napad?

Marsikdo bo rekel, da je to tako rekoč psihološko naravna reakcija. Inherentna težava me-
dijske kritike je, da bi verjetno morala biti objavljena ali predstavljena v klasičnem me-
diju. Ker pa to uredniki in novinarji razumejo kot nevarno početje, jo raje potlačijo in izri-
nejo. Končno tudi lastniki in nenazadnje politiki nimajo interesa poslušati graje na svoj
račun, s hvalo pa preveč ne morejo računati. Če k temu dodamo še tisto zvrst kritike, ki
opozarja na politične in kapitalske pritiske, je mera popolna – možnosti, da bi bila objav -
ljena, se še dodatno zmanjšajo. Zato preostane le še objava na spletu v takšni ali drugačni
obliki.

Pred leti je literarna kritičarka Mojca Pišek v časopisu Dnevnik naredila značajsko
skico slabega »sprejemanja« domače kritike. Njeni opisi so zadevali tiste tarče, ki jih več-
krat kritizira novinar: politike, javno upravo, pisatelje in pesnike. Ob tem se ni mogla ne-
hati čuditi stanju in govorila je celo o zaplankanosti slovenskega prostora, patološkem
narcisizmu in preobčutljivosti.

Če je medijska po nujnosti zgolj ena izmed vrst kritike in ohranja z drugimi vrstami
sorodnost osrednjih elementov, kakor tudi svoje poslanstvo, si poskusimo za trenutek
predstavljati, zakaj ne bi vse povedano, ko gre za njeno recepcijo in percepcijo, veljalo tudi
za novinarje same? Poglejmo si nekaj njenih stališč, ki delujejo že skoraj kot aksiomi: 

»Slabe manire so simptom nečesa drugega: preobčutljivosti. Posledica tega, da tod
naokoli vsi jemljejo vse skrajno osebno. Sploh pa kritiko.«; »Ujetost v lastne male bojazni
in konstanten boj za svojo nedotakljivost pomenita, da ostaja zelo malo pozornosti, da bi
kadarkoli zares slišali, kaj dejansko pravi drugi. In ne da bi slišali, kaj pravi drugi, nam
ostaja le lasten miselni okvir, kakorkoli že ozek in omejen.«; »Problem s kritiko bi bil ovira
le na ravni zasebnega življenja, če ne bi bil tako razširjen, da mezi v kolektivno. Ko našim
družbenim problemom iščemo skupni imenovalec, v jedru najdemo nerazumevanje me-
hanizma kritike. Ovira nas pri vsem, česar se lotimo. Vzdržuje stanje, v katerem ni mogoče
ničesar dobro začeti, kaj šele karkoli zaključiti.«; »V deželi ljudi, ki vsako kritiko jemljejo
osebno, seveda ni mogoče spreminjati ničesar. Hiperobčutljivost ima nesrečnega prijate-
lja: patološki narcisizem. Vsak je sam zase na tihem prepričan, da je poslednja oseba na
planetu, ki ji ni mogoče popolnoma ničesar očitati. Da je nezmotljiv in da so ga same ge-
nialne ideje, ki bi morale biti upoštevane, če že ne sprejete in uporabljene s hvaležnostjo.«

Kritičarka ima prav: v Sloveniji smo pretežno nezrelih reakcij in brez občutka za po-
men kritike. Sam sem se v svojih zapisih dotaknil početja stotin novinarjev in urednikov;
največkrat so moje zapise tudi prejeli na svoj elektronski naslov. Odzvali so se zgolj izje-
moma, praktično nikoli. Četudi ni bila sistematična, ampak bolj usmerjena v pregled
sprotnega poročanja o posameznih primerih, spremljanje političnih ali kapitalskih priti-
skov, načinov sporočanja, cenzure, agenda-settinga, argumentacijskih in diskurzivnih
značilnosti in zmot, že recepcija kritike po sebi indicira svojevrsten simptom nezrelosti in
strukturne ne-celosti domače medijske scene. Kajti česa bi si moral nek medijski delavec,
tako kot povsod drugod, želeti bolj kot zrcalnega odseva in presoje lastnih dejanj, da bi

TEMA |  Boris Vezjak |  Medijska kritika v slovenskih razmerah: kaj sploh je in kakšno je njeno življenje

134



d
9/2023

lahko v prihodnje deloval bolje? V resnici ne nujno bolje, da bi sploh zmogel lažje komuni-
cirati ali sicer uvideti vrednost svojega dela, tudi takrat, ko ni deležen zanj samoumevnega
ploskanja in pohval?

Ni dvoma, da se kritike vedno drži dvojnost vrednotenja: po eni strani se je bojimo, saj
je lahko boleča in neprijetna, po drugi soglašamo, da je umetniško, družbeno in končno
tudi medijsko koristna, če je poštena, argumentirana in utemeljena. Najlažje jo je dobe-
sedno prezreti, ignorirati, avtorja pa razglasiti za čudaka in bebca, čeprav je njegova be-
seda smiselna. Če se torej kdo sprašuje, čemu je poskušati biti »čuvaj medijskih čuvajev«
ignorirani in celo zasmehovani poklic, no, morda raje praksa, ki po možnosti zahteva
polno in osebno ekskomunikacijo, potem moja izkušnja zelo enoznačno govori tole: ni mo-
goče realizirati drže, ujete v Juvenalov moto mojega bloga »Kdo bo torej čuval same ču-
vaje?« (»Quis custodiet ipsos custodes?«), ne da bi naletel na trajen zid brezrefleksijskosti
in ohole samozadostnosti.

V logiki prezira (ali ignorance – beseda ima v našem jeziku svojstven odtenek) se
skriva nekaj fascinantno nasprotujočega, celo dva konfliktna elementa: kritizirani vidi in
razume, vendar ne bo ukrepal, zelo dobro ve, ampak se mora pretvarjati, da ga ne zadeva in
da ni ogovorjen, zaveda se, ampak tega ne sme pokazati. Premišljena pasivizacija in zani-
kanje se ironično odvijata v novinarstvu celo ob njihovem statusu opravljanja vloge psov
čuvajev – njihova vloga je tako ali drugače torej v svojem bistvu tudi kritiška! – in ponovi-
tve te drže, obrnjene proti njim, kot rečeno, največkrat ne prenašajo ali vsaj ne prenašajo
dobro. Povedano metaforično: psi čuvaji bi morda lajali, ampak lastnega laježa in pozicije
lajanja ne dovoljujejo vzeti v pregled.

Kritika in demokracija

V sferi medijske kritike v širšem smislu in ne zgolj v formatu žanra, ki ga opisujem, so po
svetu znana imena, kot je Robert McChesney, profesor komunikologije in avtor številnih
knjig, ki se ukvarjajo z vplivom korporacijskih interesov na medije in demokracijo. Od že
omenjenem Edwardu S. Hermanu, ki se je ukvarjal s propagandnimi pristopi v množičnih
medijih, velja omeniti Jayja Rosna, profesorja na New York University ter njegovo kritiko
novinarstva in medijskih organizacij, kjer zagovarja bolj odgovorno novinarstvo. Amy Go-
odman, ustanoviteljica in voditeljica demokratičnega novičarskega programa »Demo-
cracy Now!« v ZDA, se osredotoča na neodvisno in kritično novinarstvo. Med bolj znanimi
teoretskimi avtorji sta še Chantal Mouffe, Belgijka, specializirana za politično teorijo in
demokracijo, ki je analizirala vlogo medijskega diskurza pri oblikovanju političnih raz-
prav, in Naomi Klein, kanadska novinarka in avtorica, znana po svojih delih o korporativni
moči, neoliberalizmu in vplivu na množične medije.

135



S sprotno kritiko televizijskih programov so zasloveli avtorji, kot sta David Carr in
James Poniewozik (New York Times), Margaret Sullivan in Alyssa Rosenberg (Washing-
ton Post), Alan Sepinwall (Rolling Stone), Brian Stelter (CNN) in Emily Nussbaum (The
New Yorker). V Veliki Britaniji so bili nekateri znani televizijski kritiki, na primer Charlie
Brooker (The Guardian), znani po svojih analizah in satiričnih komentarjih o televiziji. V
Združenem kraljstvu velja omeniti še dve imeni: Nick Davies je pisal o sodobnem novinar-
stvu in težavah, povezanih z medijskim lastništvom. Birgitte Jallov je danska novinarka in
komentatorka, ki se osredotoča na medijsko analizo in razvoj novinarstva v digitalni dobi.
Paolo Flores d'Arcais v Italiji piše za MicroMega in se ukvarja s kritiko medijskega poro-
čanja ter vlogo medijev v družbi. Catherine Norris Trent dela za France 24 in je znana po
svojih medijskih analizah in poročilih. Ferai Tinç je turška novinarka in komentatorka, ki
piše o medijskih svoboščinah, cenzuri in novinarjih v Turčiji. Andrey Loshak je kot ruski
novinar znan po svojih analizah ruske medijske krajine in novinarstva. Péter Krekó kot
politični analitik raziskuje dezinformacije, paranojo in vpliv medijev v madžarski politiki. 

Seznam medijskih kritikov in analitikov ni stalen, saj se pojavljajo novi glasovi in
strokovnjaki, ki se ukvarjajo z analizo množičnih medijev. Poleg tega so tudi regionalni
medijski kritiki, ki se osredotočajo na specifične medijske izzive v svojih državah ali regi-
jah. Čeprav danes celotno družbeno in politično dogajanje temelji na medijski posredova-
nosti in kritizirati družbo nujno implicira kritizirati medije, včasih tudi obratno, analiti-
čna obravnava vsebin, novinarskih metod in tehnik pristopov, pisanja in posredovanja
informacij, sploh v luči političnih, kapitalskih in oglaševalskih pritiskov, ostaja zaznamo-
vana in morda celo zasmehovana. Če poskušamo o medijski kritiki razmisliti tudi širše, v
dimenzijah navzoče politične ali ekonomske propagande, mehanizmov nadzora družbe in
manipulacij, se ob logiki prezira razpre še nova dilema – položaja kritičnega ali aktivnega
državljana. Ali kot je dejal Chomsky v knjigi »Necessary Illusions« (1989): »Državljani de-
mokratičnih družb bi se morali lotiti intelektualne samoobrambe, da bi se zaščitili pred
manipulacijo in nadzorom ter postavili temelje za 'smiselno (meaningful) demokracijo'.«

S tem pridemo do zanimive skrajnosti: biti medijski kritik danes je tako rekoč naša
državljanska dolžnost, ne neznaten hobi, intelektualna obramba je obvezna oprema prve
pomoči za naše lastno družbeno preživetje. Aktivno državljanstvo pomeni pristajati na
medijsko državljanstvo. Ko na drugi strani naletite na prezir, s tem ni narušen samo njen
produktivni cilj, temveč bistvo in smisel demokracije; tistih, ki želijo s svojim zgledom
prispevati k opolnomočenju funkcije državljana kot takšnega. Ali povedano drugače, velja
že skoraj geslo: povejte mi, koliko medijske kritike dopuščate pri vas, in povedal vam bom,
v kako demokratični državi živite.

O recepciji svoje kritike sem že velikokrat pisal na svojem blogu, najbolj koncizno v
zavihku »Javna recepcija te strani« (https://vezjak.com/javna-recepcija-te-strani). Zato
lahko po vseh letih dovolj suvereno pridem do tragikomične ugotovitve, za katero zgolj
upam, da v njej pretiravam. Če se zdi, da je kritika dolgo časa predstavljala pomemben
žanr v umetnosti, filmu, gledališču, humanistiki in na drugih področjih, če je s poglobljeno
oceno služila kot orodje za razumevanje, vrednotenje in razpravo o umetnosti ter kultur-
nih proizvodih, se danes razlikujemo le še po tem, kako zelo optimistični ali pesimistični

TEMA |  Boris Vezjak |  Medijska kritika v slovenskih razmerah: kaj sploh je in kakšno je njeno življenje

136



d
9/2023

smo glede njene prihodnosti. Kot rečeno se nekaterim bolj zdi, da se kot žanr postopoma
umika in izginja s teh področij, zelo nepovratno, zaradi česar nas čaka negotova prihod-
nost in klavrn konec – v skladu z izginjanjem mišljenja iz naše družbe. Da bo kritika ven-
darle najdevala druge poti preživetja in da se bo predvsem pozicionirala na spletu, kajti si-
cer v največji meri obstaja prav v množičnih medijih, v katerih kot slabo brana in
kapitalsko nezanimiva izginja, je gotovo res, ampak takšno njeno formo že razumem kot
»labodji spev«. 

Po drugi strani zaznavam nasproten »proces« pri medijski kritiki – da se pri nas,
neodvisno od mojih prizadevanj, sploh ni vzpostavila in razvila, ne da izginja. Pa tudi, da
nič ne kaže, da se bo kmalu. Povedano drugače: lahko objokujemo, kako nekaj izginja,
lahko pa tudi, kako nekaj niti ni zaživelo ali ne obstaja. Tej ugotovitvi je bil tudi namenjen
ta zapis. Da je medijska kritika, ne zgolj kot žanr, ampak kot širša sfera, praktično prezrta,
nam največ pove o stanju medijske demokracije pri nas. O tem, da si mediji ne želijo kri-
tike. Na podoben način, kot si morda včasih slabi režiserji ne želijo zoprne ocene ali slabi
romanopisci negativne recenzije. Kar je seveda slabo in uničujoče. Prezir do medijske kri-
tike najbrž kaže ne samo na nezrelost medijev, ampak tudi na nezrelost demokracije, v ka-
teri živimo. 

Moja izkušnja je, kot rečeno, v tem pogledu porazna. Obetov za boljše čase ne vidim
na vidiku. Osnovne krivce, nikakor ne edine, zagotovo zaznavam v urednikih in novinar-
jih, predvsem po kulturnih uredništvih, ki so s tem, ko so onemogočili refleksijo lastnega
polja, še sami pospešeno pomagali tlakovati pot v pogubo.

Literatura
Allan, S. (ur): The Routledge Companion to News and Journalism. Routledge, New York. 2022. 
Chomsky, N.: Necessary Illusions: Thought Control in Democratic Societies. Sough End Press, Boston, MA,
1989.
Debenedetti, S.: Debenedetti S. (2006), The role of media critics in the cultural industries, International
Journal of Arts Management, 8, 3, 2006, str. 30–42.
Herman, E. S., & Chomsky, N.: Manufacturing consent: the political economy of the mass media. New York,
Pantheon Books, 2002.
Pišek, M.: To jemljem skrajno osebno, Dnevnik, 24. februar 2015, spletni dostop (7. september 2023):
https://www.dnevnik.si/1042707597.
Vezjak, B.: Javna recepcija te strani, In media res, spletni dostop (7. september 2023):
https://vezjak.com/javna-recepcija-te-strani/.

137



138



d
9/2023

Medtem ko so generične tematizacije
vojne v gledališču stalno prisotne – kot je
tudi vojna ponavljajoč moment človeške
zgodovine oziroma kar »permanentno
zgodovinsko stanje«, le odvisno kje – pa se
obravnave specifičnih vojn ali z vojno po-
vezanih izkušenj pojavljajo predvsem v
posameznih obdobjih, dokler jih ne odri-
nemo v ozadje in preglasimo s kakšno
drugo aktualno izpostavljeno temo. Tako
so v zadnjih letih v povezavi s situacijo na
Bližnjem vzhodu na tem tematskem polju
prednjačile vsebine migracij in begunstva,

v slovenskem prostoru recimo pri izstopa-
jočih uprizoritvah 6 in Gejm Žige Divjaka
(SMG in Maska) ter otroški Nekje drugje
Zale Dobovšek, Nine Šorak, Tina Grab-
narja in Asje Kahrimanović Babnik (LGL),
pri katerih je opazna (četudi ne nujno ek-
splicitna) namera senzibilizacije okolja,
skozi ali v katerega begunci ali migranti
prihajajo. Vojne v nekdanji Jugoslaviji v
devetdesetih letih prejšnjega stoletja ozi-
roma vojna na Balkanu – kot opozarja Zala
Dobovšek, gre za več različnih posamičnih
nasilnih konfliktov med letoma 1991 in
1999 – se v množični gledališki produkciji
v Bosni in Hercegovini, Srbiji in Hrvaški,
deloma pa tudi v Sloveniji, pojavijo s 15 do
20-letnim zamikom, še posebej intenzivno
okoli leta 2011. Ta inkubacijska doba priča
o dozorevanju potrebne distance, obenem
pa o močnem družbenem vzgibu in kole-
ktivnem refleksu posamičnih režiserjev,

da spregovorijo o voj-
nih dogodkih in z
njimi zaznamovanih
povojnih družbah
(širši družbeno-poli-
tični realnosti držav
nekdanje Jugosla-
vije). K nam trend teh
uprizoritev pljuskne z
več gostovanji in z
Oliverjem Frljićem,
njegovo prvo režijo v

slovenskem gledališču Preklet naj bo izda-
jalec svoje domovine! leta 2010 v SMG, ki

139

K U L T U R N A  D I A G N O Z A

K N J I G A

Nika Arhar 

Gledališče v 
predelovanju

(po)vojnih ran 
—

Zala Dobovšek 
Gledališče in vojna: uprizoritveni 

odzivi na vojne v devetdesetih letih v
nekdanji Jugoslaviji  

Mestno gledališče ljubljansko  
ǀLjubljana 2022



zareže v simbolni prostor razpadle Jugo-
slavije, odnose med narodi in vzvode na-
cionalizma, ter močno odmeva tudi v med-
narodnem prostoru z nekaj vsakokratnimi
prilagoditvami glede na lokalni kontekst
izvedbe.

Teatrologinja, praktična dramaturgi-
nja in gledališka kritičarka Zala Dobovšek,
katere strokovno zanimanje se s kritično
analizo reprezentacije »nenormativnih«
in marginaliziranih družbenih pojavov v
uprizoritvenih umetnostih giblje na pre-
sečišču umetniškega in družbenega, svojo
raziskavo temeljnih razmerij med uprizo-
ritveno umetnostjo in vojnami na ob-
močju nekdanje Jugoslavije v devetdese-
tih letih zastavi v jasnem kontekstu
vprašanja, kako sploh presojati kakovost,
namen in učinke tovrstne gledališke pro-
dukcije. Najpogosteje gre namreč za doku-
mentarno gledališče ali njegove hibridne
oblike, ki s pomočjo osebnih pričevanj, in-
timnih izkustev in dokumentarnih gradiv
neposredno uprizarjajo individualne in
kolektivne vojne ter povojne travme, in ve-
činoma nastalo v okolju, iz katerega te tudi
izhajajo. Vzrokov za zadrego in nelagodje
pri razumevanju te produkcije je zato več.
Kot zapiše avtorica, je zaradi individual-
nosti bolečine in nezmožnosti absolut-
nega so-doživljanja, pri uprizoritvah, ki
reprezentirajo (izkustvo) vojne vselej pri-
soten temeljni »komunikacijski šum« med
občinstvom, ki ni doživelo vojne, ter
ustvarjalci, ki so jo. Obenem se razumeva-
nje in doživljanje teh uprizoritev sreča z
zavestno ali nezavedno »ideološko
prtljago« – že obstoječimi razumevanji,
mnenji in predstavami ali morebitnimi
lastnimi izkušnjami gledalcev o tematizi-
ranem stvarnem dogajanju. In ker gre za
dogajanje v naši neposredni prostorski in

časovni bližini, posledično njegove tema-
tizacije tudi bolj konkretno nagovarjajo
vpletenost, četudi samo v opazovanju, in
kolektivno odgovornost občinstva. Recep-
cija teh del je v senci realnega, kot izpo-
stavi Mitja Velikonja v spremni besedi. 

V knjigi, nastali na podlagi doktorske
disertacije, je tako ključno, da avtorica ra-
zumevanje te produkcije postavi med
stvarnostjo in umetnostjo oziroma med
etiko in estetiko, s tem pa upošteva vse
omenjene mehanizme nelagodja in preiz-
prašuje enako estetske postopke in oblike
kot učinke in družbeno ter politično vlogo
tovrstnega gledališča. Pri tem zavzame te-
meljno stališče, da obravnavanih uprizori-
tev, njihovih uprizoritvenih izrazov in
umetniških učinkov, ne moremo razumeti
le v okviru avtonomije umetniškega polja,
temveč v nujnem dialogu z družbenimi
okoliščinami in stvarnim prostorsko-ča-
sovnim kontekstom, saj »je uprizoritvena
forma (torej medij gledališča) v vlogi ti-
stega, ki šele zaokroži/modificira snov«,
torej vojno in povojno realnost, ki je bistvo
takšnega umetniškega izjavljanja. Te upri-
zoritve omogočajo uvid in analitično ref-
leksijo kolektivnih travm in nezaceljenih
ran ter v javni prostor prenašajo, kar je
prikrito, preslišano, potlačeno, odrinjeno
in tabuizirano. Delujejo tako na ravni in-
timnega predelovanja in opolnomočenja
individualnih glasov kot preizpraševanja
kolektivnega spomina in družbene identi-
tete. Posegajo v »kulturo molka« in »orga-
nizirano pozabo« o vojnih in političnih
zločinih ter dogajanjih, da bi kritično pre-
mislile odnos do svoje (pol)pretekle zgo-
dovine. Na obdobje, ki se je spletlo s politi-
čnim, ideološkim, družbenim in kulturnim
tranzicijskim kontekstom po njem in bi-
stveno zaznamovalo današnjo eksistenco

KULTURNA DIAGNOZA |  KNJIGA

140



d
9/2023

posameznih držav in njihovih prebivalcev,
se ozirajo tudi z željo po problematizaciji
aktualnih nacionalizmov, nestrpnosti, ste-
reotipov, razmejevanj in političnih, medij-
skih, družbenih ter vsakdanjih naracij, ki
te pojave podpirajo.

Zaradi močne povezave s konkretno
stvarnostjo in družbene vloge teh doku-
mentarnih in hibridno dokumentaristi-
čnih gledaliških projektov je interdiscipli-
naren pristop Zale Dobovšek smiselna in
dragocena razširitev teatrološkega po-
gleda, hkrati pa tudi morebitno vabilo
bralcem negledaliških strok, da iz uvod-
nega – v resnici precej obsežnega in detaj -
lnega kulturološkega in sociološkega – pre -
gleda stopijo še na polje gledališke 'študije
primerov'. Dobovšek v tem uvodnem po-
glavju (Kontekst Balkana) začrta komplek-
sen kontekst ideologij Balkana, pogledov
na nekdanjo Jugoslavijo, fenomenologije
vojne in medijske estetizacije vojnih po-
dob in nasilja, nezanemarljiv tako pri obli-
kovanju uprizoritvenih reprezentacij
obravnavanih vsebin kot pri doživljanju,
dojemanju in odzivanju nanje ter pri pre-
sojanju uprizoritvene oziroma estetske
plati teh dogodkov. Scenski dogodek je del
družbenega mehanizma, opozarja, preplet
silnic in pogajanj med umetniškimi strate-
gijami in okoljem, iz katerega izhaja in ga
obravnava, ter javnim prostorom, v kate-
rega vstopa in posega. In obravnavani gle-
dališki projekti so v javni diskurz vstopali
hrupno in zares – čeprav je uprizoritev
vselej fiktivna, so odzivi, kritične reakcije
in celo konflikti, odpor ter razni incidenti
ali težnje po umetniški cenzuri vedno
stvarni.

Avtorica izpostavlja pojem kolektiv-
nega spomina kot enega bistvenih elemen-
tov pri analizi komunikacije teh uprizori-

tev z gledalci in širšim okoljem; oblikova-
nje spomina kot konstruiranje realnosti,
politizacijo in instrumentalizacijo spo-
mina, selektivnost in subjektivnost spo-
mina, ki ob dokumentarnem materialu
lahko zapeljeta na spolzka tla, relativiza-
cijo in nekritičnost (nostalgija) pri struk-
turiranju zavesti o preteklosti, pa tudi
samo kompleksnost individualnega spo-
minjanja (in s tem osebnih pričevanj na
odru). Na drugi strani opozarja na osebne
in psihološke vidike, prisotne v izkustveni
ekstremnosti vojne in njene reprezenta-
cije, ki zapletajo percepcijo teh uprizori-
tev, denimo občutljivost osebnega izpove-
dovanja, (samo)viktimizacijo, implicitno v
sami gesti izjavljanja z vidika storjene kri-
vice,  ali vlogo žrtve (na odru) in s tem po-
vezane potencialne emocionalne manipu-
lacije. V kolikor je etični in moralni
diskurz odsoten v vojni, je toliko bolj izra-
zit v odzivu nanjo. Pri tem je sama forma
dokumentarnega gledališča z intimnimi
vsebinami, čustveno nabitostjo osebnih
izpovedi ali dokumentarnih gradiv izra-
zito primerna za vzpostavljanje osebne
povezave med odrom in gledalci, spodbu-
janje občutljivosti in sočutja ter preigrava-
nje odgovornosti in krivde. Iz medijske na-
sičenosti vojnih zgodb in različnih
načinov repezentacije ter s tem povezane
pozornosti je jasna tudi nevarnost ču-
stvene imunosti, neobčutljivosti in apatije
ali užitka, ki ga lahko vzbuja oddaljena, za
nas neogrožujoča vojna.    

V konkretno obravnavo uprizoritve-
nih odzivov na vojne Zala Dobovšek
vključi dva primera gledališke produkcije
v času vojne – gledališče v obleganem Sa-
rajevu 1992–1995 in skupino Nepoprav -
ljivi optimisti ali gledališče pregnancev, 
ki jo je igralka Draga Potočnjak ustanovila

141



z mladimi pregnanci iz Bosne v Sloveniji
in je delovala med letoma 1992 in 1997 –
najobsežneje pa se posveti izbranim pri-
merom institucionalne gledališke produk-
cije, ki je v zgoščenem valu začela nasta-
jati z omenjenim časovnim odmikom
15−20 let po začetku vojn, ter v okviru te
posebej analizira delovanje in avtorske
projekte Oliverja Frljića, ki je po letu 2008
skoraj vsako leto ustvaril vsaj eno politi-
čno angažirano uprizoritev v različnih
državah nekdanje Jugoslavije in je v tem
kontekstu najbolj izpostavljen, izrazit in
provokativen avtor, pa tudi celostna gleda-
liška persona z jasnim režiserskim stališ-
čem na odru, za njim in v širšem javnem
angažmaju. Ta izbor primerov iz prakse se
zdi nenavaden, saj med obema gledali-
škima fenomenoma v času vojne in po-
vojno gledališko produkcijo zija neizbežna
razlika, čeprav gre v vseh primerih za soo-
čenje z vojno in njenimi posledicami, obe-
nem pa je izbor z le institucionalno gleda-
liško produkcijo tudi selektiven, pa vendar
se v idejnem okviru raziskave postopoma
pokaže kot smiselna in kompaktna celota.

Neposredno v območju vojnega doga-
janja, je gledališče v Sarajevu potekalo v
ekstremnih razmerah, večinoma brez
elektrike, ogrevanja, ob zvočni kulisi ek-
splozij in siren, brez eksistencialne varno-
sti in s tvegano potjo do gledališča med
konstantnim bombardiranjem, a je bilo
kljub temu obiskovanje predstav množi-
čno in večkratno (kot je tudi siceršnja sta-
tistika kulturnih prireditev različnih
zvrsti v tem času in mestu ogromna), kot
»skrivnostna naveza, ki jo je težko pojas-
niti«, kot pravi ena od prič v knjigi Teatar
u ratnom Sarajevu 1992 – 1995 Davora Di-
klića, ne več fikcija, temveč edina možna
ali znosna realnost. Če tu govorimo o za-

vezništvu v bolečini, kot zapiše Dobovšek,
gre pri mladostnikih, ki so se iz vojnih raz-
mer zatekli v Slovenijo, za emancipacijo
bolečine v drugem, njim tujem okolju. In
medtem ko so ti v uprizoritve vnašali
osebne pripovedi – podobno kot v kasnej-
šem dokumentarnem gledališču – ter v
ustvarjalnem procesu in aktu javnega po-
sredovanja predelovali svoje osebne stiske
in strahove ter obenem z njimi seznanjali
javnost, so v Sarajevu večinoma interpre-
tirali že obstoječa dramska besedila raz-
meroma znanih avtorjev in se »umaknili«
v vsebine brez neposredne zveze z vojno
ter aktualnim dogajanjem okoli njih. Klju-
čen za njih je bi sam dogodek, situacija
primarne združitve in komunikacije, ne-
posreden človeški stik v brutalnosti voj-
nega vsakdana, kar se je odrazilo tudi v
igri, ukinitvi barier med odrom in občin-
stvom, vsakršne distance in treme.  V obeh
primerih je gledališče udeleženim poma-
galo preživeti in v obeh primerih je bila ka-
kovost ali estetska komponenta nebi-
stvena, saj gre v enem primeru za mlade
neprofesionalne gledališčnike in v drugem
za razmere, skrajne v eksistencialnem in
umetniško produkcijskem smislu. Oba fe-
nomena (sicer v širšem pogledu ne iz-
jemna – spomnimo denimo na partizan-
sko gledališče in različne sodobne
gledališko-terapevtske skupine v Evropi,
ki uprizarjajo zgodbe beguncev) jasno pri-
čata o terapevtski vlogi gledališča in ta te-
rapevtska dimenzija se v profesionalni
produkciji 15 let kasneje močno spne s šir-
šim političnim kontekstom. Političnost te
gledališke produkcije, kot je razvidno iz
obravnave konkretnih primerov, njihovih
intenc in učinkov, v jedru ohranja (kole-
ktivno) terapevtsko vlogo, kot je tudi gle-
dališka dejavnost v času vojne kot feno-

KULTURNA DIAGNOZA |  KNJIGA

142



d
9/2023

men sam po sebi (četudi ne v posameznih
uprizoritvah) političen. Profesionalna
produkcija, ki je vsebinsko in estetsko
sporočilnost prepletla v enakovrednem
dialogu, iz osebne ravni posameznikov in
določene skupnosti v konkretnih okolišči-
nah prestopi v širši javni prostor in komu-
nicira širše.  

Drugo vprašanje oziroma pomislek
glede obravnavanih uprizoritvenih prime-
rov se pojavi ob izboru institucionalne gle-
dališke produkcije. Vprašanje avtorice, ki
analizira tudi različne ravni političnosti
teh projektov ter omeni problematičnost
umetniškega upora in kritike nasploh
(»Kako se upirati z (gledališko) umet-
nostjo, če je ta sama vpeta v (politični, ka-
pitalistični) sistem, ki ga kritizira?«) –
moramo izostriti ob problemu institucije,
ki predstavlja tradicionalno in klasično
naravnan model gledališke produkcije,
lahko bi rekli tudi v bližini z uradnimi ali
pripoznanimi (umetniškimi in družbe-
nimi) naracijami. Svoj fokus na institucio-
nalne prostore – poleg nujne zamejitve –
Zala Dobovšek kratko pojasni z dejstvom,
da imajo ti največji dostop do širše javno-
sti in občinstva. Iz širše perspektive se zdi,
da bi institucionalni izbor lahko natan-
čneje argumentirala in problematizirala.
V uvodu namreč spomni na bogato polje
performativnih in interdisciplinarnih
praks, kot so hepeningi, intervencije v jav -
ni prostor, instalacije in performansi –
tem lahko dodamo še razne mirovniško-
aktivistične, protestne in performativne
akcije v javnih prostorih ter druge estet-
sko hibridne in politično premočrtne
prakse protivojnega odpora, kot jih izpo-
stavi Velikonja v spremni besedi – ki so iz
nevladnih, robnih in alternativnih kontek-
stov lansirale neposredne in časovno hi-

trejše odzive na povojno krizo jugoslovan-
skega prostora, s podobnimi temami, kot
jih kasneje razpirajo institucionalna in
dramska gledališča, in v heterogenosti
performativnih oblik, načinov reprezenta-
cije in različnih načinov komunikacije z
občinstvom ali političnimi strukturami.
Tovrstne prakse so leta 2021 predstavili
tudi na razstavi Spoznanje! Upor! Reak-
cija! – Performans in politika v devetdese-
tih letih v pojugoslovanskem kontekstu v
Muzeju sodobne umetnosti Metelkova. Z
vidika preučevanja in razumevanja upri-
zoritvenih odzivov na vojno lahko rečemo,
da tovrstne prakse zagotovo predstavljajo
potrebno dopolnilo, so pa te vendarle manj
vidne, prepoznane in odmevne v širši
družbeni sferi. In če upoštevamo temeljni
fokus avtoričine raziskave, ki upošteva
tako stvarno okolje, v katerega se uprizo-
ritveni projekti vpisujejo, kot odmeve in
učinke, ki ga na to okolje (lahko) imajo,
oziroma da so prav ti učinki v skladu z os-
novnim namenom in specifično družbeno
vlogo tovrstnih gledaliških projektov, je
kriterij vidnosti ali izpostavljenosti ozi-
roma zmožnost uprizoritve, da se razlije
čez meje umetniških in drugih zamejenih
krogov, sporadičnih situacij in zainteresi-
ranih udeležencev (gledalcev) bistven. Ti
projekti si želijo prodreti v javni diskurz, v
sfero realnega, zatorej je pričakovano, da
je tudi njihova pozicija izjavljanja del tega
»osrednjega« prostora. 

V tem smislu je Frljić odličen primer
režiserja, ki institucionalno gledališče si-
cer razume kot anahron sistem, a tudi op-
timalen medij za odpiranje komunikacije
in ideološke konfrontacije v širšem krogu
občinstva in medijske javnosti, gledališče
samo pa kot sredstvo političnega boja ozi-
roma političen aparat, ki se ne začne in

143



konča na odru. Začne se v procesu skupin-
skega snovalnega dela, pri katerem se zah-
teva do igralcev po preizpraševanju od-
nosa do teme in lastne pozicije ter po
oblikovanju stališč razširi k občinstvu in
nato v širše okolje. Ali drugače: začne se z
željo po prekinitvi »nemišljenja«, ki zah-
teva vzpostavitev intenzivne relacije z ob-
činstvom. 

Zala Dobovšek v knjigi Gledališče in
vojna z različnimi primeri pokaže, kako
dokumentarno gledališče to počne v dveh
ključnih dimenzijah: v lovljenju ravno-
težja med emocionalnim nabojem, empa-
tijo, sočutjem, ki predstavljajo bistvo voj-
nega izkustva, in dvomom o tem, kar
gledamo, nujnim za vzpostavljanje notra-
nje distance, kritičnosti in refleksije. Do-
kumentarno gledališče neizbežno pre-
igrava odnos med stvarnim/dokumen -
tarnim in fikcijo – najprej v obliki ontolo-
ških vprašanj faktičnega in fiktivnega, se-
lekcije, subjektivnosti in možne manipu-
lacije dokumentarnih materialov, nato pa
še s tremi podzvrstmi dokumentarnega
gledališča, od dobesednega gledališča s
prvo- ali drugoosebnimi pričevanji kot
odrskim materialom do dokumentarnega
gledališča z odrsko (režijsko) obdelavo
oziroma interpretacijo dokumentarnih
gradiv in dokumentarističnega hibrida, ki
dokumentarno gradivo preplete s fiktiv-
nim in učinek neposredne stvarnosti na-
domesti z učinkom verjetnosti.

Te uprizoritve je zato potrebno razu-
meti kot družbeno angažirane geste, ki
spodmikajo izgotovljenost resnice in laži,
se upirajo enoznačnim pomenom in eno-
smerni percepciji na dogajanje ter kriti-
čno pretresajo dominantne strukture raz-
mišljanja, ki si lastijo pravico do
kolektivnega in intimnega spomina; kot
»akt detravmatizacije«, ki omogoča spo-
minjanje in pozabo (razrešitev) hkrati.
Tudi zato raziskava Zale Dobovšek pred-
stavlja pomemben dokument in refleksijo
teh projektov. Ne nazadnje pa tudi z vidika
njenega poudarka o samo-razumevanju in
pozicioniranju gledališča v družbi, še po-
sebej, če upoštevamo, da se slovenske gle-
dališke institucije v devetdesetih letih in
ob na prelomu tisočletja niso odzvale na
dogajanje na Balkanu, temveč jo reflekti-
rale kvečjemu s klasičnimi dramskimi deli
z vojnimi motivi in s prispodobami (ena
od izjem pri vzpostavljanju povezav med
Slovenijo in državami nekdanje Jugosla-
vije je bil sicer Ex Ponto, med letoma 1993
in 1998 kot družbeno gibanje z javnimi
razpravami in ustvarjalnim druženjem,
nato pa kot mednarodni festival uprizorit-
venih umetnosti). Res živimo v tako udob-
nih časih, da zadostuje gledališče kot
družbeno-estetski ritual, ali je antagoniz-
mov človeškega in družbenega bivanja, ki
bi jih morali izkopati izpod tendenc ak-
tualnih problematik, še več?

KULTURNA DIAGNOZA |  KNJIGA

144



d
9/2023

Spomladi so ušesa zastrigla ob singlu The
Girl Is Crying In Her Latte, s katerim je ve-
teranski tandem Sparks za konec maja na-
javil nov, istoimenski album. Naelektrena
pop skladba milega napeva, ki se hitro pri-
lepi na jezik, je dobila podaljšek v enem
kadru stiliziranem videospotu, v katerem
pred karizmatičnima bratoma Mael – kla-
viaturistom Ronom in pevcem Russlom –
avstralska igralka Cate Blanchett v kričeče
rumeni obleki z gibkim plesom na mestu
nabrije vzdušje uspešnice. Aprila je sledil
hommage Veronici Lake, z njim sta se ne-
nasitna cineasta Mael še enkrat priklonila
filmu, ob glasbi, njuni drugi veliki ljubezni,
in s stopnjevanjem amorfne elektro-sinte-
tike obrnila odo femme fatale v zgodbo o
njenih oboževalkah in njihovih zvezdni-
ških fantazijah ter tako ostala zvesta opi-
sovanju ikon in slehernikov popularne
kulture. Tretji singel Nothing Is as Good as
They Say It Is je sarkastična izpoved do-
jenčka, ki se mu svet po dvaindvajsetih

urah bivanja na njem tako zagnusi, da se
želi vrniti nazaj v maternico. Ta odpor do
sveta je zabeljen z glamrockersko kitarsko
bravuro, ki da skladbi dodatnega poriva in
žlahtno nakaže na izvore tega tandema v
sedemdesetih letih. 

Vsi trije singli v navednem zaporedju
odprejo album, ki se v nadaljavanju še bolj
razvedri z bogato orkestracijo in premi-
šljenimi aranžmaji prepleta elektronike,
rocka, popevke in še česa ter ne nudi pro-
stora ravnodušju. V mojstrskem slogu
streže igrivo in samoniklo pop rock glasbo,
ki je s svojo melodiko nalezljiva in zape-
ljiva. Sparks tudi po pol stoletja ostajata
radovedna in prav nič zakrnela, četudi oba
brata skupaj štejeta čez 150 let. V njunem

primeru leta ne
štejejo. Zob časa
bo le s težavo na-
čel privlačnost al-
buma The Girl Is
Crying In Her
Latte, ki ne le veže
niti bogatega
ustvarjalnega
opusa tega tan-

dema, ampak kot izvenčasovni glasbeni
kalejdoskop utrjuje sloves Sparks med že
tako zvesto starejšo publiko, zagotovo pa
bo pridobil tudi naklonjenost mlajših ro-
dov, če jim bodo posvetili vsaj trenutek po-
zornosti. Ko smo bili še v 20. stoletju, sta
bila Sparks že z nogo v 21. veku, zdaj, ko
smo v 21. stoletju, modro apelirata, naj ni-
kar ne pozabimo na lepoto glasbe kot tak-
šne, da je še bolj nujno ločiti zrno od ple-
vela.

Med zagretim poslušanjem te že še-
stindvajsete plošče tandema Sparks me je
prestrelilo vprašanje, če ga je Roni Sarig
navedel v knjigi The Secret History of

145

G L A S B A

Igor Bašin

Mojstrovina pop 
modrecev

—
Sparks

The Girl Is Crying In Her Latte

Island ǀ 2023



Rock, ki velja za mini-enciklopedijo najv-
plivnejših izvajalcev, za katere smo komaj
slišali. Ne, saj sta Sparks doživela velik
uspeh že sredi sedemdesetih let s ploščo
Kimono My House, ki še danes velja za eno
boljših glamrockovskih plošč, bi se ver-
jetno zagovarjal Sarig. Zagotovo pa bi se
strinjal, da Sparks vseeno sodita ob bok v
knjigi obravnavanim sopotnikom Kraft-
werk, Scottu Walkerju, Residents, Silver
Apples, Big Star, Brianu Enu in še komu.
Podobno kot oni sta z nekonvencionalnimi
in tudi samoglavimi potezami zaobšla
marsikatero konvencijo, razprla nova glas-
bena obzorja, utirala pot iz progresivnega
rocka sedemdesetih let v synthpop in elek-
tro pop osemdesetih let ter pristala v
osrčju art popa, da bi vse do danes ohra-
nila status karizmatične glasbene ekstra-
vagance, ki ni bila le predhodnica Talking
Heads in Pet Shop Boys, ampak je ostala
konstitutiven kamen postpunka, alterna-
tivnega rocka in elektronskih glasbenih
praks. 

Izvorno kalifornijska skupina Sparks
je preboj doživela leta 1974 s ploščo Ki-
mono My House, s katero je skozi tisto de-
setletje zrasla najstniška generacija punka
in novega vala. S skladbo This Town Ain't
Big Enough for Both of Us se je povzpela na
britansko lestvico, v drugi polovici osem-
desetih let pa so jo predelali Siouxie & The
Banshees na albumu Through The Looking
Glass in se tako poklonili temu tandemu. V
nadaljevanju kariere sta se brata Mael ka-
meleonsko lotevala prepleta različnih žan-
rov, predvsem pa izpilila kontrast svoje za-
ščitne javne podobe, ob vedno razigranem
in živahnem pevcu Russllu, oblečenem po
zadnjem kriku mode, stoji kot njegovo po-
polno nasprotje mrki in togi Ron z brči-
cami in očali, vedno oblečen v konvencio-

nalno obleko. Kot dvoglavi doktor Jekyll in
gospod Hyde se Sparks z nepredvidljivimi
odskoki nenehno izmikata trendom in vi-
zionarsko segata po nekonvencionalnih
pristopih, ki jih lahkotno in skoraj prosto-
dušno vključujeta v svojo razgibano in
barvito glasbo. V drugi polovici sedemde-
setih let sta v sodelovanju z »očetom
disca« ustvarila disco hit The Number One
Song In Heaven, s katerim sta se prerinila
v ospredje vzhajajočega synthpopa in elek-
tro popa ter pustila globok vtis na številne
prihodnje, mlajše izvajalce, najsibo Joy
Division in New Order, Human League,
Erasure in Depeche Mode, Devo, The
Smiths, Sonic Youth, Faith No More ali
Björk … pa vse tja do novega veka, ko sta
brata Mael še naprej obnorela kakšen ple-
sni podij ter za povrh na pobudo skupine
Franz Ferdinand leta 2015 ustvarila su-
perskupino FFS in z njo objavila še en od-
meven album, ki je  povezal različni gene-
raciji in nagovoril tudi veliko mlajše indie
generacije. To ne bi smelo uiti niti The Girl
Is Crying In Her Latte. Na njem je brat-
skemu tandemu uspelo ujeti vse najboljše
drobce svojega bogatega ustvarjalnega
opusa, ki so v mojstrskem prepletu elektro
popa in rocka stilistično dovršeni in mini-
malistično zaobljeni v razgiban in zapeljiv
album transgeneracijskega naboja, vin-
tage začimb in modernih iskric. 

Sparks nista od včeraj, nov album pa
zveni zelo sodobno in aktualno. Prepojen
je z različnimi domislicami. Skozi njega se
vleče kraftwerkovska simbioza atmosfere
in elektronike, s časa na čas zareže pošten
kitarski rif, ki nas s svojim glamurjem za-
pelje v garažo k The Cars, na modno pisto
k Roxy Music ali k večnemu Davidu Bo-
wieju. Ron kot stari profesor deluje z osci-
latorji, medtem ko brezhibnega Russlla ne

KULTURNA DIAGNOZA |  XXXX

146



d
9/2023

izda glas in ostaja nagajiv in poskočen
frontman. Zvočna slika je obogatena z red-
nimi orkestracijami, godala rada sledijo
repetitivnim elektro ritmom, da na plano
pridejo odtenki Balanescu Quarteta, le da
v še bolj igrivem in prav nič resnobnem
slogu, ki ga na drugem mestu dopolnjujejo
ali začasno zamenjajo totalitarno gromki
marši, pumpajoča DJ manija, prefinjena
estetika baročnega popa ali novovalovska

kitariada. Ležerno podajanje in sama iz-
vedba zgovorno kažeta, da Sparks ne živita
na starih lovorikah, ampak domišljeno in
suvereno nadaljujeta glasbeno potovanje,
ki res že prekleto dolgo traja, a kaj ko na
srečo ne zapade v dolgočasno ponavljanje
samega sebe. Če Sparks še niste vzljubili,
jih boste zagotovo z The Girl Is Crying In
Her Latte, ki je preprosto dobra pop
plošča. Takšnih ne delajo več veliko. 

147



TEMA |  XXX |  XXX

148



d
9/2023

149

Vprologu romana Krušni oče (Orlando Uršič, Umetniški kabinet Primož
Premzl, 2022) literarni lik Josipa Hutterja stotniku jugoslovanske vojske, ki ga
obišče v zaporu, izreče naslednje besede: Vsaka vojna se napaja iz prejšnje in
takoj, ko  se neka vojna zares konča, se že začenja nova. Tudi tu bo kmalu nova

vojna. Ker gre za biografski roman, si teh  preroških besed avtor seveda ni izmislil, pač pa
jih je slišal iz ust potomcev Josipa Hutterja. Kako zelo prav je imel Josip Hutter, ki je tik
po drugi vojni doživel obsodbo, razlastitev in nazadnje osebni razpad ter relativno mlad
umrl v žalosti in samoti. Ne samo, da je  Josip Hutter predvidel vojno nekdanjih bratskih
narodov, pač pa je predvidel tudi mnoge male, malenkostne osebne vojne ljudi, ki  delujejo
na način, ki je Josipa Hutterja tako rekoč ugonobil. 

Ko sem razmišljal, kako bi temu človeku v Mariboru postavili nek homage, sem nago-
vorili štiri pisatelje, če bi  napisali roman o Josipu Hutterju, a odziva ni bilo. Tako sem na
predlog enega izmed štirih nagovorjenih  v to jabolko ugriznil sam. Kakorkoli, ko je bil ro-
man v parku muzeja Narodne osvoboditve predstavljen, sem bil presenečen nad obiskom
in pozitivno energijo, ki je zajela omenjeni park. V Maribor so prišli potomci Josipa Hut-
terja in njegova vnukinja Alexandra, ki je pred uradno objavo romana prebrala angleški
prevod, je v svojem govoru zajokala in se mi zahvalila, da sem se na neki simbolični ravni

P O L E M I K A

Ukradeni Hutter, ali
kaj smo, ko smo

Odgovor na članek Jerneje Ferlež: Etnologija kot vir in
navdih za pisanje literature ali vprašanje o korektnosti 

(Dialogi 3-4/2023)

Orlando Uršič



opravičil za vse, kar se je njenim prednikom v Mariboru zgodilo. Po predstavitvi pa je do
mene pristopila Jerneja Ferlež in me napadla, da bi moral v zahvalah na veznem listu ro-
mana omenit tudi njeno »etnološko besedilo«, ki je pravzaprav prepisan povojni za-
plembni zapisnik imovine Hutterjev, pospremljen z nekaj stranmi opisa njihove zgodbe in
z nekaj komentarji o pohištvu tedanjega časa. Vztrajala je, da me je njeno besedilo navdih-
nilo, kljub moji večkratni ponovitvi, da me ni. In v tem svojem pisanju Jerneja Ferlež prav-
zaprav počne isto. Napada, blati in zahteva neko priznanje, da brez nje romana Krušni oče
tako rekoč ne bi zmogel spisati. Prav tako je Jerneja Ferlež napadla moderatorko predsta-
vitve, novinarko in publicistko Melito Forstnerič Hajnšek, češ, da ta nič ne ve o Hutterjih
in da je neprimerna za moderiranje. Pri čemer moram poudariti, da sva oba z Melito imela
toliko odnosa do v knjižni obliki objavljenega zaplembnega zapisnika, da sva ga postavila
na mizo ob bok mojemu romanu z naslovom Krušni oče.

Ko se ozrem na  zapis Jerneje Ferlež ( Revija Dialogi 3-4 /2023), v katerem me po ali-
nejah obtožuje, da sem svoj roman Krušni oče pravzaprav prepisal iz njenega  prepisanega
in v knjižni obliki objavljenega zaplembnega zapisnika, se moram tako kot ob branju vsa-
kršnega besedila najprej vprašati, kaj je motiv njenega besedila? Žal ne morem ugotoviti
drugega kot to, da je njen motiv vojna, sovraštvo, hujskaštvo in pozivanje k ugonobitvi ne-
kega literarnega dela ter njegovega avtorja. Mnogo od tega, kar Jerneja Ferlež navaja, so
vendar javni podatki. Vse, kar navaja, kot svoje osebne vire, so mi povedali tudi potomci
Josipa Hutterja in prenekateri pričevalci. Od kod Jerneji Ferlež ideja, da so to njeni po-
datki in kako me lahko obtožuje nekorektnosti? Od pričevalcev in tudi potomcev sem iz-
vedel za toliko napačnih podatkov, ki jih je Jerneja Ferlež objavila v »svojem« zaplemb-
nem zapisniku, da je to naravnost nepopravljiva škoda. A jih tukaj javno ne bom
obelodanjal, ker ne pristajam na njen način, ki ga Josip Hutter nikoli ne bi odobraval,
kvečjemu bi ga agresivni način Jerneje Ferlež osebno prizadel.

Ob vprašanju korektnosti, ki ga Jerneja Ferlež v svojem zapisu omenja, se spomnim
na pesniško zbirko pesnikinje Cvetke Lipuš z naslovom Kaj smo, ko smo. Kaj smo, ko pi-
šemo literaturo? V svojem dvajsetletnem uredniškem delu, za katerega sem bil nagrajen z
Glazerjevo listino, se mi  izrisujeta dva pristopa k pisanju literarnega dela. En pristop je ta,
da pišemo o sebi, drug pristop pa je, da pišemo o drugih in o svetu okrog sebe. Seveda se to
dvoje med seboj prepleta, saj tudi ko pišemo o drugih, je v naših literarnih delih prepo-
znati veliko nas samih. A ko vzamemo v roke neko tako tragično usodo kot je usoda dru-
žine Hutter, pravzaprav parazitiramo na tuji nesreči  in skozi to  uveljavljamo svoj  ego in
zapolnjujemo svoje lastne vrzeli. Vendar. Od kod naj pisatelji zajemamo, če ne iz sveta, ki
nas obdaja? Literatura je sama po sebi konstrukt, tako rekoč kvazi resničnost, ki si jo pisa-
telj izmišljuje na podlagi tega, kar vidi in občuti okrog sebe in seveda zajema iz svojih no-
tranjih svetov, iz svojih preteklih doživljanj,  ki so od človeka do človeka različni. Litera-
tura je sama po sebi torej fikcija, ki mora bralca zapeljati z jezikom, s psihologijo likov, s
strukturo zgodbe in nazadnje z zgodbo samo kot tako. Tudi biografska literatura ni zgodo-
vinopisje in kot taka nima nikakršne obligacije navajat komurkoli, od kod zajema. Bi-
stveno je, ali nekemu biografskemu literarnemu delu uspe prevprašat neko zgodovinsko
obdobje ali ne. V vsakem primeru je prostor umetniškega izražanja prostor svobode. 

POLEMIKA |  Orlando Uršič |  Ukradeni Hutter, ali kaj smo, ko smo

150



d
9/2023

A ob javnem izlivanju sovraštva in hujskaštva Jerneje Ferlež na roman Krušni oče se
odpira tudi neko drugo, nezanemarljivo vprašanje. To pa je vprašanje cenzure, ki se je
marsikdo od nas spominja iz časov prejšnje države v kateri je komunistični režim zatiral
svobodo izražanja, še bolj pa je  neusmiljeno  tolkel po umetniški svobodi. Marsikateri pi-
satelj je bil tako rekoč prepovedan, zatrt, zaprt in onemogočen, ker je pisal o družbeno po-
litičnih in kulturno – zgodovinskih vprašanjih na način, ki cenzorjem ni bil povšeči.  Na
polju literature smo pod strahovlado komunističnega režima imeli cenzorje, ki so ex cha-
tedra določali, kaj v posamezni knjigi sme biti objavljeno in kaj ne. To je počel taisti komu-
nistični režim, ki je ugonobil Josipa Hutterja, njegovo družino in vse, kar je s svojim po-
štenim delom zgradil.  Ko bi pisatelji, ki do mariborskih osebnosti ob vsem svojem
pisateljskem egu občutimo tudi nekaj empatije vedeli, da imamo v Mariboru cenzorje, se
naših literarnih del morda sploh ne bi lotevali. Ali pa bi cenzorje ob vsaki zgodbi v zvezi z
zgodovino Maribora najprej vprašali če nam dovolijo, ali lahko pišemo literaturo o Mari-
boru, njegovi zgodovini in o njegovih zgodovinskih osebnostih.

Kaj torej smo, ko smo in kaj nismo, ko smo?
Pri pisanju, mukotrpnem raziskovanju in iskanju snovi za roman Krušni oče, nisem

niti pomislil, da bi lahko  moje pisanje iz iskrenega spoštovanja do družine Hutter lahko
kogarkoli tako ranilo kot je to ranilo Jernejo Ferlež. Nisem imel občutka, da Josipa Hut-
terja nekomu kradem. Pa sem očitno Jernerji Ferlež ukradel Hutterja. In je v svojem pisa-
nju popolnoma izgubila kompas zdravega razuma in neke vsaj osnovne človeške etike. V
svojem sestavku, ki mu lahko mirno rečemo osebni napad na pisatelja Orlanda Uršiča in
njegov roman Krušni oče, Jerneja Ferlež izreče toliko obtožb, da je težko odgovoriti na vse,
saj bi to zahtevalo toliko prostora, kot ga revija Dialogi niti ne prenese, niti ne ponuja. Če
se ozrem le na najbolj hujskaško laž  Jerneje Ferlež, moram vzvišeno prizanesljivo pogle-
dati na njeno trditev, da jaz v javnosti dajem vtis, da sem prvi,  ki je o Hutterjih kaj napisal.
Na zadnji platnici romana Krušni oče vendar jasno piše, da je bilo o družini Hutter napisa-
nega že veliko. Ker se mi je zdelo korektno, da se to zapiše. Da je bilo napisanega veliko, pa
seveda pomeni, da prepisan in kratko komentiran povojni zaplembni zapisnik ni edino,
kar je bilo o Hutterjih napisano oziroma izpričano.

Ob koncu svojega cenzorskega  izlivanja žolča na pisatelja Orlanda Uršiča in na nje-
gov roman Krušni oče, se Jerneja Ferlež odloči še za svoj prvi  izlet v literarno kritiko. Uvo-
doma  prizna, da ni literarni kritik, da pa bo prvič v življenju vendarle napisala literarno
oceno. Naloga kritike seveda je, da išče napake literarnega dela kot takega, vendar lite-
rarni kritik praviloma ni in ne more biti osebno obremenjen z avtorjem, če naj njegova kri-
tika vsaj približno pije vodo. Kot pojmovno orodje literarne ocene Jerneja Ferlež namreč
uporablja svojo osebno zamero do avtorja obravnavanega dela, kar jo vodi v popolnoma
deplasirane navedbe in vprašanja. Sprašuje se npr., kako lahko pisatelj Orlando Uršič trdi,
da si je Julijan Hutter kot mlad fant želel v partizane? Naj se pred Jernejo Ferlež zagovar-
jam,  da so mi to povedali potomci Josipa Hutterja? Naj se pred njo zagovarjam, da je to v
Večeru javno izjavil njihov hišni zdravnik Dr. Heribert Zaveršnik? In tako naprej. Mnogo
takih primerov je še v pisanju Jerneje Ferlež, ki eksplicitno kažejo na nič drugega kot na
cenzuriranje nekega umetniškega dela.

151



Na koncu svoje prve literarne ocene v življenju Jerneja Ferlež navede, da je o družini
Hutter že davno pred Orlandom Uršičem napisal dramo dramatik in pisatelj Peter Rez-
man. Seveda, saj sem jo prebral. In tudi pismo, ki ga je poslal založniku Primožu Premzlu
dan po objavi, da bo pri njegovi založbi izšel roman Krušni oče. V pismu omenjeni drama-
tik in pisatelj Primoža Premzla prosi, naj uredi, da bi se njegova drama uvrstila v program
mariborskega gledališča, saj »če bo roman o Hutterjih, bi bila pa uprizoritev moje drame na
odru SNG Maribor res odlična nadgradnja vsega skupaj«. Ob tem seveda ne morem, da se
ne bi spomnil na Gogoljev  roman Mrtve duše, v katerem Nikolaj Čičikov po ruskem pode-
želju kupuje mrtve ljudi, ki jih bo prikazal kot še žive, zato da bo pridobil visoka posojila in
s tem obogatel. 

Ob vprašanju kaj smo, ko smo, pomislim, kaj se v Mariboru v resnici gremo. Žal ne
morem mimo daljnosežnih besed Andreja Brvarja, ki pravi, da je Maribor mesto spodreza-
nih korenin. Na te njegove besede sem bil večkrat jezen, a ko zdaj objektivno pogledam, vi-
dim prenekatere ljudi, ki na videz delujejo za mesto, njegove ljudi, za zgodovino in  njegove
zgodovinske osebnosti, v resnici pa delujejo izključno zase in za svoj lastni  neutolažljiv
ego. Neumorno objavljajo svoje »pronicljive« umotvore  o Mariboru na socialnih omrežjih
in prejemajo všečke za lahko noč svojih slepih sledilcev. Naslednji dan pa odkrito in javno
izvajajo cenzuro nad tem ali onim ustvarjalcem. Tudi kakšnega direktorja ali direktorice
te ali one javne kulturne ustanove, ki bi jo prav radi sami vodili,  se lotijo. Češ, da vidijo glo-
blje in dlje kot vsi drugi, čeravno so vse življenje preživeli v kabinetu na nekem podstrešju
in iz udobnega naslanjača javne službe vodili revolucijo.  Mesijansko nam sporočajo, da
oni nekaj vedo, mi pa ne. Še sreča, da ti ljudje nimajo formalne pozicije moči, kajti kdo ve,
katere svoje vrzeli bi v tem primeru  želeli zapolniti z omejevanjem svobode umetniškega
izražanja in kako daleč bi šli.

V lanskem letu sta preminila dva velika človeka, Peko Hutter in dr. Kurt Kanzler (oba
lika v romanu Krušni oče). Nihče od »mariborske intelektualne elite« ni ne za enega, ne za
drugega napisal nekrologa. Jerneja Ferlež se je ob smrti Peka Hutterja na svojem FB pro-
filu pohvalila, kako  ga je osebno spoznala itd., pri čemer je prejela okrog  sedemdeset
vščečkov v mestu s približno dvesto tisoč prebivalci in v državi s približno dvema milijo-
noma prebivalci.   Nič nismo naredili, da bi Josip Hutter dobil kakšno svojo ulico, če že ne
spominskega obeležja, niti  nismo naredili nič, da bi mariborski Nemci dobili svojo ulico v
tem mestu. Raje si osebno lastimo tragične usode starih Mariborčanov in s  tem polnimo
svoja lastna brezna brez dna.  Niti trohice empatije do tragične usode družine Hutter ni
zaznati s strani cenzorjev kot je Jerneja Ferlež. Raje izvaja, ponavljam, vojno, ki je Josipu
Hutterju in njegovi družini vzela vse njihove  sanje, hotenja in zmožnosti. Žalostno je, da
nekateri današnji Mariborčani zgodbo Josipa Hutterja vlečejo v vojno, ki ga je pravzaprav
ugonobila in uničila. Zaradi vojne je izgubil vse in nazadnje relativno mlad umrl zaradi
ljudi, ki so se njega in njegovega trdega dela tako ali drugače lastili. In gotovo si Josip Hut-
ter v najhujših morah ni predstavljal, da si ga bo kdo lastil še sto let po tem, ko je prišel v
Maribor in tukaj pričel graditi svoj neizbrisljiv pečat.

POLEMIKA |  Orlando Uršič |  Ukradeni Hutter, ali kaj smo, ko smo

152



d
9/2023

153

In the Introduction, editor-in-chief Emica Antončič comments on
the inappropriateness of the term “non-governmental organiza-
tions”, which Slovenian cultural policy applies to a third branch
of cultural producers, beyond public institutions and amateurs.
Antončič objects to the use of this term because firstly, independ-
ent cultural producers consist not only of NGOs but in book and
film production also include business companies, and secondly,
because non-governmental organizations are not at all a uniform
category, but vary greatly among themselves, ranging from pro-
fessionals who employ people, i.e. who pay salaries and from
them contribute social insurance taxes to the state, through
NGOs that do not employ anyone, and for whom paid work for co-
financed programs is performed by self-employed cultural work-
ers, whose social insurance is paid by the state, to NGOs whose
members are amateurs (e.g. choirs, theatre groups) but which are
led by professional artistic directors (choir conductors, direc-
tors), all the way to entirely amateur societies. Dialogi’s editor
points out that “in the Slovenian cultural system, a distinction
must be made between public institutions, professional inde-
pendent producers and amateur culture. The term NGO has
nothing to do with any of this. Professional independent produc-
ers, who are now mixed in with amateurs in public tenders for the
co-financing of cultural programs and projects, must be recog-
nized as job creators and these unfair disparities eliminated.”

This issue’s Interview guest is storyteller Špela Frlic, the cur-
rent program manager of the Storytelling Festival. She talks with
Ana Obreza about the festival, which is international and more
than just a festival of storytelling, about the art of storytelling and
about her first book, the young adult novel Blesčivka, for which
she was just awarded the Večernica prize for young adult litera-
ture.

Boris Vezjak is the editor for a thematic set of articles under
the title Criticism. Among others, he posed the following ques-
tions to the participating authors: “Is criticism, particularly that
fostered by general cultural criticism, critically endangered in

S U M M A R Y



the public and especially in the mass media, or are perhaps off-
the-cuff assessments of its ever-weakening presence and posi-
tion exaggerated? If this conclusion is accurate, then what fac-
tors and circumstances contribute to its disappearance and what
does its decline mean for the social perception of cultural cre-
ations, and ultimately for creators themselves? In the digital age,
has criticism simply been transformed into different formats,
which we did not perceive clearly enough, and are our fears un-
warranted? And if we still insist on the initial observation: is the
reason for its disappearance primarily structural and economic,
can a critic today even survive and make a living from his work?
Are there institutionally organized forms of criticism, is it suffi-
ciently valued by society and what role is assigned to it within a
field or in society?” In this regard, Vezjak warns that the lack of
criticism in the Slovenian and comparative global space “could
also mean that we are slowly losing the possibility for a well-
founded micro-analysis of events and an in-depth reflection on
key social and political issues. Or even worse: that in our own way
we are renouncing it.” The following authors write about the
dilemmas posed: Petra Vidali and Kaja Kraner in the field of
artistic criticism, Arne Brejc in fine arts criticism, Petra Kol-
mančič in literary criticism,  Primož Jesenko, Zala Dobovšek and
Blaž Lukan in theatre criticism, Igor Bašin and Ičo Vidmar in
music criticism, Veronika Zakonjšek and Žiga Brdnik in film crit-
icism, Dušan Rebolj in humanities criticism, and Boris Vezjak in
media criticism.

In Cultural diagnosis, Nika Arhar reviews the book by Zala
Dobovšek Theatre and War: Dramatic Responses to the 1990s
Wars in the Former Yugoslavia, and Igor Bašin reviews the album
by the American duo Sparks entitled The Girl Is Crying In Her
Latte.
Rounding out this issue, writer Orlando Uršič rebuts the views of
ethnologist Jerneja Ferlež regarding his novel The Stepfather
[Krušni oče] published in Dialogi no. 3-4.

SUMMARY

154



d
9/2023

155

Založba Aristej
praznuje

30 let kvalitetnih, izvirnih 
in nekonvencionalnih knjig

1993−2023



TEMA |  XXX |  XXX

156

https://aristej.si/
https://www.facebook.com/revijadialogi

https://www.eurozine.com/journals/dialogi/


